


Bruno Reikdal de Lima e Suze Piza

TEORIA DO FETICHISMO: 
O MOVIMENTO CRÍTICO DE MARX

Editora Instituto Conhecimento Liberta



FICHA TÉCNICA

Título do Livro:
Teoria do fetichismo: o movimento crítico de Marx

Autor :
Bruno Reikdal de Lima e Suze Piza

Produção editorial:
Mariana Paulon e Marielly Agatha Machado

Coordenação de Design Gráfico:
Eduardo Marinho Júnior

Designer gráfico:
Jéssica Teixeira

Capa:
Jéssica Teixeira

Curadoria da coleção Grandes Pensadores e Pensadoras:
Suze Piza  



© Editora Instituto Conhecimento Liberta, Vila Mariana, 2022

Editora Instituto Conhecimento Liberta

Rua Capitão Cavalcanti, 79

Vila Mariana - São Paulo/SP 

Cep. 04017-000

Tel: (11) 94172- 8439

E-mail: contato@institutoliberta.com.br

Todos os direitos garantidos. Qualquer parte desta obra pode 
ser reproduzida, transmitida ou arquivada, desde que levados 
em conta os direitos do autor. 

22- 138523                CDD- 335. 411

Dados  I nt er naci onai s  de Cat al ogação na Publ i cação ( CI P)
( Câmar a Br as i l ei r a do Li vr o,  SP,  Br as i l )

Li ma,  Br uno Rei kdal  de
   Teor i a do f et i chi s mo [ l i vr o el et r ôni co]  :  
o movi ment o cr í t i co de Mar x /  Br uno Rei kdal  de 
Li ma,  Suz e Pi z a.  - -  São Caet ano do Sul ,  SP :  
I ns t i t ut o Conheci ment o Li ber t a,  2022.  - -  ( Gr andes
pens ador es  e pens ador as  ;  1) .
   PDF.      

   Bi bl i ogr af i a.
   I SBN 978- 65- 85030- 05- 2

   1.  Al i enação 2.  Cons umi s mo 3.  Fi l os of i a 
4.  Mar x,  Kar l ,  1818- 1883 -  Fi l os of i a 5.  Mar x,  
Kar l ,  1818- 1883.  O capi t al  6.  Hegel ,  Geor g Wi l hel m
Fr i edr i ch,  1770- 1831 -  Cr í t i ca e i nt er pr et ação 
I .  Pi z a,  Suz e.  I I .  Tí t ul o I I I .  Sér i e.

Í ndi ces  par a cat ál ogo s i s t emát i co:

1.  Mar xi s mo :  Fi l os of i a   335. 411

Al i ne Gr az i el e Beni t ez  -  Bi bl i ot ecár i a -  CRB- 1/ 3129



Sumário

Apresentação ................................................................................................................        

Introdução ........................................................................................................................        
1. Hegel e o mundo de cabeça para baixo ...........................................
2. A forma-mercadoria e seus caprichos ...........................................
3. As raízes da teoria do fetichismo ...........................................................

3.1 Teoria do fetichismo: desdobramentos no Sul Global ........................        

Referências .......................................................................................................................     

Sobre os autores ..........................................................................................................     

6

7

11

15

20

27

30

32



Apresentação

 
Teoria do fetichismo: o movimento crítico de Marx é 

parte da coleção Grandes pensadores e pensadoras, da 
Editora Instituto Conhecimento Liberta. A coleção tem por 
objetivo contribuir com a introdução ao estudo de grandes 
pensadoras e pensadores de diversas matrizes culturais que 
são fundamentos para compreensão do nosso tempo e 
espaço. 

Marx talvez seja o autor mais impactante para a história 
dos séculos XX e mesmo XXI. Sua produção teórica 
desenvolvida durante o século XIX foi fundamental para a 
organização e mobilização de trabalhadoras e trabalhadores 
em todo o mundo diante das dinâmicas do sistema 
capitalista de produção. Revoluções, lutas anticoloniais e 
anti-imperialistas, movimentos de libertação popular e mais 
uma série de processos históricos têm como um de seus 
elementos a teoria marxista.

Isso já seria motivo suficiente para não se menosprezar 
ou ignorar Marx – mesmo por críticos. Por isso, com esse 
volume, procuraremos oferecer uma maneira de acessar um 
dos conteúdos centrais de sua produção teórica: a teoria do 
fetichismo. Nossa abordagem, entretanto, não terá como 
objetivo apresentar detalhadamente esse conteúdo, mas por 
meio dele desenvolver um caminho para pensar com Marx.

O volume Teoria do fetichismo, portanto, é um texto que 
traz para o leitor e para a leitora um movimento crítico ou um 
modo de pensar ou operar o pensamento criticamente. Nosso 
orientador nesse percurso será Karl Marx.

Boa leitura,
Suze Piza

6



Introdução
 

 

A produção teórica de Karl Marx (1818-1883) é imensa, 
complexa e profunda. Os três volumes de sua principal obra 
desenvolvida como a crítica da economia política burguesa, 
O Capital, por si só já apresentam o tamanho da montanha a 
ser escalada quando tratamos do trabalho desse que talvez 
seja o intelectual mais importante para a história do século 
XX. O Capital, contudo, sendo sua obra mestra, não é a única. 
É resultado de sua principal investigação científica engajada 
e militante.

Em vida, Marx publicou apenas o que conhecemos como 
“Livro I” de sua crítica à economia política burguesa. De todo 
modo, foi tido pelo autor como o conteúdo necessário para 
apresentar as teses centrais de seu grande projeto – 
complementado postumamente por mais dois tomos 
organizados, compilados e publicados por seu companheiro 
de trabalho, Friedrich Engels, em 1885 e 1894, 
respectivamente. Acompanhar a história dos textos é 
particularmente importante em nosso caso, pois, temos 
como intuito selecionar um elemento da teoria de Marx que 
possibilita pensarmos com ele ou, melhor dizendo, 
acompanharmos o movimento de seu pensamento crítico. 

Assim, o “Livro I” ou O Capital publicado em vida por 
Marx teve duas edições em alemão: a primeira em 1867 e a 
segunda em 1872. De uma para outra, há uma mudança 
impactante no texto e na estrutura de apresentação do 
primeiro capítulo: o acréscimo de uma seção específica para 
a exposição do “fetichismo da mercadoria”. Como 
comentam Rômulo Lima e Michael Heinrich a respeito, “entre 
outras adaptações, surge pela primeira vez uma seção 
dedicada exclusivamente ao fetichismo da mercadoria, cujo 
conteúdo já se encontrava parcialmente presente no texto de 
1867, mas disperso ao longo do primeiro capítulo” (LIMA, 
HEINRICH, 2018, p. 202).

José Paulo Neto, em Introdução aos estudos do método 
em Marx, chama atenção para a relevância de um estudo 
sistemático desta obra, não fragmentado e, principalmente 
profundo e para atentarmos para a própria concepção do 
que é teoria para Marx.

7



8

(...) é preciso esclarecer o significado que teoria 
tem para Marx. Para ele, a teoria não se reduz ao 
exame sistemático das formas dadas de um 
objeto, com o pesquisador descrevendo-o 
detalhadamente e construindo modelos 
explicativos para dar conta - à base de hipóteses 
que apontam para relações de causa/efeito - de 
seu movimento visível, tal como ocorre nos 
procedimentos da tradição empirista e/ou 
positivista. E não é, também, a construção de 
enunciados discursivas sobre os quais a 
chamada comunidade científica pode ou não 
estabelecer consensos intersubjetivos, 
verdadeiros jogos de linguagem ou exercícios e 
combates retóricos, como querem alguns 
pós-modernos (...) Para Marx, a teoria é uma 
modalidade peculiar de conhecimento, entre 
outras (como, por exemplo, a arte, o 
conhecimento prático da vida cotidiana, o 
conhecimento mágico-religioso (...). Mas a teoria 
se distingue de todas essas modalidades e tem 
especificidades: o conhecimento teórico é o 
conhecimento do objeto - de sua estrutura e 
dinâmica - tal como ele é em si mesmo, na sua 
existência real e efetiva, independentemente dos 
desejos, das aspirações e das representações do 
pesquisador. O objetivo do pesquisador, indo 
além da aparência fenomênica, imediata e 
empírica- por onde necessariamente se inicia o 
conhecimento, sendo essa aparência um nível da 
realidade e, portanto, algo importante e não 
descartável -, é apreender a essência (ou seja: a 
estrutura e a dinâmica) do objeto. Numa palavra: 
o método de pesquisa que propicia o 
conhecimento teórico, partindo da aparência, 
visa alcançar a essência do objeto. Alcançando a 
essência do objeto, isto é: capturando a sua 
estrutura e dinâmica, por meio de 
procedimentos analíticos e operando a sua 
síntese, o pesquisador a reproduz no plano do 
pensamento; mediante a pesquisa, viabilizada 
pelo método, o pesquisador reproduz, no plano 
ideal, a essência do objeto que investigou. O 
objeto da pesquisa tem, insista-se, uma 
existência objetiva, que independe da 
consciência do pesquisador. Mas o objeto de 
Marx é a sociedade. Para Marx, como para todos 
os pensadores dialéticos, a distinção entre 
aparência e essência é primordial (...) teoria é, 
para Marx, a reprodução ideal do movimento real 
do objeto pelo sujeito que pesquisa: pela teoria, o 
sujeito reproduz em seu pensamento a estrutura 
e a dinâmica do objeto que pesquisa. E esta 
reprodução (que constitui propriamente o 
conhecimento teórico) será tanto mais correta e 
verdadeira quanto mais fiel o sujeito for ao objeto 
(NETO, 2011, p.21, grifos nossos).

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota



A teoria do fetichismo é destacada no interior do 
primeiro capítulo, encerrando a discussão geral 
desenvolvida por Marx sobre o valor. A crítica marxista ao 
capital e à economia política burguesa tem como seu 
fundamento a teoria do valor, e sua vinculação com a 
questão do fetichismo é imprescindível para sua 
compreensão. Como comenta Isaak Rubin em A teoria 
marxista do valor, “a teoria do fetichismo é, per se, a base de 
todo o sistema econômico de Marx, particularmente de sua 
teoria do valor” (RUBIN, 1987, p. 19).

Para Franz Hinkelammert, por sua vez, a teoria do valor é 
determinante para a capacidade do marxismo responder 
aos problemas do capitalismo atual e da crítica efetiva 
contra sua economia política correspondente sob a vigência 
do neoliberalismo (HINKELAMMERT, 1990, p. 10-12). E o manejo 
do problema do valor a partir da crítica marxista depende do 
movimento crítico que é expresso na discussão sobre o 
fetichismo da mercadoria.

Nosso intuito, portanto, é abordar a teoria do fetichismo 
como um meio que possibilita nos apropriarmos de um modo 
de pensar ou de operar nossa racionalidade. Esse 
procedimento garante uma chave para acessar muitos dos 
conteúdos da produção de Marx. É nesse sentido que Isaak 
Rubin comenta que “a teoria do fetichismo da mercadoria é 
transformada, em uma teoria geral das relações de produção 
sob uma economia mercantil, em uma propedêutica à 
Economia Política” (RUBIN, 1987, p. 20).

Aqui, portanto, a análise do fetichismo não diz respeito a 
qualquer tipo de relações de produção, mas especificamente 
a uma economia ou a relações mercantis. Isso porque o 
fetichismo da mercadoria e a crítica a esse fetichismo no 
interior da crítica da economia política burguesa, depende de 
um tipo específico de divisão social do trabalho e de 
coordenação dessa divisão social do trabalho que 
invisibilizam os efeitos desse modo de organizar a produção 
sobre a vida humana, como veremos.

Com isso, apenas queremos adiantar que passar pelo 
fetichismo da mercadoria, como também comenta Michael 
Heinrich, não tem a ver com algo do tipo:

9

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Nota



10

[...] que no capitalismo o consumo seja muito 
importante para as pessoas ou que tenham um 
fetiche da posse de determinadas mercadorias 
que servem como símbolo de posição social. 
Tampouco se trata de um fetichismo de mercado. 
Atrás da posse de mercadorias caras como 
símbolo de status não se esconde nenhum 
"segredo" que tenha que ser desvelado 
(HEINRICH, 2008, p. 85).

Como descobriremos com nosso texto, “o fetichismo é 
um poder real que surge no mundo das mercadorias e que se 
reproduz no pensamento humano sobre este mundo. Temos 
que nos perguntar, portanto, de que maneira esse 
pensamento se reproduz” (HINKELAMMERT, 2022, p. 102). Para 
acompanharmos esse movimento de crítica, contudo, 
partiremos de uma exposição de pressupostos úteis para 
pensar com Marx. Em seguida, passaremos propriamente 
pela discussão do fetichismo da mercadoria trabalhada em 
O Capital para, por fim, trabalharmos as raízes desse modo 
de pensar crítico que se revela na teoria do fetichismo.

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota



11

1. Hegel e o mundo de cabeça para baixo
 

 

Apesar do título de nosso primeiro capítulo, não 
trataremos propriamente de Hegel e sua filosofia, nem de seu 
famoso método dialético. Isso não seria possível em poucos 
parágrafos, e tampouco compõe o escopo de nossa 
discussão. O que nos interessa é a posição que Marx toma em 
relação a Hegel e como a apresenta para nós. Será essa 
nossa porta de entrara para alguns pressupostos 
importantes em nosso percurso de pensar com Marx.

À segunda edição de O Capital publicado em vida (o 
“Livro I”), Marx adiciona um posfácio em que apresenta certo 
estado da arte da economia política burguesa de seu tempo, 
assim como breves respostas   às reações feitas a sua obra e 
momentos de autoavaliação. São essas últimas reflexões 
que nos interessam, nesse momento. Nelas, Marx comenta 
sobre seu método dialético de investigação e, em uma defesa 
com ressalvas às contribuições de Hegel para seu 
pensamento, afirma que “no capítulo sobre a teoria do valor, 
cheguei até a coquetear aqui e ali com seus modos 
peculiares de expressão” (MARX, 2017, p. 91).

Esse primeiro dado já é notoriamente importante, já que 
Marx referencia o capítulo sobre o valor que culmina no tema 
do fetichismo da mercadoria como um âmbito peculiar para 
a discussão com a dialética hegeliana. Nesse trecho, 
contudo, Marx adverte ter criticado essa dialética em seu 
caráter “mistificador”. Mas em que aspecto esse método 
pode ser mistificador? 

Marx comenta que “a mistificação que a dialética sofre 
nas mãos de Hegel não impede em absoluto que ele tenha 
sido o primeiro a expor, de modo amplo e consciente, suas 
formas gerais de movimento” (MARX, 2017, p. 91). Desse 
modo, não se trata de uma mistificação da estrutura geral do 
procedimento de um método dialético. O problema se 
encontra de outro modo e Marx explica os pré-requisitos para 
realizar a metodologia ou a dialética que ele utiliza:

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Realce



12 

Sem dúvida, deve-se distinguir o modo de 
exposição segundo sua forma, do modo de 
investigação. A investigação tem de se apropriar 
da matéria [Stoff] em seus detalhes, analisar 
suas diferentes formas de desenvolvimento e 
rastrear seu mexo interno. Somente depois de 
consumado tal trabalho é que se pode expor 
adequadamente o movimento real. Se isso é 
realizado com sucesso, e se a vida da matéria é 
agora refletida idealmente, o observador pode ter 
a impressão de se encontrar diante de uma 
construção a priori (MARX, 2017, p. 90).

Destaquemos alguns pontos centrais: 1) há dois 
movimentos: o de pesquisa e investigação, e o de 
apresentação ou exposição desses conteúdos; 2) é 
necessário encontrar os nexos internos do conteúdo 
analisado; e 3) encontrados e sistematizados esses nexos 
internos, expõe-se de modo adequado o movimento real. A 
apresentação desse movimento, se bem feita, aparece para 
quem observa depois de todo o processo como algo que “já 
estava ali”, construída e requerendo apenas um equivalente 
“ideal” do movimento real que, a bem da verdade, se 
converte em ponto de partida para acessar a realidade, 
invertendo o processo: o produto ideal da capacidade 
cognitiva aparece como a base para acessar o movimento 
real.

Nessa inversão, o caráter mistificador começa a ficar 
mais claro. Marx comenta que “para Hegel, o processo de 
pensamento [...] é o demiurgo do processo efetivo, o qual 
constitui apenas a manifestação externa do primeiro. Para 
mim, ao contrário, o ideal não é mais do que o material, 
transposto e traduzido na cabeça” (MARX, 2017, p. 90). A 
matéria investigada em seus nexos internos, portanto, é em 
Marx o conteúdo e a referência de ponto de partida para a 
produção teórica e de retorno para sua verificação, sujeita a 
constante transformação, pois é resultado de determinadas 
condições materiais e históricas que são dinâmicas e 
transitórias.

Como comenta Enrique Dussel, “para Marx era muito 
importante distinguir claramente entre o real e o pensado, já 
que o fantasma hegeliano estava sempre no horizonte” 
(DUSSEL, 1985, p. 50). Dussel ainda comenta que, em sua 
produção teórica, é tomado o cuidado de deixar explícitos os 
parâmetros para no uso da dialética não incorrer na ilusão 
hegeliana que conduzia à confusão de se imaginar o real 
como resultado do pensar. 

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota



13

Para explicitar, então, como Marx compreende esse 
processo, Dussel nos explica um esquema didático e com 
função pedagógica que distingue entre a realidade concreta 
e existente, da realidade conhecida. O movimento dialético 
de ascenso ou de subida da investigação a partir da 
realidade concreta (que tem como pressuposta a realidade 
conhecida pelo sujeito), cria, em um primeiro momento, uma 
representação caótica da realidade, que será depurada na 
busca pelos nexos internos até constituir uma “totalidade 
concreta”, constituída na cabeça como uma tradução do 
movimento real. 

Essa totalidade é geral e abstrata, mas possibilita a 
derivação de categorias explicativas que auxiliam na 
compreensão da totalidade histórica que, no descenso ou 
retorno à matéria que era ponto de partida, passa a constituir 
também a realidade conhecida, que agora é ponto de partida 
para a continuidade de investigações seguintes. Esse 
esquema é de extrema ajuda para compreendermos como 
no pensamento marxista não se confunde o real com o 
conteúdo produzido, traduzido e transposto para a cabeça do 
sujeito investigador, que sempre tem como referência a 
totalidade real na qual está incluído, mas da qual não é 
conhecedor pleno, mas sempre histórica e materialmente 
limitado.

A referência, portanto, não é a teoria, mas a realidade a 
partir da qual qualquer sistema teórico surge e para o qual 
deve retornar. Se o pensamento toma a si mesmo como 
referência e ponto de partida do processo efetivo, a realidade 
que se apresenta aparece como tal e fixada sob os marcos de 
uma teoria vigente, sem a constante dinâmica de verificação 
e apreensão do movimento real – material e histórico. Por 
isso Marx afirma que “meu método dialético, em seus 
fundamentos, não é apenas diferente do método hegeliano, 
mas exatamente seu oposto” (MARX, 2017, p. 90, grifo nosso).

Bem, nesse sentido, chegamos ao nosso problema: para 
Marx, a dialética de Hegel “está de cabeça para baixo. É 
preciso desvirá-la, a fim de descobrir o cerne racional dentro 
do invólucro místico” (MARX, 2017, p. 91). Esse tipo de modo de 
operar a racionalidade mistifica ao tomar um determinado 
conteúdo teórico como ponto de partida, sem o cuidado de 
realizar a apreensão do movimento real a partir da totalidade 
concreta e existente, material, sob uma análise histórica e 
que busca apreender o processo histórico em 

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota



14

desenvolvimento em seus nexos internos. Com isso, mesmo 
que performe um movimento formalmente ou 
genericamente dialético, acabará por mistificar o movimento 
real e, para Marx, resultando na função de “glorificar o 
existente” (MARX, 2017, p. 91).

Esse papel de glorificação do existente é exatamente o 
que a economia política burguesa realiza em relação a 
sociedade mercantil capitalista: apresenta suas explicações 
científicas com respeito à produção e ao funcionamento do 
Mercado e da reprodução do capital a partir de seus próprios 
pressupostos. Reafirmando, na verdade, a ordem social 
vigente. Mesmo que por vezes sofisticado e até mesmo 
dialético, esse corpo teórico está de ponta-cabeça, 
reproduzindo as teorias desenvolvidas a partir de 
determinadas condições e em uma determinada relação 
com o modo de produção sem o retorno aos fundamentos ou 
às bases materiais que sustentam, determinam e dão 
conteúdo às próprias teorias.

Resta descobrir como essa relação com a realidade e 
com a própria teoria se constitui e reproduz. Não é apenas 
Hegel quem está de ponta cabeça e precisa ser posto de pé, 
mas a própria realidade glorificada ou reafirmada e 
reproduzida na cabeça pelo modo de pensar burguês. O 
“mundo” está invertido e precisa ser revirado para que a 
atuação na realidade seja efetiva. Nesse sentido, o método ou 
o modo de pensar de Marx não é apenas diferente, mas 
oposto às operações comuns que sustentam e legitimam a 
ordem capitalista vigente.

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Realce



15

2. A forma-mercadoria e seus caprichos
 

 

A teoria do fetichismo é a chave que, ao ser virada, 
expõe as inversões presentes na realidade e transpostas, 
traduzidas e reproduzidas para nossas cabeças – compondo, 
inclusive, sistemas teóricos complexos que apresenta, 
explicam e/ou interpretam dados e processos dessa mesma 
realidade. No primeiro capítulo d’O Capital, inserida na 
exposição da discussão sobre o valor, possibilita que se torne 
visível uma inversão fundamental de toda relação produtiva 
capitalista: “a ilusão da consciência humana que se origina 
da economia mercantil e atribui às coisas características que 
têm sua origem nas relações sociais entre as pessoas no 
processo de produção” (RUBIN, 1987, p. 19).

Nas relações de troca no mercado capitalista, 
efetivamente as “coisas” ou os produtos do trabalho ganham 
uma vida própria. Isso não é um erro da consciência ou uma 
falha de percepção. É, na verdade, o efeito objetivo e prático 
do desenvolvimento das relações sociais e produtivas. No 
mercado:

[...] o salitre artificial luta com o salitre natural e o 
derrota, o petróleo luta com o carvão; a madeira 
com o plástico. O café dança nos mercados 
mundiais; o ferro e o aço estabelecem 
matrimônio. Depois de uma longa guerra entre 
cobre e plástico, os dois estabelecem paz, que 
provavelmente não é mais do que um armistício. 
A estrada de ferro luta com os caminhões o pão 
de indústria com o pão da padaria. Outras 
mercadorias estabelecem alianças entre si e as 
empresas contraem matrimônios 
(HINKELAMMERT,1981, p. 30-31).

Essas imagens, que podem soar como metafóricas, 
realmente ocorrem sob as dinâmicas mercantis no 
capitalismo. São desdobramentos ampliados de um 
processo que inverte as relações entre produtor e produto do 
trabalho, feito para a venda, uma “coisa” que passa a agir 
com vida própria e disputar com outras como sujeito 
determinante das relações sociais. Vejamos um exemplo 
interessante que Hinkelammert dá e que nos ajudará a 
ilustrar a questão:

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Nota



16

Durante a Primeira Guerra Mundial, é inventado o 
salitre artificial, o que paralisa a produção de 
salitre natural no Chile, que é mais caro. Trata-se 
aqui de duas relações. A primeira seria a relação 
material entre homens: os que inventam o salitre 
artificial destroem as fontes de trabalho dos que 
estavam até o momento produzindo salitre 
natural. Não importa que esta não tenha sido a 
intenção, de qualquer modo, conscientes ou não, 
as destroem. Os que obtêm um emprego na 
produção de salitre sintético o fazem às custas de 
quem o perde na produção de salitre natural. A 
relação entre estas pessoas se dá por meio disso, 
que é o salitre. Ademais, trata-se de uma relação 
social entre as coisas. O salitre artificial destrói o 
salitre natural. São dois tipos de salitre em 
conflito e um ganha. Os dois tipos aparecem 
como se tivessem personalidade própria 
(HINKELAMMERT, 2022, p. 103).

A mediação decisória sobre a vida de grupos humanos 
nas relações de mercado está determinada pelo produto 
desenvolvido para a venda no mercado: a mercadoria. Essas 
relações humanas se convertem em relações “coisificadas”, 
ao passo que as relações estabelecidas entre as duas 
mercadorias aparecem como relações sociais que 
determinam o resultado do processo e seus efeitos sobre os 
produtores das mercadorias. Nas palavras de Marx: “as 
relações sociais entre os produtores, nas quais se efetivam 
aquelas determinações sociais de seu trabalho, assumem a 
forma de uma relação social entre os produtos do trabalho” 
(MARX, 2017, p. 147).

Esse é um efeito objetivo das relações regidas por 
trabalhos privados em uma divisão social do trabalho 
mediada pelo mercado. É na troca, ou melhor, na produção 
social orientada para a troca que aparece “fragmentada” 
sob a forma do trabalho e da propriedade privados, que essa 
inversão advém. Como valores de uso, ou seja, como 
produtos realizados para o consumo e consumados para dar 
continuidade ao processo produtivo, o problema do 
fetichismo não se revela:

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Realce



17

[...] o trigo serve para ser comido, o sapato para 
ser calçado e a roupa para ser vestida. O 
vestuário também pode ser roupa de trabalho e, 
como tal, servir de meio de produção para 
produzir trigo. Mas não aparece nenhuma 
relação especial entre trigo e sapato, sapato e 
vestuário. A problemática mercantil surge 
somente quando, no contexto de uma divisão 
social do trabalho sobre a base da propriedade 
privada, o sapato chega a ser meio para 
conseguir o trigo mediante o intercâmbio. Nesse 
momento, surge uma nova relação entre os dois 
valores de uso, que quantitativamente se 
exprime como valor de troca (HINKELAMMERT, 
1981, p. 30).

Na medida em que é possível realizar a troca entre 
produtos de conteúdo completamente diferentes por meio de 
uma quantificação de valores social e historicamente 
desenvolvida, de modo que podem formalmente aparecer 
como equivalentes e intercambiáveis, que as mercadorias 
ganham seu “caráter místico”, como diz Marx. Nessa relação, 
é possível descobrir “as bases econômicas objetivas que 
regem o fetichismo da mercadoria” (RUBIN, 1987, p. 20).

De modo elucidativo, Marx explica que:

Os objetos de uso só se tornam mercadorias 
porque são produtos do trabalho privados 
realizados independentemente uns dos outros. O 
conjunto desses trabalhos privados constitui o 
trabalho social total. Como os produtores só 
travam contato social mediante a troca de seus 
produtos do trabalho [...], os trabalhos privados 
só atual efetivamente como elos do trabalho 
social total por meio das relações que a troca 
estabelece entre os produtos do trabalho e, por 
meio destes, também entre os produtores [...], as 
relações sociais de seus trabalhos aparecem 
como aquilo que elas são, isto é, não como 
relações diretamente sociais entre pessoas em 
seus próprios trabalhos, mas como relações 
reificadas [coisificadas] entre pessoas e relações 
sociais entre coisas (MARX, 2017, p. 148).

No ponto de vista da economia política burguesa, as 
relações efetivadas pelo mercado, ou seja, vigentes depois 
de já estabelecido uma sociedade com grau avançado no 
desenvolvimento dessas relações mercantis, são a matéria e 
objeto a serem investigados. Contudo, reproduzem dessas 
relações a coisificação das mercadorias que encobrem as 
relações sociais entre os produtores, os humanos que 
constituem o trabalho social (e sempre social) total, 

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota



efetivamente. O caráter fetichista da mercadoria não 
revelado e criticado é transposto e traduzido para nossa 
cabeça, de modo que os economistas “transformam 
categorias econômicas reificadas em 'formas objetivas' (de 
pensamento) das relações de produção de um modo de 
produção historicamente determinado: a produção 
mercantil” (RUBIN, 1987, p. 20).

É nesse sentido, por exemplo, que Jadir Antunes 
trabalha a crítica da economia política de Marx traz consigo 
uma crítica ainda mais “radical, mais ampla e filosófica 
como Crítica da Metafísica Moderna, da Metafísica agora 
encarnada no mercado, na mercadoria e no dinheiro” 
(ANTUNES, 2018, p. 17). Em certo sentido, isso está 
corretíssimo. Contudo, há uma especificidade a mais na qual 
podemos chegar se questionamos seriamente o que nos 
interessa: como Marx foi capaz de realizar ou constituir um 
modo de pensar crítico desse tipo? Quais são suas fontes ou 
suas raízes?

Na discussão sobre o fetichismo da mercadoria em O 
Capital e no Posfácio com o qual iniciamos nossa 
argumentação há algumas pistas. Primeiro, depois de deixar 
indicado, logo ao início, que a mercadoria era um complexo 
cheio de “sutilezas metafísicas e caprichos teológicos”, Marx 
comenta que para encontrar o recurso necessário para a 
exposição do problema, seria preciso ir à “região nebulosa do 
mundo religioso”, na qual:

18

[...] os produtos do cérebro humano parecem 
dotados de vida própria, como figuras 
independentes que travam relação umas com as 
outras e com os homens. Assim se apresentam, 
no mundo das mercadorias, os produtos da mão 
humana. A isso eu chamo de fetichismo, que se 
cola aos produtos do trabalho tão logo eles são 
produzidos como mercadorias e que, por isso, é 
inseparável da produção de mercadorias (MARX, 
2017, p. 148).

De modo mais preciso do que crítica à metafísica, Marx 
toca a partir de sua própria formação e produção teórica em 
um campo específico para lançar mão da discussão sobre o 
fetichismo da mercadoria: a crítica da religião. Para ela 
somos conduzidos algumas vezes nos textos de Marx. No 
posfácio à segunda edição de O Capital (na qual é acrescida 
a seção do fetichismo, como vimos), mesmo, na crítica a 
Hegel que está de ponta cabeça, ele comenta: “Critiquei o 
lado mistificador da dialética hegeliana há quase trinta 

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota



19

anos”, fazendo referência a um manuscrito de 1844 intitulado 
Crítica à filosofia do Direito de Hegel, do qual publicou em 
vida apenas a Introdução (escrita como resultado da 
pesquisa que havia realizado).

Este é o famoso texto em que Marx trata propriamente 
da crítica da religião, cujo adágio “ópio do povo” é o mais 
conhecido (apesar de não ser de Marx, propriamente, e sim 
uma expressão comum de seu tempo, utilizada inclusive por 
Kant, Herder, Bauer, Hess e Heine, por exemplo). O conteúdo 
dessa obra e seus desdobramentos parecem ter relativa 
importância para Marx, pois em 1859 (sete anos antes da 
primeira edição de O Capital) também faz uma referência 
importante a ele em Contribuição para a crítica da economia 
política:

O primeiro trabalho que empreendi para resolver 
as dúvidas que me assaltavam foi uma revisão 
crítica da Filosofia do Direito, de Hegel, trabalho 
cuja introdução apareceu nos Anais 
franco-alemães, publicados em Paris em 1844. 
Minhas investigações me conduziram ao 
seguinte resultado: as relações jurídicas, bem 
como as formas do Estado, não podem ser 
explicadas por si mesmas, nem pela chamada 
evolução geral do espírito humano; essas 
relações têm, ao contrário, suas raízes nas 
condições materiais de existência, em suas 
totalidades, condições estas que Hegel [...] 
compreendia sob o nome de 'sociedade civil' [ou 
sociedade burguesa]. Cheguei também à 
conclusão de que a anatomia da sociedade 
burguesa deve ser procurada na Economia 
Política (MARX, 2008, pp. 46-47).

Para avançarmos às raízes desse modo de pensar de 
Marx no nosso último tópico, então, destaquemos alguns 
pontos: 1) a crítica ao caráter mistificador da dialética 
hegeliana tem como ponto de partida o estudo apresentado 
em 1844; 2) as investigações empreendidas nesse período 
indicaram que nem as formas jurídicas (como a propriedade 
privada, por exemplo), nem as formas de Estado, tem sua raiz 
em si mesmas ou na evolução do “pensamento” ou da teoria 
(qual seria essa raiz, então?); e 3) a base a ser investigada 
são as condições materiais de existência em suas 
totalidades ou na “sociedade” – burguesa, no caso. Para 
trabalhar essas bases, então, o recurso a ser utilizado seria a 
Economia Política (por quê?).

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota



20

3. As raízes da teoria do fetichismo

 

Para sustentar esse nosso pensar com Marx a partir da 
teoria do fetichismo chegamos a uma das raízes de seu 
pensamento: a crítica da religião que desembocou no 
percurso da crítica da economia política. Depois de termos 
partido da posição que Marx apresenta ter diante da dialética 
hegeliana, encontramos não apenas um Hegel de ponta 
cabeça, mas o próprio “mundo” que se desenvolve sob uma 
economia mercantil – o mundo das mercadorias. Nesse 
mundo, a realização do trabalho humano assim que 
“aparece como mercadoria, ela se transforma numa coisa 
sensível-suprassensível. Ela não se contenta em manter os 
pés no chão, mas põe-se de cabeça para baixo em relação a 
todas as outras mercadorias” (MARX, 2017, p. 146).

Tal notação nos revelou a função de chave da teoria do 
fetichismo para a interpretação das relações sociais 
coisificadas assumidas pela economia política burguesa. 
Para sacar o recurso necessário para o movimento crítico do 
pensamento, Marx nos guia ao nebuloso mundo religioso e, 
com ele, à sua própria crítica da religião que começa em 1844 
em seus estudos desmistificadores da dialética hegeliana.

Na Introdução escrita para apresentar os resultados de 
sua pesquisa, Marx comenta que “o homem não é um ser 
abstrato, acocorado fora do mundo. O homem é o mundo do 
homem, o Estado, a sociedade. Esse Estado e essa sociedade 
produzem a religião, uma consciência invertida do mundo, 
porque eles são um mundo invertido (MARX, 2011, p. 145). 
Apesar de ainda trabalhar com o Estado e a sociedade como 
referências, é interessante notar que Marx posiciona a 
religião como uma interpretação invertida do mundo cuja 
raiz são as relações que a produzem e não a própria religião: 
a inversão que ela apresenta é, na verdade, a inversão 
presente o Estado e na sociedade.

Isso implica em notarmos que há um padrão 
semelhante já estabelecido: o fundamento de determinadas 
apreensões da realidade não está em um mundo paralelo do 
pensar, mas na própria realidade, no “mundo do homem” ou, 
de modo mais preciso, nas relações sociais. A distinção 
estabelecida não é entre pensamento e realidade, mas entre 
a realidade social própria do modo de vida dos humanos em 
sua evolução e o mundo natural no qual emergem e do qual 
fazem parte. De tal modo que, logo Marx percebe que “a luta 

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce



21

contra a religião é, indiretamente, contra aquele mundo cujo 
aroma espiritual é a religião” (MARX, 2011, p. 145).

Essa “luta” ou a crítica da religião a qual Marx se refere 
não é a sua, que está empreendendo, e sim a que o precede e 
da qual se apropria. Em seu tempo, as questões religiosas e 
teológicas estavam diretamente ligadas às justificativas 
para a manutenção ou não do Estado burguês alemão, assim 
como dos grupos e movimentos que lutavam politicamente 
no interior da sociedade alemã. Desse modo, seja a filosofia 
hegeliana – intimamente ligada à teologia e tradição 
luterana –, seja a crítica contra Hegel empreendida por 
Ludwig Feuerbach – ateu que ganhou grande destaque entre 
jovens intelectuais com sua filosofia e militância política na 
Alemanha – não diziam respeito apenas a um corpo de 
ideias, mas às condições e lutas sociais.

 Particularmente, Marx é muito influenciado por 
Feuerbach. Considera sua filosofia como a crítica da religião 
que encerra a questão na Alemanha e é a principal fonte de 
Marx para escrever sua Crítica à Filosofia do Direito de Hegel. 
De modo bastante sintético e sumário, a crítica de Feuerbach 
tem como base compreender que “no objeto da religião a que 
chamamos de théos em grego, Gott em alemão, expressa-se 
nada mais do que a essência do homem, ou: o deus do 
homem não é nada mais que a essência divinizada do 
homem” (FEUERBACH, 1989, p. 23). Isso significa que para ele, 
nas ideias sobre deus são depositadas todas as 
potencialidades humanas, nas quais os próprios sujeitos as 
alienam em uma figura imaginariamente superior e 
separada de si mesmos determinados aspectos do humano: 
“portanto, a história da religião [...] nada mais é do que a 
história do homem” (FEUERBACH, 1989, p. 23).

Essas imagens criadas, produtos da realização humana, 
mediam as relações entre os humanos e ainda se relacionam 
entre si – o que é muito semelhante ao que vemos a respeito 
das mercadorias em seu mundo invertido observadas a 
partir da teoria do fetichismo. Esse tipo de crítica conduz à 
percepção de que os problemas humanos só podem ser 
resolvidos no interior da história humana e nas relações 
humanas, nas “condições materiais de existência”, que são 
efetivamente o ponto de partida, de chegada e condições 
para qualquer transformação efetiva. Por isso próximo ao fim 
de sua vida, já, Engels afirmará fazendo uma retrospectiva 
que o mérito de Feuberbach foi ter restaurado “de novo o 
trono, sem mais delongas, ao materialismo” (ENGELS, 2012, p. 
137).

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota



22

Os livros precisam ser abordados e é por isso que 
falamos em estratégias quando falamos em leitura, é preciso 
pensar em ações previamente e coordená-las. Abaixo de 
forma esquemática, descreveremos diversas estratégias, 
seguidas de ponderações, sobre o que é possível fazer para 
ler mais e melhor.

Contudo, para Feuerbach ainda se tratava de um ser 
humano abstrato e sem considerar as condições materiais e 
relações históricas efetivamente. Esse pôde ser o 
desdobramento levado adiante por Marx, mas não por seu 
predecessor. Por isso, Marx afirma que a crítica da religião se 
encerra com “a doutrina de que o homem é o ser supremo 
para o homem, portanto, com o imperativo categórico de 
subverter todas as relações em que o homem é um ser 
humilhado, escravizado, abandonado, desprezível” (MARX, 
2011, p. 151). 

Nessa sentença temos dois blocos: 1) que o ser humano 
seja o ser supremo para o ser humano (uma fórmula que o 
próprio Feuerbach utiliza e Marx reproduz aqui); 2) o 
imperativo de subverter determinadas relações sociais 
negativas. A primeira não é uma novidade, a segunda, sim. 
Nela fica expresso o critério da crítica de Marx em seu modo 
de pensar: a garantia da afirmação da vida humana. Nesse 
momento, ainda, em termos gerais e filosóficos, mas que se 
desdobrarão na crítica da economia política na exigência de 
uma revolução social que subverta as relações produtivas 
que, como indica n’O Capital, com a produção capitalista “só 
desenvolve a técnica e a combinação do processo de 
produção social na medida em que solapa os mananciais de 
toda riqueza: a terra e o trabalhador” (MARX, 2017, p. 574).

A vida humana não é abstrata, mas material: os grupos 
humanos que se organizam para garantir que haja condições 
para a reprodução dessa mesma vida humana. Um modo de 
produção que se desenvolve às custas ou mesmo 
conduzindo à destruição das condições de vida desses 
grupos, de quem produz, não cumpre com os critérios 
básicos para qualquer processo produtivo. Marx parte daí: 
das condições materiais de existência e busca os nexos 
internos na e da realidade para criticar a economia política 
burguesa e sua glorificação do presente, realizada quando se 
descreve um determinado processo social ou determinadas 
relações sociais sem analisar seu comprometimento 
histórico (com a garantia da preservação dessa mesma 
sociedade e das fontes de sua riqueza) e seu 
desenvolvimento histórico (como chegou ao estado atual e 
sua relação com outras sociedades e outros modos de 
produção). 

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota



23

Por isso, para completar e efetivar a crítica do fetichismo 
da mercadoria, Marx comenta que para dissipar o misticismo 
e a mágica que encobrem o mundo das mercadorias, 
precisamos nos refugiar nas análises históricas e em “outras 
formas de produção” (MARX, 2017, p. 151) – seguindo o mesmo 
processo de busca pelos nexos internos que comentamos na 
primeira seção de nosso texto. Afinal, a economia política 
como “reflexão sobre as formas da vida humana” e mesmo 
“análise científica”:

[...] percorre um caminho contrário ao do 
desenvolvimento real. Ela começa post festum 
[depois da festa já realizada] e, por conseguinte, 
com resultados prontos do processo de 
desenvolvimento. As formas que rotulam os 
produtos do trabalho como mercadorias, e, 
portanto, são pressupostas à circulação de 
mercadorias, já possuem solidez de formas 
naturais da vida social antes que os homens 
procurem esclarecer-se não sobre o caráter 
histórico dessas formas – que eles, antes, já 
consideram imutáveis –, mas sobre seu conteúdo 
(MARX, 2017, p. 150).

Como resultado, temos o encobrimento do modo de 
produção com sua divisão social do trabalho e seus efeitos. 
Afinal, se constitui e é assimilada teoricamente como ciência 
um modo de produção:

[...] que tende a tornar invisível esse efeito da 
divisão social do trabalho sobre a vida ou a morte 
do homem: as relações mercantis. Essas relações 
mercantis fazem aparecer as relações entre os 
himens independentemente do resultado da 
divisão do trabalho quanto à sobrevivência dos 
homens. Aparecem como regras de jogo sendo 
na realidade regras e uma luta desumana de vida 
ou morte, uma verdadeira luta livre, ou como a 
própria natureza que distribui vida ou morte 
segundo suas próprias leis, sem que o homem 
possa protestar. Na realidade, são obra do 
homem, que deve se responsabilizar por seus 
resultados (HINKELAMMERT, 1981, p. 27)

Nesse processo teórico, Marx busca quais são as condições 
fundamentais, imprescindíveis, sem as quais o movimento 
real das relações humanas é impossível. Esse seria o ponto de 
partida material e efetivo que conferiria com o critério 
material de garantia das condições materiais de existência 
da vida humana e suas formas sociais. Um princípio básico 
surge entre 1844 e 1846, e é expresso em sua produção 

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Realce



24

conjunta com Engels que nunca foi publicada, A ideologia 
alemã: “os homens têm de estar em condições de viver para 
poder ‘fazer história’” (MARX e ENGELS, 2010, p. 33).

Essa constatação relativamente óbvia não é 
considerada como critério para a análise e tomada de 
decisão a partir da economia política burguesa na medida 
em que não revela quais são as condições de existência 
vigentes que organizam e determinam a vida dos humanos 
envolvidos nessa sociedade. Trata-se dos primeiros 
encontros com o modo de produção. É o modo como se 
organiza a produção que garante ou não condições para que 
as pessoas possam fazer história, viver, permanecer e 
realizar suas potencialidades humanas.

Nesse sentido que o modo de produção é fundamento, 
ponto de partida e referência para todas as demais relações 
sociais e produções humanas. Como Enrique Dussel explica 
de modo sintético, em entre 1857 e 1858, mais de dez anos 
depois de seu manuscrito junto de Engels, Marx faz uma 
reflexão abstrata, funcional e metodológica da produção em 
geral: um sujeito necessitado atua como produtor utilizando 
meios disponíveis (instrumento e objeto ou material retirado 
da natureza) para criar um produtor satisfator, que ao ser 
consumido como matéria, recupera a energia dispendida 
para a produção atendendo a necessidade e, no caso de 
manutenção desse corpo vivo, com um excedente 
“energético” que garante com que o sujeito permaneça vivo 
até o ciclo de uma nova necessidade a ser reposta para sua 
manutenção de vida (DUSSEL, 1991, p. 34-37).

Esse esquema geral que analisa as condições materiais 
para a existência garante categorias que contribuem na 
avaliação da produção social. Mas o mais importante é 
termos em conta que de qualquer modo é preciso uma 
organização e planejamento do trabalho para atender às 
necessidades fundamentais ou condições necessárias para 
que se faça história. Com o critério da vida humana como 
ponto de partida a análise das relações sociais nas quais 
esse humano existe e que com seu modo de vida realiza em 
seu ambiente, é possível a crítica da ordem vigente e a 
proposição de uma nova ordem. Se não intencionalmente as 
relações mercantis se reproduzem (sem que haja alguém 
que conscientemente as determine), após esse tipo de 
análise a responsabilidade sobre os efeitos dessas relações 
de produção fica evidente.

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Realce



25

As relações mercantis, portanto, são produtos históricos 
do desenvolvimento humano e de seu contínuo processo 
social de produção que, independentemente das intenções 
particulares dos sujeitos envolvidos, passam a determinar a 
vida e a morte de seus produtores. Não se trata de uma 
questão “moral”, portanto, mas sim científica – no sentido 
preciso do termo. Por isso Marx utiliza o termo “fetichismo” 
sem, nesse momento da argumentação, adjetivar a forma 
mercadoria e as relações sociais que as constituem de 
“fetiches”. Estamos discutindo termos gerais que revelam 
processos.

De todo modo, o uso do termo “fetiche” é assimilado por 
Marx em 1842, logo no início de sua produção teórica, ao 
fichar um livro de Charles de Brosses sobre os “deuses 
fetiche” – com a ideia de que a origem de “fetiche” é do 
português, “feitiço” ou “feito à mão”. A primeira vez que o 
aplica o que aparece como uma estrutura do problema do 
fetichismo é em um artigo publicado em um jornal no mesmo 
ano, discutindo o que ficou conhecido como “o caso do roubo 
da lenha”. Camponeses foram massacrados por realizarem a 
coleta da lenha na terra onde tradicionalmente a faziam, mas 
que agora havia se tornado uma propriedade privada. 

O resultado do evento da lenha é que as árvores junto 
com a terra se tornaram uma propriedade que não poderia 
ser violada, ao passo que os humanos que dos galhos que 
caíam puderam ser violentados por os utilizarem para se 
esquentar no rígido inverno alemão. Como comenta Marx: 
“nem é preciso dizer que os ídolos de madeira triunfaram e os 
seres humanos a eles são sacrificados!” (MARX, 1975, p. 226). 
Não temos aqui apenas uma questão religiosa ou de crítica 
da religião, mas já aparece a crítica ao mundo humano que 
está de ponta cabeça e produz essas relações invertidas.

Por fim, apontemos que a crítica do fetichismo de Marx 
avança ainda mais duas etapas: além do fetichismo da 
mercadoria, segue para o fetichismo do dinheiro e depois do 
capital (HINKELAMMERT, 2022). De todo modo, sempre com 
esse duplo olhar no movimento histórico, material e real 
como ponto de partida, referência e retorno, e nas produções 
teóricas vigentes em sua relação com ele. São muitas as 
implicações dessa estrutura de crítica, das quais apenas 
uma para encerrar nossa argumentação: a posição e a 
função de classe que uma teoria que glorifica o existente em 
sua análise do processo produtivo.

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota



26

A economia política burguesa, ao assumir as relações 
fetichizadas e reproduzi-las em suas formulações, lida com 
esse processo como observadora e  descreve-o sem operar o 
método do tipo realizado por Marx, que recupera a 
materialidade do movimento real e suas condições 
históricas. O observador proprietário de mercadorias vê a 
partir de “cima” todo o processo. É diferente do participante 
envolvido diretamente nas trocas que vê de dentro, ou 
melhor, a partir de “baixo”, como o caso do trabalhador que 
ao se inserir no circuito das mercadorias, é ele mesmo uma 
mercadoria que vende seu corpo como força de trabalho e 
está sujeito diretamente às lutas das mercadorias 
(HINKELAMMERT, 2019, p. 125-127).

A classe de proprietários de mercadorias, que detém 
mercadorias fundamentais como os meios de produção, 
domina o processo e requerem uma ciência que legitime a 
manutenção dessa ordem. Já para a classe que têm à 
disposição apenas a si mesma como mercadoria à venda, 
essa ciência implica em sua exploração, acompanhada pela 
destruição das condições de manutenção da existência da 
própria sociedade, no limite. Depende, então, de uma outra 
ciência, que não esconda essas relações, mas as exponha e 
coloque em marcha processos de transformação.

Como Marx comenta no posfácio que temos discutido, a 
crítica da ciência da economia política burguesa “representa 
uma classe específica, ela só pode representar a classe cuja 
missão histórica é o revolucionamento do modo de produção 
capitalista e a abolição final das classes: o proletariado” 
(MARX, 2017a, p. 87)

3.1 Teoria do fetichismo: desdobramentos no Sul Global

Enrique Dussel na obra 20 teses de política defende que 
quando o poder se manifesta como violência, como 
dominação, como afirmação da subjetividade de um 
membro da comunidade política sobre os outros, é fetiche: 
poder fetichizado. A analogia com Marx no Livro I de O Capital 
em O caráter fetichista da mercadoria e seu segredo é base 
para Dussel pensar no processo de fetichização do poder, 
quando o poder é separado de sua fonte geradora 
(comunidade política) não é uma exteriorização da 
comunidade, mas é poder estranhado, alienado, 
desvinculado da gênese que deveria sustentá-lo. 

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce



No mesmo movimento feito por Marx - quando esse 
alerta para o caráter fetichista da mercadoria  “plena de 
sutilezas metafísicas e melindres teológicos”  como algo que 
tão logo deixa de ser valor de uso (onde não há nada de 
misterioso, pois está vinculado ao trabalho humano e as 
necessidades humanas) se torna algo 
sensível-suprassensível capaz de ganhar vida própria, com 
um caráter místico que não que não resulta, portanto, de seu 
valor de uso, mas “das relações entre os homens que 
assume, para eles, uma forma fantasmagórica de uma 
relação entre coisas” - Dussel tematizará o fetichismo do 
poder e das instituições. 

Marx afirma que só no mundo nebuloso da religião é 
possível encontrar analogia possível para dizer o que 
acontece com a mercadoria, afinal para que produtos 
materiais gerados pelos humanos com seu trabalho (por 
necessidade de produzir e reproduzir vida) pareçam dotados 
de vida própria, como figuras independentes, só o mundo 
religioso para nos dar o campo metafórico para buscar 
referentes de compreensão. Marx encontra na metáfora do 
fetiche o meio para nomear o chamado fetichismo da 
mercadoria, algo que se cola no produto do trabalho tão logo 
os meios de sua produção são separados do trabalhador, ou 
seja, tão logo sejam produzidos como mercadoria.

A metáfora da fetichização mostra o caráter enigmático 
dessa transformação do produto do trabalho humano na 
forma-mercadoria (forma mais geral e menos desenvolvida 
da produção burguesa), segundo Marx, se as mercadorias 
pudessem falar, diriam algo como: é possível que nosso valor 
de uso tenha algum interesse para os seres humanos. Para 
nós, que somos coisas, ele não nos diz respeito. O que nos diz 
respeito materialmente é o nosso valor. Nossa própria 
circulação como coisas-mercadorias é a prova disso. 
Relacionamo-nos, portanto, umas com as outras apenas 
como valores de troca. (MARX, 2017).

27

Referência que Marx faz a fala de Mefistófeles em Fausto de Goethe.1

1

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota



Quando Dussel retoma a metáfora do fetiche para tratar 
do que ocorre contemporaneamente com a política, usa a 
mesma estrutura formal e de conteúdo de Marx para dizer 
que o poder é fetichizado quando é separado de sua fonte 
geradora, quando aquilo que motivava seu modo de 
exercício mais espontâneo e, logo, legítimo perde o sentido. 
Ao se separar a comunidade política do exercício do poder 
que lhe é inerente, pois garante que sejam satisfeitas suas 
necessidades de produção e reprodução da vida, o poder 
mostra seu caráter melindroso, metafísico, fantasmagórico, 
e parece ganhar vida própria independente dos homens e 
mulheres que são sempre sua única fonte, descolados de sua 
razão de ser.

A instituição, que deveria ser apenas mediação para o 
exercício e facilitação do exercício do poder da comunidade 
política, passa a ser ela mesma a coisa que circula. Deixa de 
ser exteriorização da comunidade política e passa a ser a 
própria coisa: instituição estranhada, alienada, ou nos 
termos de Dussel, corrompida. Antes da cisão o poder é 
potentia, quando mediado pelas instituições, potestas, 
quando se descola a potentia da potestas a instituição se 
torna esquizofrênica e fetichizada, forma-poder fetichizada 
como se tivesse valor em si mesmo. Nas palavras de Dussel,

28

A necessária institucionalização do poder da 
comunidade, do povo, constitui o que 
denominamos potestas. A comunidade 
institucionalizada, ou seja, tendo criado 
mediações para seu exercício possível cinde-se 
da mera comunidade indiferenciada. Essa cisão 
entre potentia e potestas entre (a) o poder e a 
comunidade política como sede, origem e 
fundamento (...) e (b) a diferenciação 
heterogênea de funções por meio de instituições 
que permitam que o poder se torne real, empírico, 
factível (...) é necessária (...) sendo ao mesmo 
tempo o perigo supremo como origem de todas 
as injustiças e dominações (DUSSEL, 2006, p. 32).

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota



29

Essa tese de Dussel soa hoje mais potente acerca da 
política que quando foi pronunciada há mais de uma década. 
Nossa sensibilidade parece agora ainda mais à vontade para 
acolhê-la, já que se constata hoje o processo da fetichização 
em sua face mais visível: criou-se um monstruoso aparato 
político-administrativo com vida própria que reproduz as 
condições materiais da vida em conformidade com os 
interesses dos poderes hegemônicos no interior da lógica 
capitalista e seu Estado está totalmente cindido da 
comunidade política, ou seja, da potentia. Por isso mesmo, 
estamos à vontade para defender com Dussel, por exemplo, 
que

Graças a essa cisão, todo serviço político será 
possível, mas toda corrupção ou opressão inicia 
sua corrida incontrolável (...) O anarquista sonha 
com o paraíso perdido do poder indiferenciado 
em-si da potentia (...); o convervador adora o 
poder fixado e dominado como potestas (e nesse 
sentido o poder institucionalizado é exercido 
como dominação). Dussel, 2006, p. 33, grifo 
nosso).

A fetichização, qualquer que seja ela, é o procedimento 
almejado pelos conservadores - eles adoram o fetiche, eles o 
facilitam, o favorecem, garantindo sua perpetuação. É 
preciso explorar com calma esse processo pelo qual passa o 
produto do trabalho quando se torna forma-mercadoria 
(Marx) para entender como e quando o poder popular se 
transforma em poder político corrompido, 
forma-poder-fetichizado (Dussel). É preciso explorar com 
calma o processo de transformação da potentia em potestas 
como necessidade de efetivação do poder e da conversão da 
potestas em instância de corrupção e dominação. Para nós 
essa é a chave para compreender não apenas a economia 
política, mas sim, a produção de conhecimento e 
pensamento impossíveis de serem dissociados desse 
âmbito.  

 Em 2022.2

2

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Realce

Alaim
Realce

Alaim
Nota

Alaim
Nota

Alaim
Nota



30

Referências  

 

ANTUNES, Jadir. Marx e o fetiche da mercadoria: contribuição 
à crítica da Metafísica. Paco: Jundiaí-SP, 2018.

DUSSEL, Enrique. La producción teórica de Marx: un 
comentário a los Grundrisse. SIGLO XXI: Cidade do México – 
México, 1985.

DUSSEL, Enrique. 20 teses sobre política, São Paulo: Expressão 
Popular, 2006.

FEUERBACH, Ludwig. A essência do cristianismo. Tradução de 
José Silva Brandão. Vozes: Petrópolis - RJ, 2007.

_____. Preleções sobre a essência da religião. Tradução de 
José Silva Brandão. Papirus: Campinas - SP, 1989.

HEINRICH, Michael. Crítica de la economía política: una 
introducción a El Capital de Marx. Escolar y Mayo: 
Madrid-Espanha, 2008.

HINKELAMMERT, Franz. As armas ideológicas da morte. 
Edições Paulinas: São Paulo, 1981.

_____. Democracía e totalitarismo. 2ª ed. DEI: San José, 
1990.

_____. "Fetichismo da mercadoria, do dinheiro e do capital: 
a crítica marxista da religião". In: Antologia anti-idolatria. 
Pajeú: São Paulo - SP, 2022.

_____. Ideologías del desarrollo y la dialéctica de la 
história. UCA/Editorial Paidós: Argentina, 1970.

_____. “La dialéctica marxista y el humanismo de la práxis”. 
In: Economía & Sociedad. San José - Costa Rica, v. 24, n 55, 
janeiro-fevereiro, 2019.

LIMA, Rômulo; HEINRICH, Michael. "Objetividade e forma valor. 
Apontamentos de Marx para a segunda edição de O Capital". 
In: Revista de Economia Política, v. 38, n. 1 (150), 
janeiro-março 2018, pp. 201-2014.



31

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. A ideologia alemã: crítica da 
mais recente filosofia alemã em seus representantes 
Feuerbach, B. Bauer e Stirner, e do socialismo alemão em seus 
diferentes profetas (1845-1846). Supervisão editorial: Leandro 
Konder. Tradução: Rubens Enderle, Nélio Schneider, Luciano 
Cavini Martorano. Boitempo: São Paulo – SP, 2007.

MARX, Karl. Contribuição à crítica da economia política. 2ª ed. 
Tradução de Florestan Fernandes. São Paulo: Expressão 
Popular, 2008

_____. Crítica à filosofia do Direito de Hegel. Tradução: 
Rubens Enderle e Leonardo de Deus. Boitempo: São Paulo - SP, 
2011.

_____. O Capital: crítica da economia política burguesa. 
Livro I: o processo de acumulação do capital. 2 ed. Tradução 
Rubens Enderle. Boitempo: São Paulo, 2017.

MARX, Karl. “Proceedings of the Sixth Rhine Province 
Assembly. Third Article Debates on the Law on Thefts of 
Wood”. In: Karl Marx/Friederick Engels: Collected Works: 
Volume I (1835-1843). Lawrence & Wishart Ltd: London / 
International Publishers Co. Inc.: New York, 1975.

NETO, José Paulo. Introdução aos estudos do Método de Marx, 
São Paulo: Expressão Popular, 2011.

RUBIN, Isaak I. A teoria marxista do valor. Tradução José 
Bonifácio de S. Amaral Filho. Coleção Teoria e História. Vol. 13. 
Editora Pólis: São Paulo-SP, 1987.



32

Sobre o autor e a autora  

Bruno Reikdal de Lima

Doutorando em Economia Política Mundial pela Universidade 
Federal do ABC, sob a linha de pesquisa trajetórias do sul. 
Mestre em Filosofia pela Universidade Federal do ABC na área 
de Ética e Filosofia Política, sob a linha de pesquisa de filosofia 
brasileira e latino-americana (2017). Pós-graduando em 
Ciência Política pela Fundação Escola de Sociologia e Política 
de São Paulo (2014-2015). Graduado em Filosofia pelo Centro 
Universitário São Camilo (2013). Possuo formação 
complementar em Teologia pelo Instituto Cristão de Estudos 
Contemporâneos (2012). Tenho atuado nas áreas de 
Economia Política, Filosofia Política e Pensamento Crítico, 
tratando especialmente dos seguintes temas: teoria do 
fetichismo, crítica da racionalidade moderna, fundamento 
da corrupção, filosofia política latino-americana, crítica da 
religião, pensamento crítico latino-americano e pensamento 
de libertação.



33

Suze Piza

É professora de Filosofia na UFABC nos cursos de Filosofia, 
Bacharelado em Ciências Humanas e Licenciatura em 
Ciências Humanas. Faz parte dos programas de 
Pós-Graduação em Filosofia, na linha de pesquisa de Ética e 
Filosofia Política e no Programa de Economia política mundial 
na linha de pesquisa de Conhecimento, produção e trabalho. 
É doutora em Filosofia pela Unicamp onde foi pesquisadora 
de pós-doutorado e professora colaboradora no 
Departamento de Filosofia (IFCH) UNICAMP entre 2015-2017. É 
membro do Conselho de pesquisa do IBPW - Instituto 
Winnicott e pesquisadora na IWA, International Winnicott 
Association. Tem diversos artigos e livros publicados na área 
de Filosofia. Atua principalmente nos seguintes temas: 
produção de pensamento filosófico, pensamento 
ético-político moderno e contemporâneo, filosofia na 
América Latina e africana, interfaces entre Filosofia e 
Psicanálise, interfaces entre a Filosofia e a Educação e 
pensamento kantiano. Foi presidente do COMFOR - Comitê 
gestor institucional de formação inicial e continuada de 
profissionais do magistério da educação básica de educação 
básica da UFABC entre 2019-2020, foi coordenadora 
institucional do Pibid-Capes na UFABC de 2018 a 2022. 
Coordena o projeto de extensão Produção e reprodução do 
conhecimento em Heliópolis-SP. É pesquisadora nos grupos 
de pesquisa Metafísica Contemporânea e Rede 
africanidades.




