
UNIVERSIDADE FEDERAL DE SANTA CATARINA 

CENTRO DE EDUCAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

DEMETRIO CHEROBINI 

 

 

 

 

 

 

TEORIA DO CAPITAL, TRANSIÇÃO SOCIALISTA E 

EDUCAÇÃO NA OBRA DE ISTVÁN MÉSZÁROS:  

ESTUDO INTRODUTÓRIO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Florianópolis 

2016 



2 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

 
 

 

DEMETRIO CHEROBINI 

 

 

 

 

 

 

 

 

TEORIA DO CAPITAL, TRANSIÇÃO SOCIALISTA E 

EDUCAÇÃO  

NA OBRA DE ISTVÁN MÉSZÁROS:  

ESTUDO INTRODUTÓRIO 
 

 

 

 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Educação (PPGE) na 

Universidade Federal de Santa Catarina 

(UFSC), como requisito parcial para a 

aquisição do Grau de Doutor em Educação. 

 

Orientador: Dr. Paulo Sergio Tumolo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Florianópolis 

2016 

 

 



4 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Ficha de identificação da obra elaborada pelo autor, 

através do Programa de Geração Automática da Biblioteca Universitária da UFSC. 

 

 

Cherobini, Demetrio 

Teoria do capital, transição socialista e educação na 

obra de István Mészáros: : Estudo introdutório / Demetrio  

    Cherobini ; orientador, Paulo Sérgio Tumolo - 

Florianópolis, SC, 2016. 

575 p. 

 

Tese (doutorado) - Universidade Federal de Santa 

Catarina, Centro de Ciências da Educação. Programa de Pós 

Graduação em Educação. 

 

Inclui referências 

 

1. Educação. 2. Mészáros. 3. capital. 4. transição. 5. 

educação. I. Tumolo, Paulo Sérgio. II. Universidade Federal 

de Santa Catarina. Programa de Pós-Graduação em Educação. 

III. Título. 

 

 

 



5 
 

 
 

DEMETRIO CHEROBINI 

 

TEORIA DO CAPITAL, TRANSIÇÃO SOCIALISTA E 

EDUCAÇÃO NA OBRA DE ISTVÁN MÉSZÁROS: ESTUDO 

INTRODUTÓRIO 

 

Tese apresentada ao programa de Pós Graduação em Educação, na linha 

de pesquisa Trabalho e Educação da Universidade Federal de Santa 

Catarina, para obtenção do título de doutor em Educação 

 

Tese defendida em 21 de março de 2015 

 

BANCA EXAMINADORA: 

 

___________________________ 

Orientado: Dr. Paulo Sérgio Tumolo – UFSC 

 

________________________________ 

Examinador: Dr. Ricardo Antunes – Unicamp 

 

______________________________ 

Examinador: Dr. Ademir Quintilio Lazarini– UEM 

 

___________________________________ 

Examinador: Dra. Rosângela Mello – UFSC 

 

_________________________________ 

Examinador: Dra. Patrícia Laura Torriglia – UFSC 

 

_________________________________ 

Examinador: Dra. Astrid Avila Baecker – UFSC 

 

_________________________________ 

Suplente: Dr. Vidalcir Ortigara – UNISUL 

 

_________________________________ 

Suplente: Dra. Nise Jinkings – UFSC 

 

 

 



6 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ao meu mestre e camarada, 

o educador Luiz Carlos Scapi, 

com respeito e admiração. 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 

 

 

 

 

 



9 
 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 
 

 

 
 

 

 
 

 
Fica a saber que não trocaria a minha 

desgraça pela tua servidão. 

 

Marx, Diferença entre as filosofias da 

natureza em Demócrito e Epicuro 

 

 

 

 

Segui il tuo corso, e lascia dir le genti! 

 

Marx, O Capital 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 
 

 
 

AGRADECIMENTOS 

 

Ao meu amigo, orientador e mestre, Professor Paulo Sérgio Tumolo, por 

toda amizade, carinho, dedicação e aprendizado que me proporcionou ao 

longo desses quatro anos. Com certeza, uma fonte de inspiração para 

mim, que marcou profundamente a minha vida e a minha formação. 

 

Ao querido mestre e amigo Scapi e aos amigos do 13 de Maio Núcleo 

de Educação Popular de São Paulo, que fizeram de mim uma outra 

pessoa, melhor, mais dedicada, mais consciente e mais persistente na 

causa da emancipação humana. 

 

Aos inesquecíveis amigos que, de uma forma ou de outra, construíram 

para o meu crescimento como ser humano e, portanto, auxiliaram a 

realização desta tese: Ricardo Velho, Vilmar “Valdir” Both, Paulinho 

Montedo, Henrique Cignachi, Guilherme Roos, Teo Bemgochea, 

Endrigo Longhi, Maria “Uba”, Letícia Schio, Jocemara Triches. 

 

A Fabíola, pessoa querida que participou de momentos decisivos de 

tudo o que aqui vai. 

 

Aos professores presentes na banca de qualificação e de defesa pelas 

importantíssimas reflexões, críticas e contribuições ao meu trabalho: 

Ricardo Antunes (Unicamp), Patrícia Laura Torriglia (UFSC), Astrid 

Baecker Ávila (UFSC), Ademir Lazarini (UEM), Rosângela Mello 

(UEM). 

 

A Neli e Zeca, partícipes improtantes dessa jornada. 

 

A meus pais, Ilda e Mateus, por toda a educação que me deram. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



13 
 

 
 

RESUMO 

 

Trata-se de uma pesquisa teórica a respeito do conceito de capital na 

obra de István Mészáros e de sua relação com as concepções políticas e 

educacionais elaboradas pelo filósofo húngaro. O capital é entendido 

como sistema específico de mediações de segunda ordem estabelecido 

sobre as mediações primárias do trabalho. Enquanto tal, o capital, de sua 

forma embrionária, como capital comercial e usurário, passa a um 

estágio superior quando da efetivação do capitalismo industrial, 

desdobra-se a partir de crises cíclicas e periódicas de superprodução de 

capital, altera, em razão das condições históricas, a sua forma de 

reprodução sociometabólica (em especial, surgem as suas formas 

mutantes, tais como as efetivadas nas sociedades pós-revolucionárias do 

século XX), até atingir uma fase de crise estrutural, a partir da década 

de 1970, caracterizada por aquilo que Mészáros chama de produção 

destrutiva. É esse novo estágio histórico que fundamenta a atualidade 

histórica da ofensiva socialista, proposta calcada na efetivação das 

mediações extrainstitucionais de luta revolucionária dos trabalhadores, a 

serem desenvolvidas na forma de um poder paralelo e autônomo, capaz 

de se fortalecer e vencer as mediações constituintes do ser do capital e 

efetivar a emancipação humana. A educação contribui para esse 

movimento na medida em que fomenta a consciência comunista em 

escala de massa, que significa a consciência da necessidade de 

superação do ser contraditório do capital e de afirmação da sociedade 

dos produtores livremente associados.  

 

 
Palavras-chave: Mészáros, Marx, capital, transição, educação.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



14 
 

 
 

ABSTRACT 

 

 
This is a theoretical research on the concept of capital in the work of 

István Mészáros and its relation to educational policies and concepts 

developed by the hungarian philosopher. Capital is understood as a 

specific system of mediations second order established on primary 

mediations work. As such, the capital, from its embryonic form, as 

commercial capital and usurer, going to a higher stage when the 

realization of industrial capitalism unfolds from cyclical and periodic 

bouts of capital overproduction, changes, due to the conditions 

historical, their form of social metabolic reproduction (especially arise 

its mutant forms, such as the effect in post-revolutionary societies of the 

twentieth century), reaching a phase of structural crisis since the 1970s, 

characterized by that that Mészáros calls destructive production. It is 

this new historical stage that underlies the historical actuality of the 

socialist offensive proposed squashed in effect the extrainstitucionais 

mediations of revolutionary struggle of the workers, to be developed in 

the form of a parallel and autonomous power, able to strengthen and win 

the constituents of being mediations capital and carry human 

emancipation. Education contributes to this movement in that it 

promotes the communist consciousness on a mass scale, which means 

the awareness of the need to overcome the contradictory being the 

capital and affirmation of the society of freely associated producers. 

 

 

Keywords: Mészáros, Marx, capital, transition, education. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



15 
 

 
 

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO : A QUESTÃO DO CONCEITO DE 

CAPITAL EM MÉSZÁROS......................................................... 

 

19 

2 CAPITAL: SEDE VAMPIRESCA E CRESCIMENTO 

CANCERÍGENO........................................................................... 

 

29 

3 O ESPÍRITO DA OBRA: ONTOLOGIA, POLÍTICA E 

TEORIA DA ALIENAÇÃO EM MARX..................................... 

 

63 
3.1 ELEMENTOS FUNDAMENTAIS DA TEORIA DA 

ALIENAÇÃO................................................................................... 
 

64 

3.2 ASPECTOS ECONÔMICOS DA TEORIA DA 

ALIENAÇÃO................................................................................... 
 

81 

3.3 ASPECTOS POLÍTICOS DA TEORIA DA ALIENAÇÃO..... 89 

3.4 ASPECTOS ONTOLÓGICOS E MORAIS DA TEORIA DA 

ALIENAÇÃO.................................................................................. 
 

97 

3.5 ASPECTOS ESTÉTICOS DA TEORIA DA ALIENAÇÃO.... 122 
3.6 ASPECTOS EDUCACIONAIS DA TEORIA DA 

ALIENAÇÃO................................................................................. 
 

134 

4 DESENVOLVENDO QUESTÕES TEÓRICAS 

FUNDAMENTAIS ACERCA DO SER DO CAPITAL E DE 

SUA COMPREENSÃO................................................................ 

 

 

139 
4.1 A LUTA DE CLASSES E A ESPINHOSA QUESTÃO DA 

CONSCIÊNCIA DE CLASSE ....................................................... 
 

140 

4.2 O METABOLISMO SOCIAL E A LUTA PELO SEU 

CONTROLE.................................................................................... 
 

147 

4.3 IDEOLOGIA, CIÊNCIA E PONTO DE VISTA SOCIAL DE 

CLASSE: A SUA UNIDADE SISTEMÁTICA.............................. 
 

151 
4.4 PASSOS IMPORTANTES NA CONCRETIZAÇÃO DE 

UMA TEORIA DA TRANSIÇÃO SOCIALISTA.......................... 
 

157 
4.5 APROFUNDANDO QUESTÕES: A “CIÊNCIA REAL” DE 

MARX.............................................................................................. 
 

170 

4.6 DESENVOLVENDO ELEMENTOS DA TEORIA 

MÉSZÁRIANA DA TRANSIÇÃO................................................. 
 

174 

5O PODER DA IDEOLOGIA: UMA SÍNTESE 

ABRANGENTE ENTRE TEORIA SOCIAL, POLÍTICA E 

IDEOLOGIA.................................................................................. 

 

 

181 

5.1 IDEOLOGIA E POLÍTICA EM UMA OBRA GRANDIOSA. 183 
5.2 AS POSIÇÕES IDEOLÓGICAS BÁSICAS DA 

SOCIEDADE ATUAL..................................................................... 

 

190 

5.3 SOCIEDADE DE CLASSES E CONSCIÊNCIA  



16 
 

 
 

COMUNISTA EM ESCALA DE MASSA..................................... 203 

5.4 A SÍNTESE BUSCADA ENTRE ROSA LUXEMBURGO E 

LENIN: ELEMENTOS PARA UMA TEORIA POLÍTICA 

REVOLUCIONÁRIA..................................................................... 

 

 

220 

5.5 CAPITAL, ESTADO, CRISE ESTRUTURAL E 

IMPERIALISMO EM O PODER DA IDEOLOGIA...................... 

 

241 

5.6 A QUESTÃO DA EDUCAÇÃO EM O PODER DA 

IDEOLOGIA.................................................................................... 

 

268 

6CONSIDERAÇÕES SOBRE A FORMA PECULIAR DE 

LEITURA DE MARX POR MÉSZÁROS.................................. 

 

275 

6.1 DA ALIENAÇÃO AO FETICHISMO DA MERCADORIA... 290 

7 PARA ALÉM DO CAPITAL: RUMO A UMA TEORIA DA 

TRANSIÇÃO – UM ESTUDO ..................................................... 

 

299 

7.1 MEDIAÇÕES CONSTITUINTES, 

INCONTROLABILIDADE E LIMITES DO CAPITAL ............... 

 

299 

7.2 A ATIVAÇÃO DOS LIMITES ABSOLUTOS DO CAPITAL  342 

7.3 A PERSISTÊNCIA DO CAPITAL NAS SOCIEDADES 

PÓS-REVOLUCIONÁRIAS: PRIMEIRAS APROXIMAÇÕES... 

 

371 

7.4 TRANSFORMAÇÕES DO CAPITAL E QUESTÕES DE 

MÉTODO EM PARA ALÉM DO CAPITAL................................... 

 

374 

7.5 LINHAS GERAIS SOBRE A QUESTÃO DO 

FENECIMENTO DO ESTADO..................................................... 

 

389 

7.6 ADENTRANDO A COMPREENSÃO DA CRISE 

ESTRUTURAL DO CAPITAL ATUAL....................................... 

 

403 

7.7 APROFUNDANDO A ANÁLISE DA CRISE 

ESTRUTURAL E DA NOVA FASE O IMPERIALISMO............ 

 

423 

7.8 COMPREENDENDO AS FORMAS MUTANTES DE 
CONTROLE DO CAPITAL ............................................................. 

 

433 

7.9 ELEMENTOS GERAIS DA TEORIA DA TRANSIÇÃO 

SOCIALISTA ................................................................................. 

 

454 

7.10 UMA ANÁLISE DA CONJUNTURA ABSTRATA NO 

SEIO DE UMA TEORIA CONCRETA: O CASO DA 

VENEZUELA DE CHÁVEZ ......................................................... 

 

 

472 

7.11 DEMAIS QUESTÕES CANDENTES DA TRANSIÇÃO .... 481 

8 A EDUCAÇÃO PARA ALÉM DO CAPITAL........................ 491 

9CONCLUSÃO: TEORIA DO CAPITAL, TRANSIÇÃO 

SOCIALISTA E EDUCAÇÃO NA OBRA DE ISTVÁN 

MÉSZÁROS ................................................................................... 

 

 

509 

APÊNDICE: NOTAS SOBRE A HISTÓRIA DAS CRISES 

CÍCLICAS DO CAPITAL ........................................................... 

 

531 



17 
 

 
 

REFERÊNCIAS............................................................................ 555 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



18 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



19 
 

 
 

1 INTRODUÇÃO: A QUESTÃO DO CONCEITO DE 

CAPITAL EM MÉSZÁROS  

 
Como abordar a obra desse homem, nosso 

contemporâneo? 

 

Mészáros, a respeito de Sartre 

 
O presente estudo tem como objetivo analisar e fornecer 

elementos para a compreensão do conceito de capital desenvolvido por 

István Mészáros, bem como de algumas implicações teóricas, políticas e 

educacionais que se desdobram a partir desse conceito. A origem de tal 

problematização se situa, precisamente, nas conclusões obtidas em 

nossa pesquisa de mestrado, realizada junto ao Programa de Pós-

Graduação em Educação da Universidade Federal de Santa Catarina, 

entre os anos de 2008 e 2010, e intitulada Educação e política no 
pensamento de István Mészáros: estudo introdutório. 

Naquele momento, importava-nos apreender o conceito de 

educação formulado pelo filósofo húngaro, considerado um pensador 

relevante sobre a temática educacional entre os meios políticos e sociais 

progressistas, que se situam do lado emancipador da luta de classes, 

portanto, do lado dos trabalhadores e contra o capital. 

O resultado de nossos esforços investigativos de então nos 

levou à conclusão de que o conceito de educação em Mészáros só 

poderia ser decifrado em sua inteireza se considerado em relação à sua 

formulação de cunho político, isto é, sua teoria para o enfrentamento da 

ordem social do capital mediante a instauração de um processo de 

transição socialista. Compreendemos, assim, que, para Mészáros, a 

educação responde por um conjunto de atividades que se insere dentro 

de um complexo mais amplo de empreendimentos práticos, efetivados 

no sentido de organizar materialmente um sistema de mediações capazes 

de negar a forma capital e de afirmar/instaurar a revolução social 

orientada no rumo do socialismo. Em outras palavras, para o filósofo 

húngaro, a educação, como fomentadora da contraconsciência 
comunista, é parte de uma teoria mais ampla, fundamentalmente 

política, teoria esta que precisa ser apreendida em sua totalidade se se 

deseja iluminar a “parte” em que consiste, de fato, a teoria da educação. 

Nesse contexto, verificamos que as elaborações teóricas de 

Mészáros sobre educação e política evidenciam uma influência muito 

forte da teoria da alienação de Marx, efetivada, em suas bases 



20 
 

 
 

elementares, nos Manuscritos econômico-filosóficos, de 1844. A 

educação é vista, portanto, pelo filósofo húngaro, como constituinte 

necessário do hercúleo esforço para a “transcendência positiva” da 

“auto-alienação do trabalho”, fenômeno que, na etapa histórica atual, se 

materializa na forma social sob o controle do capital. A educação é, 

assim, crítica da alienação sob todas as formas, mas, em específico, sob 

a forma do capital. Por conseguinte, a educação concebida por Mészáros 

é crítica do capital. 
Sendo crítica do capital, e partindo do pressuposto de que o 

capital só pode ser superado por meio de uma revolução social, a 

concepção mészáriana é a de uma educação revolucionária, portanto, 

que não permite absolutamente nenhuma concessão sequer ao atual 

modo como os homens produzem e reproduzem a sua vida em 

sociedade. Sendo revolucionária, a educação de Mészáros é uma 

educação que se dirige necessariamente para a – e só se realiza na – luta 

de classes. Inserindo-se nessa dinâmica prática de contradições 

antagônicas é que ela, a educação, pode veicular os conteúdos de cunho 

científico, estético, ideológico – elaborados a partir da “perspectiva da 

humanidade social” (Marx) – capazes de auxiliar a classe trabalhadora 

nos seus objetivos emancipatórios. 

Trata-se, então, de uma proposta materialista que, 

compreendendo o capital como um sistema de mediações de segunda 

ordem – que se afirma sobre e domina as mediações de primeira ordem 

da atividade produtiva –, concorre para a formação dos instrumentos 

alternativos de combate dos trabalhadores, dentro da perspectiva da 

ofensiva socialista, conjunto de ações estratégicas voltadas para efetivar 

as mediações de luta organizadas em função da grande tarefa histórica 

de confrontar e vencer o sistema alienante e fetichista de controle 

sociometabólico do capital. 

Nesse contexto, tomando-se em consideração a atual fase 

histórica de desenvolvimento do sistema do capital, caracterizada, 

segundo Mészáros, pela sua incontornável crise estrutural - situação na 

qual a produção destrutiva é um elemento marcante -, essa luta se 

apresenta com um caráter urgente, como um dilema cada vez mais 

impositivo, agudo, incisivo, de onde se depreende que a educação tem 

um papel premente, estratégico e insubstituível. Uma educação para a 

transição socialista. Portanto, uma educação para além do capital. 

Daí que, fica evidente, a elucidação do conceito de capital,para 

Mészáros, se mostra como uma condição necessária para a boa 

apreensão de seu conceito de educação para além do capital. O capital é 



21 
 

 
 

o complexo sociometabólico a ser negado, ao passo que, 

concomitantemente, a transição socialista – totalidade de ações práticas 

no interior da qual a educação transformadora se articula organicamente 

- é o processo material que precisa ser afirmado como condição 

necessária para a emancipação humana.  

Note-se que, para que a revolução social não se esgote no 

movimento que se resume em negar um objeto determinado – visto que, 

como nos lembra constantemente o filósofo húngaro, toda prática de 

negação é condicionada por aquilo que nega e, portanto, tem o seu ser 

determinado pelo ser por ela negado -, é preciso afirmá-la como uma 

realidade qualitativamente diferente do capital. Sua definição – isto é, a 

definição da transição socialista, bem como da educação para além do 

capital – depende, portanto, da análise concreta do ser do capital. Daí, 

concomitantemente, o limite da pesquisa anterior e o problema que 

serve de motivo para a investigação atual: para Mészáros, em que 

consiste o capital? 

 

* 

 

 Ao longo de nosso percurso, observamos que a obra de 

Mészáros tem sido estudada não apenas por educadores interessados em 

contribuir no âmbito da atividade educacional para os combates da 

classe trabalhadora. Tem sido estudada, também, por intelectuais e 

militantes vinculados às mais variadas organizações políticas, a fim de 

captar, no pensamento do filósofo húngaro, elementos que permitam 

pensar e compreender a realidade concreta atual, no interior da qual se 

dá a dinâmica da luta de classes. Sujeitos interessados, portanto, em 

saber o que Mészáros tem a dizer sobre o ser do capital em sua forma 

atual e sobre as possibilidades abertas pela história para a sua superação 

definitiva. 

 Pudemos constatar, nesse contexto, opiniões diversas, tanto 

elogiosas como combativas, a respeito das posições sustentadas pelo 

filósofo húngaro. A algumas delas devemos fazer menção, ainda que 

brevemente, nesta introdução.  

Para Ricardo Antunes, por exemplo, as reflexões contidas em 

Para além do capital “se configuram como uma das mais agudas 

reflexões críticas sobre o capital em suas formas, engrenagens e 

mecanismos de funcionamento sociometabólico”, compondo “uma 

demolidora crítica do capital” e “uma das mais instigantes, provocativas 



22 
 

 
 

e densas reflexões sobre a sociabilidade contemporânea e a lógica que a 

preside” (2002, p. 15). 

 José Paulo Netto, por sua vez, comparando as teorizações de 

Mészáros com as de György Lukács, sem menosprezar a enorme 

importância do segundo para o desenvolvimento criativo da teoria 

marxista, afirma que o primeiro “avança visivelmente” no que toca a 

questões específicas, em especial aos temas da “crítica da economia 

política e no âmbito da teoria política” (2013, p. 16). Isso se deve, 

segundo o estudioso brasileiro, ao fato de que “a formação e o 

desenvolvimento de Mészáros demonstram cabalmente que ele é um 

ponto „fora da curva-padrão‟ da intelectualidade contemporânea”, visto 

que “possui um acervo de conhecimentos e uma bagagem cultural que 

lhe permitem transitar com desenvoltura e competência notáveis” (Ibid., 

p. 15-6) nos temas diversos e multifacetados aos quais Lukács se 

dedicou. Isso se deve, também, ao “mirante privilegiado” de Mészáros 

em relação ao seu contexto histórico, um mirante que lhe possibilitou a 

ativa participação direta em alguns acontecimentos históricos cruciais 

do século XX, como a invasão da Hungria pela União Soviética em 

1956, evento que se revelaria marcante para o desenvolvimento do seu 

pensamento e para a sua evolução política. 

 David Harvey, de sua parte, também faz uma menção elogiosa a 

Mészáros, dizendo que ele “tirou corretamente grande proveito” (2011, 

p. 52) das esparsas reflexões de Marx sobre o “poder burguês em 

ascensão”, que viria a esmagar as revoluções socialistas “nos pequenos 

recantos do mundo” – um ponto crucial, como se verá adiante, para as 

teorizações do filósofo húngaro sobre o fim da fase de ascendência 

histórica do capital e sobre a crise estrutural desse sistema. 

 O economista egípcio Samir Amin escreveu, sobre o livro A 

crise estrutural do capital, “estou convencido de que todos nós 

aprenderemos muito com ele” (2009) e o filósofo Leandro Konder 

afirmou, sobre as reflexões de Mészáros a respeito dos múltiplos 

aspectos do ser social contidas em Filosofia, ideologia e ciência social, 
que “o filósofo húngaro defende com maestria a originalidade da 

produção filosófica de Karl Marx e apregoa a essência dialética da obra 

do pensador alemão contra deformações positivistas” (2008). Podemos 

citar, ainda, entre as referências simpáticas, o estudioso José Chasin, que 

caracterizou como “proeza” os esforços envidados e os resultados de 



23 
 

 
 

Mészáros para caracterizar a produção destrutiva e a crise estrutural do 

capital no opúsculo Produção destrutiva e Estado capitalista
1
. 

 Por outro lado, temos também avaliações não tão benevolentes 

sobre as construções do filósofo húngaro. O economista José Martins, 

por exemplo, depois de criticar acidamente o “eclético sociólogo [?] 

húngaro István Mészáros” (2005, p. 24), refuta – ou acredita refutar – a 

teoria da crise estrutural com... uma citação de Marx (que, colocada ao 

lado de uma citação de Mészáros, pretende dar a impressão de, por 

haver discrepâncias entre elas, isso por si só justificaria o completo 

descarte das formulações teóricas do filósofo húngaro...).  

 De outra parte, uma crítica que tem o mesmo espírito da 

anterior, embora relacionada com a teoria da transição de Mészáros, é a 

do professor Hector Benoit, que duvida que “o autor [isto é, Mészáros], 

em seu conceito de „transição‟ possua alguma inspiração mais sólida na 

teoria marxista clássica”, e o censura, consequentemente, em seguida, 

por “não se inspirar na tradição da Oposição de Esquerda”, por “não 

coincidir com a concepção de transição que aparece no programa da IVª 

Internacional” e por “se afastar das concepções de Lenin e de Marx” 

(2003, p. 5). Mészáros é condenado, assim, puramente, por “se afastar” 

e por “não se inspirar” nas posições de Marx, Lenin, Trotsky e nas da 

IVª Internacional...  

O critério dessas críticas parece-nos precário e até mesmo 

“procustiano”, na medida em que busca enquadrar – e descartar – o 

filósofo húngaro a partir de uma mera verificação de suas discrepâncias 

em relação à obra Marx, ou de passagens isoladas da obra de Marx, 

tomadas de modo um tanto fetichista. Na verdade, temos a impressão de 

que esse critério esconde um outro, a saber: minha interpretação da 
teoria e minha concepção política -  absolutas e insuperáveis - são as 

medidas para a avaliação da sua formulação teórica. É por isso que 

entendemos que tais posições se assemelhariam a uma espécie de leito 

de Procusto com o qual se pretende avaliar o autor mediante critérios 

arbitrários situados fora de sua obra e, por que não dizer?, em certo 

sentido, fora mesmo da própria história. 

 

* 

 

                                                           
1
 No decorrer deste texto, veremos ainda outras referências positivas à obra de 

Mészáros, procedentes de intelectuais e militantes vinculados às mais diversas 

organizações e orientações teóricas marxistas. 



24 
 

 
 

 De nossa parte, pensamos que nem se o objetivo de Mészáros 

fosse o de meramente repetir a letra do que está escrito em Marx, Lenin, 

ou de quem quer que seja, se justificaria uma avaliação feita nesses 

moldes. Ademais, não é isso, em absoluto, o que deseja o pensador 

húngaro. Pela leitura de Para além do capital, sua obra máxima, 

acreditamos que fica razoavelmente claro que a intenção do filósofo é a 

de criar conceitos que expressem a realidade histórica e não 

simplesmente repetir conceitos engendrados em outros contextos. Essa 

criação conceitual – e, sublinhamos, a efetivação de um conceito sobre 

o capital está contida nesse projeto – busca dialogar criticamente com a 

tradição passada, ao mesmo tempo em que confronta esse rico cabedal 

com a análise do devir histórico, intentando elevá-lo a um patamar 

superior de compreensão e de formulação.  

Mészáros visa a uma conceituação do capital que não dispensa 

o que Marx escreveu, mas que procede no sentido de incorporar o rico 

acúmulo teórico proporcionado pelo filósofo alemão aos resultados das 

novas investigações que a história, em seu processo aberto de vir-a-ser, 

exige e proporciona. O resultado é uma concepção qualitativamente 

diferente, e que, por isso, precisa ser ponderada a partir dela mesma, de 

sua coerência interna, de sua adequação aos seus pressupostos e 

objetivos, e, é claro, de sua coerência com a própria realidade concreta 

que procura dar conta em termos de explicação. 

O resultado dessa nova teoria do capital não pode ser medido 

por meio de abstratas referências – procustianas – a Marx, e sim por sua 

comparação com a própria história. O julgamento da teoria será dado, 

assim, não pela opinião deste ou daquele estudioso em particular, desta 

ou daquela organização, ou militante, ou dirigente específicos: será dado 

pela história.  

É justamente por esse motivo que tal teoria precisa ser 

investigada, perscrutada, escrutinada, a fim de que sua constituição 

íntima, seus fundamentos, seus nexos internos, suas ideias basilares 

sejam evidenciadas, sejam debatidas, sejam criticadas pelo único sujeito 

histórico a quem interessa o tipo de reflexão a que Mészáros se dedica 

realizar: a classe trabalhadora em sua luta de morte contra o capital. É 

ela, a classe trabalhadora em marcha, quem terá as melhores condições 

de verificar que ou quais formulações conceituais e teóricas são as mais 

profícuas e produtivas no que tange à conquista do seu objetivo 

supremo: a efetivação da emancipação humana e a realização dos 

indivíduos socialmente ricos e plenamente desenvolvidos. 



25 
 

 
 

O que nos propomos, com este estudo, é dar alguma 

contribuição para esse debate, com a consciência de que os resultados de 

nossos esforços são bastante modestos e que estão muito aquém, em 

termos de profundidade, complexidade e clareza, do que a classe 

trabalhadora realmente necessita.  

 

* 

 
 O que é, então, para Mészáros, o capital? Como dissemos 

acima, sua teorização não dispensa as formulações de Marx, mas as 

integra em uma elaboração qualitativamente diferente. A grande 

dificuldade, para a apreensão em detalhe dessa formulação alternativa, 

está em saber de que maneira procede o filósofo húngaro em seu 

movimento de criação conceitual. Como efetua a sua interlocução crítica 

com Marx? Quais obras do pensador alemão são as mais importantes e 

como são usadas no interior da apropriação criativa de Mészáros? O que 

é negado e conservado, e como se dá a tentativa de elevação da teoria a 

um patamar superior? 

 Para fornecer elementos que, quiçá, possam elucidar algumas 

dessas questões, movemo-nos, ao longo desta investigação, no sentido 

de fazer com que a própria obra de Mészáros falasse por si. Isto é: 

mediante uma pesquisa teórica, intentamos desvendá-la a partir de seu 

vir-a-ser enquanto corpo conceitual e teórico. Isso exigiu não o estudo 

de uma ou de outra obra específicas, tomadas isoladamente, e sim a 

perquirição da obra do autor, em seu desenvolvimento constitutivo, 

como um todo.  

É claro que tivemos, nesse escrutínio, que efetuar recortes e 

privilegiar certos escritos em detrimento de outros. No entanto, os 

escritos privilegiados foram os que se nos revelaram os mais 

representativos do pensamento do autor. Assim, nosso esforço se deu no 

sentido de tentar fazer com que as obras particulares escolhidas fossem 

situadas no interior da obra global, aberta e em processo, e, nessa 

dinâmica, perscrutá-las de tal forma - uma em relação às outras e cada 

uma em relação ao todo - que, da inserção das partes no todo em 

movimento, tanto as partes específicas quanto o todo complexo se 

iluminassem reciprocamente, a partir desse ir e vir ininterrupto de 

dissecação e de recomposição. 

 Seguimos, desse modo, o mesmo caminho teórico-

metodológico já delineado em nossa pesquisa anterior, mas com um 

objeto de pesquisa novo. Antes, havíamos investigado e chegado à 



26 
 

 
 

conclusão de que a educação para além do capital assim se definia por 

se situar no interior de uma teoria política para além do capital – teoria 

esta, bem entendido, efetivada em termos de uma teoria da transição 
socialista. Agora, o que importa descobrir, justamente, é o conteúdo 

capital que dá luz a essa educação e a essa teoria política específicas. 

Uma vez apreendido o conceito de capital forjado por Mészáros – bem 

como os conceitos que daí se desdobram: crise estrutural, imperialismo, 

entre outros -, tanto a sua teoria da transição socialista quanto a sua 

teoria da educação se esclarecem por consequência. 

 O presente estudo visa a contribuir, então, para o 

aprofundamento do conhecimento da obra de um autor que nunca 

deixou de envidar esforços no sentido de realizar a plena emancipação 

de sua classe
2
. Nesse contexto, apresentamos, no primeiro capítulo, a 

pista fundamental que guiou o movimento desta pesquisa, as linhas 

gerais do conceito de crise estrutural do capital a partir da análise do 

ensaio Produção destrutiva e Estado capitalista. No segundo capítulo, 

elucidamos os elementos concernentes ao núcleo teórico e filosófico do 

pensamento de Mészáros delineados no livro A teoria da alienação em 

Marx. Aí se encontra o seu sistema in statu nascendi, o fundamento de 

sua teoria em termos de ontologia e política, bebidos na fonte das 

reflexões do Marx de 1844.  

No capítulo terceiro, começamos a analisar o movimento desse 

pensamento em direção a uma teoria concreta a respeito do ser social do 

capital e das possibilidades de sua superação mediante um processo 

socialista de transição. Constatamos, aqui, que tal teoria se materializa 

em um conjunto de ensaios publicados entre as décadas de 1970 e 1980, 

que averiguamos com algum detalhe no decorrer do texto. No quarto 

capítulo, verificamos uma formulação mais concreta dessa teoria a partir 

do estudo da obra O poder da ideologia, tratado no qual se encontram 

bastante explícitas influências teóricas fundamentais para as ideias de 

Mészáros e que permitem compreender meandros e facetas importantes 

de seu pensamento. 

 O quinto capítulo é um capítulo intermediário, onde analisamos 

duas questões estrategicamente vitais para a apreensão do movimento da 

                                                           
2
 István Mészáros nasceu no seio de uma família de classe trabalhadora, em 

Budapeste, no ano de 1930. Ainda durante a infância, trabalhou em fábricas de 

aviões, de tratores, têxteis, tipografias, e até no “departamento de manutenção 

de uma ferrovia elétrica, que demandava o trabalho mais pesado de todos”. Para 

mais informações a respeito da história de vida do filósofo húngaro, ver 

Mészáros (2006). 



27 
 

 
 

formação teórica do filósofo húngaro: sua maneira teórico-metodológica 

de abordar a obra de Marx e elementos sobre o modo como o conceito 

de alienação se mostra presente nas obras do Marx de maturidade, em 

especial, n‟O Capital. O sexto capítulo é dedicado ao estudo de sua obra 

maior, Para além do capital: rumo a uma teoria da transição, onde 

averiguamos pontos centrais de sua formulação que, apesar de já 

assentados em publicações anteriores, passam agora a apresentar uma 

concretude, densidade e profundidade muito maiores. 

O sétimo capítulo retoma as reflexões sobre a educação 

expostas fundamentalmente no ensaio A educação para além do capital. 

O oitavo capítulo, a conclusão deste trabalho, procura sintetizar o estudo 

sobre o conceito de capital em Mészáros no objetivo de dar concretude 

ao seu conceito de educação para além do capital.  

Por fim, como apêndice da presente investigação, apresentamos 

algumas notas de estudo sobre a história das crises cíclicas do capital, 

com a intenção de que tais apontamentos possam dar informações 

relevantes para a compreensão concreta do vir-a-ser do capital tal como 

o concebe Mészáros. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



28 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



29 
 

 
 

2 CAPITAL: SEDE VAMPIRESCA E CRESCIMENTO 

CANCERÍGENO 

 
A natureza do capital permanece a mesma, 

tanto em sua forma não desenvolvida como 

em sua forma desenvolvida. 
 

Marx, O Capital 
 

Em A teoria da alienação em Marx, obra cujo objetivo é 

analisar os aspectos ontológicos, econômicos, políticos, estéticos e 

morais da teoria da alienação contida nos Manuscritos econômico-

filosóficos, de 1844, Mészáros ressalta elementos que considera 

importantes para uma pesquisa teórica. Talvez o principal deles seja o de 

que o conteúdo de uma obra particular de um autor historicamente 

representativo é melhor compreendido se o analisamos à luz de sua obra 

global. No escrito em questão, tais pressupostos se traduziam no 

seguinte procedimento prático: 
 

A estrutura da interpretação e da avaliação desses 

manuscritos [isto é, os Manuscritos econômico-

filosóficos] é a totalidade da obra de Marx sem o 

que as descrições de sua primeira síntese não 

podem passar de uma caricatura, por mais que não 

se pretenda isso. Não apenas porque as 

“observações enigmáticas” e sugestões aforísticas 

dos Manuscritos de Paris não podem ser 

decifradas sem referência às suas obras 

posteriores, mas principalmente porque atribuir o 

conceito de alienação exclusivamente ao período 

de juventude é falsificar grosseiramente o “Marx 

Maduro” [...], solapando a unidade e a coerência 

interna de seu pensamento. (2006b, p. 26, grifos 

nossos) 

  

 Com tal proposição, Mészáros está afirmando, entre outras 

coisas, que nem sempre o conteúdo de uma obra específica de um dado 

autor é inteligível analisando-se essa obra “em si” mesma, e que, para 

que se façam compreensíveis muitos dos elementos de que essa obra é 

composta, deve-se integrá-la ao movimento do vir-a-ser global do 

pensamento desse autor, fato que possibilita ao investigador, justamente, 

tomar esse próprio movimento – que contém continuidades e 



30 
 

 
 

descontinuidades – como “chave” para o entendimento daquilo que, em 

princípio, pode parecer não satisfatoriamente claro na formulação 

daquela obra específica. Por isso, diz Mészáros em seu ensaio, os 

Manuscritos econômico-filosóficos são interpretados com base na 

“totalidade da obra de Marx”, o que permite que as “observações 

enigmáticas” e “sugestões aforísticas” do texto de 1844 possam ser, 

assim, melhor decifradas. 

 Em seu ensaio de fins da década de 1970 dedicado à obra de 

Sartre, essas ideias são retomadas. Aí, o filósofo húngaro afirma que, se 

se proceder corretamente ao tomar o movimento do pensamento do autor 

investigado como princípio para o entendimento, tanto da sua obra 

global, quanto de suas obras específicas, 
 

esses elementos [isto é, os pontos e fases 

particulares da obra de um autor] serão 

iluminados em todos os pontos específicos do 

desenvolvimento [...], os quais representam os 

elos do movimento global e, assim, mostram a 

tendência fundamental de seu desenvolvimento. 

(1991, p. 88) 

 

 Devemos empregar esse procedimento para o estudo do 

conceito de capital no pensamento de Mészáros. Sendo este um conceito 

particular dentro de um sistema de conceitos, agiremos no sentido de 

perquiri-lo a partir de sua integração em relação à obra global do 

filósofo húngaro. Mas, uma vez que não temos em mãos sua obra 

global, somos obrigados a, pelo menos, tomar as obras mais 

significativas e representativas de sua teoria. Por essa razão, como se 

verá, o livro Para além do capital será analisado com base no estudo de 

outros escritos mészárianos que, em nossa pesquisa, se mostraram 

importantes como reveladores de elementos, facetas, determinações e 

até mesmo pistas para o esclarecimento do conceito de capital 

desenvolvido pelo filósofo húngaro. Assim agindo, iremos, pouco a 

pouco, “cercando” o conceito de capital em Mészáros para, no momento 

oportuno, adentrarmos de forma mais direta no estudo desse conceito 

pelo que se apresenta delineado em sua obra mais importante.  

 De início, então, a primeira informação importante que 

sublinharemos, e que tomaremos como fio condutor para esta 

investigação, é a seguinte: diferentemente do que afirma uma certa 

vulgata a respeito da teoria de Mészáros, o conceito de crise estrutural 

do capital não nega que existam e continuem a ocorrer as famosas crises 



31 
 

 
 

cíclicas e periódicas de superprodução de capital. Elas persistem, mas 

dentro de um contexto histórico mais amplo, uma “era de transição” 

caracterizada por Mészáros como crise estrutural do capital. Vamos 

agora analisar alguns pontos da obra do filósofo húngaro que confirmam 

cabalmente essa nossa primeira afirmação. 

 

* 

 
O ensaio Produção destrutiva e Estado capitalista, aparecido 

no Brasil em 1989, contém escritos onde já se observa um 

desenvolvimento considerável, por parte de Mészáros, a respeito de sua 

teorização sobre a crise estrutural do capital. Representam um 

momento privilegiado da reflexão do filósofo húngaro onde algumas 

ideias que também apareciam no contemporâneo O poder da ideologia 

são analisadas especial e detidamente. 

 Como escreve José Chasin na Introdução desse ensaio, o 

filósofo tematiza um elemento central da forma atual de reprodução do 

capital, a  
 

produção da destruição, isto é, a nulificação 

direta de “vastas quantidades de riqueza 

acumulada e de recursos elaborados – como meio 

dominante de ordenação do capital 

superproduzido”. O que se torna possível “porque 

consumo e destruição são equivalentes funcionais 

do ponto de vista do perverso processo de 

„realização‟ capitalista”. [...] Essa “transformação 

radical da produção genuinamente orientada para 

o consumo em destruição” [...] é, por todos os 

motivos, na propagação e reverberação de suas 

implicações sutis e brutais, o complexo 

determinativo da destruição da identidade do 

homem – sua atividade auto-instauradora de si 

como gênero humano. (1989, p. 12-3) 

 

Para decifrar os meandros da atual necessidade de o capital 

realizar a produção da destruição de forma planejada, dirigida e 

generalizada, Mészáros parte da relação dialética existente entre a 

atividade produtiva (com o concomitante desenvolvimento da força 

produtiva do trabalho) e o consumo. Seguindo as pegadas de Marx, o 

filósofo húngaro estabelece que, ao longo do processo histórico, 

“avanços na produtividade inevitavelmente modificam o padrão de 



32 
 

 
 

consumo, bem como a maneira pela qual serão utilizados, tanto os bens 

a serem consumidos quanto os instrumentos com os quais serão 

produzidos” (1989, p. 15). Esses avanços, por sua vez, incidem, 

reciprocamente, sobre a atividade produtiva em si mesma, 

“determinando também ao mesmo tempo a proporção segundo a qual o 

tempo disponível integral de uma determinada sociedade será 

distribuído entre a atividade necessária para o seu intercâmbio 

metabólico básico com a natureza e todas as outras funções e atividades 

nas quais se engajam os indivíduos da sociedade em questão” (Ibid., 

idem)
3
. 

                                                           
3
 Mészáros cita, em seu ensaio, largamente, os Grundrisse, texto em cuja 

Introdução, de 1857, Marx teoriza justamente sobre a relação dialética existente 

entre produção e consumo. Com efeito, afirma o filósofo alemão: “O consumo 

produz a produção de duas maneiras: 1) na medida em que só no consumo o 

produto se torna produto. Por exemplo: um terno só se torna realmente um terno 

quando é vestido; uma casa desabitada não é realmente uma casa. [...] 2) na 

medida em que o consumo cria a necessidade de uma nova produção e, por 

conseguinte, a condição subjetiva e o móbil interno da produção, a qual é seu 

pressuposto. O consumo motiva a produção e cria também o objeto que, ao 

atuar sobre ela, vai determinar a sua finalidade. [...] Pelo lado da produção, o 

problema caracteriza-se assim: 1) A produção fornece ao consumo a sua 

matéria, o seu objeto. Consumo sem objeto não é consumo; nesse sentido, a 

produção cria, produz o consumo. 2) Porém, a produção não fornece apenas um 

objeto de consumo; dá-lhe também o seu caráter específico e determinado, dá-

lhe o toque final – tal como o consumo dá ao produto o toque final que converte 

uma vez por todas em produto. [...] O que a produção produz objetiva e 

subjetivamente não é só o objeto do consumo; é também o modo de consumo. A 

produção cria, pois, o consumidor. 3) A produção proporciona não só um objeto 

material à necessidade, mas também uma necessidade ao objeto material. [...] O 

objeto de arte – e analogamente, qualquer outro produto – cria um público 

sensível à arte e capaz de fruição estética. Deste modo, a produção não cria só 

um objeto para o sujeito; cria também um sujeito para o objeto. A produção 

produz, pois o consumo: a) fornecendo-lhe a sua matéria; b) determinando o 

modo de consumo; c) provocando no consumidor a necessidade de produtos que 

ela criou originalmente como objetos. Por conseguinte, produz o objeto de 

consumo, o modo e o impulso para consumir. Pelo seu lado, o consumo [cria] a 

disposição do produtor, solicitando-o como necessidade animada duma 

finalidade (a produção)” (1979, p. 41-43). E, mais adiante, inserindo novas 

mediações (distribuição, troca) ao circuito dialético produção-consumo, Marx 

esclarece sobre o momento predominante dessa dinâmica: “A conclusão a que 

chegamos não é de que a produção, a distribuição, a troca e o consumo são 

idênticos; concluímos, sim, que cada um deles é um elemento de um todo, e 



33 
 

 
 

Portanto, Mészáros está considerando aqui que, em se tratando 

especificamente do sistema do capital, a atividade de produção e de 

consumo, que tem sempre o momento predominante na produção – mais 

à frente, o filósofo dirá que é, na verdade, na auto-reprodução
4
 – se 

estabelece a partir de uma dinâmica em que seus polos interagem entre 

si e se intercondicionam mutuamente. Tal premissa, salvo engano de 

nossa parte, é um dos elementos mais importantes para toda a 

argumentação desenvolvida pelo filósofo húngaro no referido ensaio.  

A análise da taxa de uso decrescente, portanto, está assentada 

sobre esse pressuposto, e toda e qualquer referência que Mészáros faz a 

                                                                                                                           
representa diversidade no seio da unidade. Visto que se determina 

contraditoriamente a si própria, a produção predomina não apenas sobre o setor 

produtivo, mas também sobre os demais elementos; é a partir dela que o 

processo sempre se reinicia [grifo nosso]. É evidente que nem a troca nem o 

consumo podiam ser os elementos predominantes. O mesmo se verifica em 

relação à distribuição tomada como distribuição dos produtos; e se a tomarmos 

como distribuição dos agentes da produção, ela é um momento da produção. Por 

conseguinte, uma dada produção determina um dado consumo, uma dada 

distribuição e uma dada troca; determina ainda as relações recíprocas e bem 

determinadas entre esses diversos elementos. Sem dúvida que a produção em 

sentido estrito é também determinada pelos outros elementos. Assim, quando o 

mercado – esfera de troca – se expande, a produção aumenta de volume e 

divide-se ainda mais. Quando o capital se concentra, ou quando se modifica a 

distribuição dos habitantes entre a cidade e o campo, etc., a produção modifica-

se devido a essas modificações de distribuição. Por último, as necessidades de 

consumo influem na produção. Existe uma interação de todos esses elementos: 

isto é próprio de um todo orgânico” (Ibid., p. 53). Em seu importante estudo 

sobe os Grundrisse, Enrique Dussel, comentando sobre a relação entre produção 

e consumo, resume-a explicativamente afirmando que, para Marx, “a produção 

cria o „objeto‟ do consumo, o „modo de consumo‟ e o „impulso‟ (Trieb) [...]. 

Contudo, [...] o consumo também cria a produção: [...] O consumo, como ato 

mesmo pelo qual se usa ou destrói o objeto (por ingestão, p. ex.), é gozo, 

satisfação. Enquanto tal, é criação da necessidade – tendência, impulso a gozar 

novamente outro objeto. Deste modo, o consumo determina – ideal, 

representativa ou tendencialmente – a produção” (2012, p. 41-2). 
4
 Nas suas palavras, “o capital não está em absoluto preocupado com a produção 

enquanto tal, mas somente com a auto-reprodução” (Ibid., p. 101). Produção e 

auto-reprodução ampliada do capital podem não só não coincidir, diz Mészáros, 

como se opor diametralmente. É o que acontece atualmente, quando se verifica 

a auto-reprodução destrutiva do capital. Este capítulo tratará de explicitar 

componentes determinantes da referida destrutividade. 



34 
 

 
 

respeito do assunto deve ser situada no interior de tal contexto 

conceitual específico.  

A taxa de uso decrescente, diz o filósofo, “está, em certo 

sentido, claramente implícita nos avanços conquistados com relação à 

própria produtividade” (Ibid., p. 16). Ou seja, a taxa de uso decrescente 

se desenvolve a par e a passo com a atividade produtiva, em especial, 

com o aumento da produtividade desta - engendrada pelo 

desenvolvimento histórico -, que, no sistema do capital, cresce 

celeremente e de maneira exponencial. 

A taxa de uso decrescente se expressa, de início, segundo 

Mészáros,  
 

na proporção variável em que uma sociedade 

aloca quantidades determinadas de seu tempo 

disponível total para a produção de bens de rápido 

consumo (por exemplo comida), em contraponto 

aos que continuam usáveis (por exemplo re-

utilizáveis) por um período de tempo maior: uma 

proporção que obviamente tende a se modificar a 

favor dos últimos. (Ibid., p. 16) 

  

 Portanto, essa proporção variável – que se altera mediante 

modificações afirmadas na atividade produtiva em desenvolvimento 

constante – entre a quantidade de tempo dispendida na produção de bens 

de rápido consumo e a quantidade de tempo gasta na produção de bens 

reutilizáveis é o que se deve ter em mente ao se buscar compreender as 

mudanças que o capital realiza na taxa de uso decrescente.  

Mészáros dirá, na sequência, que, atingido certo estágio de 

desenvolvimento das forças produtivas, no interior do sistema do 

capital, a tendência de essa proporção variável se orientar em favor dos 

bens reutilizáveis é revertida de modo radical. Para bem usar as palavras 

do filósofo húngaro, isso significa que  

 
a “sociedade descartável” [encontra] o equilíbrio, 

entre produção e consumo necessário para a sua 

contínua reprodução, somente se ela puder 

artificialmente “consumir” em grande velocidade 

(isto é, descartar prematuramente) grandes 

quantidades de mercadorias, que anteriormente 

pertenciam à categorias de bens relativamente 

duráveis. Desse modo, ela se mantém como 

sistema produtivo manipulando até mesmo a 



35 
 

 
 

aquisição dos chamados “bens de consumo 

duráveis”, de tal sorte que estes necessariamente 

tenham que ser lançados ao lixo (ou enviados a 

gigantescos “cemitérios de automóveis” como 

ferro-velho, etc.) muito antes de esgotada sua vida 

útil. (Ibid., idem) 

 

 Em outras palavras, em dado contexto histórico do 

desenvolvimento do capital, o “equilíbrio” buscado por esse sistema 

para adequar a produção e o consumo necessários para a sua reprodução 

sistêmica, se estabelece por meio de uma produção – e do devido tempo 

disponível que essa atividade requer - que se estrutura de tal forma que 

dá à luz um consumo (em enorme velocidade) de grandes quantidades 

de mercadorias que antes se enquadravam na categoria de bens duráveis. 

Daí que o sistema do capital se mantém fazendo com que a atividade 

produtiva manipule a aquisição e o consumo dos bens duráveis de modo 

a fazer com que sejam descartados bem antes de serem totalmente 

usados de fato, gastos, etc. Em síntese, a alocação do tempo disponível 

para a atividade produtiva é proporcionalmente aumentada para a 

produção de, por assim dizer, “bens duráveis que não devem durar”. 

 Esse quadro se agrava amplamente quando, como resultado do 

desenvolvimento do capital, o complexo militar-industrial se estabelece 

como centro em torno do qual se organiza a atividade produtiva e 

reprodutiva social humana. Nesse contexto, a reprodução do capital gera 

um tipo de consumo adequado às novas exigências desse sistema, o que 

resulta numa situação amplamente problemática para a garantia da 

viabilidade do metabolismo humano sobre o planeta, como Mészáros se 

empenhará em demonstrar. 

 É importante ressaltar, nesse contexto, que a tendência à taxa de 

utilização decrescente não representa, por si só, um problema para a 

sociabilidade humana. De acordo com Mészáros, ela é inerente ao 

próprio desenvolvimento das forças produtivas e pode ser considerada 

mesmo como algo positivo. A esse respeito, o filósofo húngaro compara 

o uso constante dos meios de produção em estágios extremamente 

primitivos do desenvolvimento histórico com o uso de meios de 

produção, por exemplo, por parte de um artesão num contexto histórico 

mais próximo do capitalismo. No primeiro caso, quando os meios de 

produção são praticamente a “extensão inorgânica do corpo” do sujeito, 

o seu uso é constante. No segundo caso, a situação é diferente, pois, 

 



36 
 

 
 

sob a ótica avantajada de um estágio muito mais 

avançado, a especialização manifesta na 

multiplicidade das diferentes ferramentas 

empregadas pelo artesão, que reúne uma gama de 

habilidades em uma só pessoa (por exemplo o 

mestre-artesão), inevitavelmente traz consigo o 

fato de que parte dos instrumentos de produção 

(na realidade, até sua maioria) permaneça sem 

uso, enquanto outros estão sendo usados por ele. 

(Ibid., p. 18) 

 

 Essa “sub-utilização” não é, por si mesma, como dissemos, algo 

negativo, nem representa um problema para a sociabilidade humana. A 

coisa, no entanto, muda de figura no contexto do sistema do capital, 

quando as alterações na atividade produtiva e no consequente consumo 

exigido por esse complexo sociometabólico colocam em cena novas 

situações, que são dramáticas e desafiadoras para a humanidade como 

um todo. Aqui, o tipo de reprodução sociometabólica engendrada pela 

dinâmica inerente ao próprio sistema exige a necessidade da contínua 

utilização da maquinaria produtiva capitalista. Nesse sentido, como 

explica Mészáros,  

 
a inerente articulação social da maquinaria 

produtiva capitalista implica, como pré-requisito 

de sua higidez, a necessidade de sua contínua 

utilização. Esta é uma exigência que tem que ser 

satisfeita, caso se queira evitar a “reação em 

cadeia” das assim chamadas “disfunções 

temporárias”, de consequências mais ou menos 

destrutivas. Consequentemente, a sub-utilização 

(ou não utilização) da maquinaria produtiva 

capitalista em determinadas condições sócio-

econômicas (por exemplo, crises periódicas; 

porém, como logo veremos, cada vez menos e tão-

somente sob as circunstâncias de tais crises) é a 

manifestação de uma séria doença social. (Ibid., 

p. 19) 

 
 Ou seja, em contextos outros que não o do predomínio da 

relação-capital, a sub-utilização dos instrumentos de produção não 

representa, por si só, um problema. No entanto, quando do domínio do 

capital, essa sub-utilização é expressão da ativação de contradições 



37 
 

 
 

entranhadas na constituição mais íntima desse sistema de produção e 

reprodução sociometabólica.  

 Temos, então, o seguinte quadro: por um lado, a taxa de 

utilização decrescente diz respeito à quantidade de tempo social 

disponível para a produção, que tende a variar, com o desenvolvimento 

das forças produtivas, no sentido de ser alocado mais para a produção de 

bens duráveis do que de bens de consumo relativamente rápido; sob o 

contexto do capital, essa proporção é alterada, em virtude de mudanças 

na própria atividade produtiva, a fim de fazer com que o tempo 

disponível para a produção seja empregado cada vez mais na produção 

de bens que devem ser rapidamente “consumidos” (tendo que ser, 

necessariamente, vendidos, mas não necessariamente “usados”). Por 

outro lado, temos o fato de que a sub-utilização (ou não-utilização) de 

meios de produção não significa, por si só, um problema, em se tratando 
de formas sociais outras que não a dominada pela relação-capital; mas, 

na forma social do capital, essa sub-utilização é a expressão de 

contradições existentes no âmago desse sistema, como nas ocasiões de 

crises periódicas, por exemplo. (Ressalte-se, aqui, que Mészáros 

estabelece essa reflexão sempre tendo como base, como dissemos 

anteriormente, a relação dialética existente entre a atividade produtiva e 

o consumo, que tem a primeira como momento predominante, mas cujos 

elementos da relação se imbricam e se condicionam reciprocamente). 

 O filósofo húngaro segue sua explicação dizendo que a queda 

da taxa de utilização, que se verifica com o pleno desenvolvimento do 

capital, tem como pressuposto a transformação da força de trabalho em 

mercadoria. Uma vez que este elemento se torna mercadoria, a 

produção e a produtividade tendem a aumentar, bem como o número de 

consumidores (que antes era relativamente limitado) a crescer, fatos que 

são acompanhados, em dado momento histórico, por uma forma 

específica de diminuição da taxa de uso. Com base nessas condições, 

portanto, o desenvolvimento da atividade produtiva se torna mais 

dinâmico, sempre tendo como elemento determinante desse 

desenvolvimento a subordinação do valor de uso às necessidades de 

reprodução ampliada do capital.  

Nesse sentido, afirma Mészáros:  

 
Devidamente situado no tempo e no espaço, isto 

[a transformação da força de trabalho em 

mercadoria] representa uma inovação radical, que 

abre horizontes anteriormente inimagináveis para 

o desenvolvimento econômico. Uma inovação 



38 
 

 
 

baseada na constatação prática de que qualquer 

mercadoria pode estar constantemente em uso, 

num extremo da escala [por exemplo, na esfera da 

produção], ou ainda nunca ser usada, no outro 

extremo das possíveis taxas de uso [por exemplo, 

na esfera do consumo], sem perder por isso sua 

utilidade no que tange às exigências 

expansionistas do modo de produção capitalista 

[grifo nosso]. Como resultado, o capital adquire 

algumas novas potencialidades produtivas 

importantes, na medida em que realmente não há 

consequência alguma para o seu sistema se a taxa 

de uso, que caracteriza a relação do consumidor 

com um dado produto, for máxima ou mínima. 

Isto não afeta em absolutamente nada a única 

coisa que realmente importa do ponto de vista do 

capital. A saber: que uma certa quantidade de 

valor-de-troca seja efetivamente realizada na 

mercadoria em questão através do ato de venda 

em si [grifo nosso], sem levar em conta se ela 

subsequentemente estará sujeita a uso constante 

ou a muito pouco, se é que a algum [...], como 

pode ser o caso. Pois o capital define “útil” e 

“utilidade” em termos de vendabilidade; um 

imperativo que pode ser realizado sob a 

hegemonia e no domínio do próprio valor-de-

troca. (Ibid., p. 22-3) 

 

Mészáros, sempre partindo da relação dialética entre produção e 

consumo no processo de auto-reprodução do sistema do capital, está 

buscando definir aqui o que ocorre com a taxa de uso quando do pleno 

desenvolvimento histórico desse específico complexo sociometabólico. 

Daí a comparação que faz com modos de produção anteriores, nos quais 

“o trabalhador e seus meios de produção permaneciam estreitamente 

unidos, como o caracol e sua concha” (Marx, apud Mészáros, ibid., p. 

22). No sistema produtivo do artesanato urbano do medievo tardio, por 

exemplo,  
 

o objetivo direto e principal dessa reprodução é a 

subsistência como artífice, como mestre-artesão, 

por conseguinte, valor-de-uso; não riqueza, não 

valor-de-troca como valor-de-troca. A produção é, 

em vista disso, sempre subordinada a um dado 



39 
 

 
 

consumo, abastece a demanda e se expande 

apenas lentamente. (Marx, apud Mészáros, ibid., 

p. 21) 

 

 Mas, com a separação entre “o caracol e sua concha”, isto é, 

com a afirmação da nova forma social, o quadro muda de figura, a 

relação entre produção e consumo se altera. Altera-se, por conseguinte, 

a taxa de utilização nos vários momentos do circuito que compõe a 

dinâmica sociometabólica. No contexto urbano do medievo tardio, a 

taxa de uso de um produto produzido artesanalmente tendia a ser alta, 

assim como relativamente baixo era o número de pessoas atraídas para o 

círculo do consumo. Por outro lado, no contexto do capital, com a 

transformação da força de trabalho em mercadoria, a forma que assume 

a atividade produtiva e reprodutiva traz modificações significativas para 

a taxa de uso. O que importa, agora, não é a satisfação de necessidades 

humanas, mas a reprodução ampliada do capital.  

O uso de certas mercadorias pelos seus compradores, do ponto 

de vista do capital, pode ser máximo ou mínimo: não tem importância. 

Pois, como afirma Mészáros, citando Marx: “o valor-de-troca de uma 

mercadoria não aumenta se o seu valor-de-uso for completamente 

consumido e com maior proveito” (Marx, apud Mészáros, ibid., p. 23). 

O mesmo se aplica, diz o filósofo húngaro, de maneira inversa. É por 

isso que  

 
uma vez que a transação comercial tenha ocorrido, 

auto-evidenciando a “utilidade” da mercadoria em 

questão através do ato de venda, nada mais há 

com que se preocupar do ponto de vista do capital. 

De fato, quanto menos uma dada mercadoria é 

realmente usada e re-usada [...], enquanto a 

demanda efetiva do mesmo tipo de utilização é 

reproduzida com sucesso, melhor é do ponto de 

vista do capital: com isso tal sub-utilização 

produz a vendabilidade de outra peça de 

mercadoria. (Ibid., p. 24) 

 

 Portanto, o que interessa para o capital é a sua reprodução 
mediante a produção e a venda da mercadoria. O capital é indiferente 

em relação ao que o comprador vai fazer com a mercadoria, como e 

quanto irá consumir dela, etc. Mas, diz Mészáros, quanto menos uma 

dada mercadoria é usada ou reusada, melhor é para a reprodução do 

capital, na medida em que essa sub-utilização retroalimenta o processo 



40 
 

 
 

de produção e de venda de novas peças de mercadorias, impulsionando, 

dessa forma, a dinâmica de todo o sistema. Ou seja, a atividade 

produtiva, dirigida pelo capital, passa a organizar um determinado tipo 

de uso, de acordo com as suas necessidades auto-expansivas. 

 
Nesse sentido, o que é verdadeiramente vantajoso 

para a expansão do capital não é um incremento 

na taxa (ou na intensidade) com que uma 

mercadoria – por exemplo uma camisa – é usada, 

e sim, pelo contrário, o decréscimo de suas horas 

de uso diário. Pois, enquanto tal decréscimo for 

acompanhado por uma expansão adequada do 

poder aquisitivo da sociedade, isso cria a demanda 

por outra camisa. [...] De fato, esta tendência para 

reduzir a verdadeira taxa de uso tem sido 

precisamente um dos principais meios através dos 

quais o capital conseguiu atingir seu crescimento 

verdadeiramente incomensurável ao longo do 

desenvolvimento histórico. (Ibid., p. 24-5) 

 

 Daí ser o sistema do capital, segundo Mészáros, crescentemente 

dissipador em proporções cada vez maiores, pois é isso que, de fato, 

atende aos imperativos de lucratividade que movem as suas 

engrenagens mais profundas. Assim, assevera o filósofo húngaro: 

 
Estas práticas produtivas dúbias [grifo nosso] são 

inseparáveis da taxa de uso decrescente, que só 

pode se tornar inteligível se relacionada com a 

separação forçada do “caracol de sua concha”. 

Uma vez que a estreita relação (não importa quão 

coercitiva na origem) do trabalhador com os 

meios de produção seja destruída pela alienação 

delas do trabalhador, as partes constituintes do 

processo de trabalho podem, e devem, seguir seu 

próprio curso de desenvolvimento auto-orientado, 

resultando finalmente no tipo de manifestações 

absurdas com as quais estamos todos 

familiarizados. (Ibid., p. 28) 

 

 Produção (e superprodução) e uso se inter-relacionam e se 

condicionam, aqui, dialeticamente, no processo auto-expansivo de 

reprodução do capital, calcado, como diz Mészáros baseado em Marx, 

na alienação dos meios de produção do produtor, meios de produção 



41 
 

 
 

esses que se convertem, justamente, em capital e passam a se opor às 

necessidades humanas, sobrepondo a elas as suas próprias necessidades. 

 Mészáros afirma que isso repercute efeitos na taxa de uso 

decrescente, não só das mercadorias, mas no que se refere ao “plano da 

utilização do próprio capital” (Ibid., p. 33). Isto é, de acordo com o 

filósofo húngaro, ocorreria, em virtude de sua própria dinâmica 

produtiva e auto-reprodutiva, uma “decrescente taxa de uso do capital” 

(Ibid., idem). Salvo engano de nossa parte, essa “decrescente taxa de uso 

do capital”, no contexto da argumentação do filósofo, deve ser 

entendida no sentido da destrutividade do próprio capital, inerente a sua 

própria dinâmica sociorreprodutiva. Ocorreria, assim, uma combinação 

de superprodução (com a realização da troca correspondente a essa 

superprodução) e sub-utilização, mas sub-utilização no sentido de uso 

dissipador.  

Em relação a tais questões, vemos que Mészáros argumenta, 

aqui, primeiramente, no seguinte sentido: 

 
Basta que recordemos a esse respeito a atual 

situação da indústria automobilística. Não 

somente porque muitas fábricas de automóveis, de 

médias a grandes, desapareceram [grifo nosso] 

nas três últimas décadas em todo o mundo, dos 

EUA à Inglaterra, França, Itália, Alemanha, etc., 

mas porque até mesmo indústrias 

comparativamente grandes e subsidiadas pelo 

Estado, como a British Leyland [...] e a Renault – 

tendo ambas encampado um número razoável de 

empresas de porte em seus tempos de expansão, 

usando a mesma racionalização da “economia de 

escala” – continuam a passar por dificuldades 

sérias, em função de sua aparente falta de 

habilidade crônica para se adaptarem às 

exigências produtivas da sempre crescente 

“economia de escala adequada”. (Ibid., p 33-4) 

 

 Portanto, é a esse desaparecimento de unidades produtivas de 

capital – desaparecimento, ou destruição, inerentes à própria dinâmica 

sociorreprodutiva do sistema – que Mészáros está se referindo quando 

fala em “decrescente taxa de uso do capital”, uma decrescente taxa de 

uso que é combinada, como se percebe pela passagem acima destacada, 

com as “exigências produtivas” do desenvolvimento econômico na 



42 
 

 
 

forma social vigente, orientadas pela sua inerente necessidade de 

“superprodução crônica” (Ibid., p. 37).  

Salvo engano de nossa parte, o filósofo está combinando, em 

sua análise do contexto histórico atual do desenvolvimento do capital, 

partindo da relação dialética entre produção e uso, a superprodução e o 

superconsumo nas respectivas esferas da produção e do consumo, mas, 

dialeticamente expressas na forma de superprodução e superconsumo 

dissipadores – isto é, tal parece ser o sentido da sub-utilização a que o 

filósofo constantemente faz referência (Ibid., p. 38-9).  

Daí Mészáros afirmar que “a tirania capitalista do tempo 

mínimo (autorizado pela produção) unida à taxa de uso decrescente (na 

esfera de cada um deles, produção e consumo) tem de prevalecer sem 

obstáculos” (Ibid., p. 39), e prevalecem até que algumas das 

contradições inerentes ao sistema sejam ativadas de tal forma que 

coloquem em questão a sua própria viabilidade como regulador do 

sociometabolismo humano. 

 Nesse contexto, o filósofo desenvolve suas ideias afirmando 

que a tendência à taxa de uso decrescente afeta as três dimensões 

fundamentais da produção e do consumo capitalistas: 1) bens e serviços; 

2) instalações e maquinaria; 3) a própria força de trabalho. Em relação à 

primeira dimensão, a tendência se expressa na crescente velocidade da 
circulação, que, por sua vez, não elimina a tendência para a “crise de 

superprodução” (Ibid., p. 43). Isso apenas faz com que seja necessário, 

nas palavras de Mészáros,  

 
divisar meios que possam reduzir a taxa pela qual 

qualquer tipo particular de mercadoria é usado, 

encurtando deliberadamente sua vida útil, a fim 

de tornar possível o lançamento de um contínuo 

suprimento de mercadorias superproduzidas no 

redemoinho da circulação acelerada. A 

“obsolescência planejada” em relação a “bens de 

consumo duráveis” produzidos em massa, a 

substituição, o abandono ou o aniquilamento 

deliberado de bens e serviços que oferecem um 

potencial de utilização intrinsecamente maior (por 

exemplo, o transporte coletivo) em favor daqueles 

nos quais a taxa de uso tende a ser muito menor, 

até mínima (como o automóvel particular) e que 

absorvem uma parte considerável do poder de 

compra da sociedade; a imposição artificial de 

capacidade produtiva quase que completamente 



43 
 

 
 

inusável (por exemplo, o “superdesperdício” de 

um complexo computador usado como 

“processador de texto”, num escritório onde uma 

simples máquina de escrever seria perfeitamente 

suficiente); o crescente desperdício resultante da 

introdução de tecnologia nova, contradizendo 

diretamente a alegada economia de recursos 

materiais (por exemplo, o informatizado 

“escritório desprovido de papel”, que consome 

cinco vezes mais papel); a “extinção” deliberada 

das habilidades e dos serviços de manutenção, 

para compelir os clientes a comprar dispendiosos 

produtos ou componentes novos, quando os 

objetos descartados poderiam facilmente ser 

consertados (por exemplo, compelir as pessoas a 

comprar sistemas completos de silenciosos para 

carros ao preço de 160 libras, em lugar de um 

serviço de solda de 10 libras, que seria 

perfeitamente indicado para o caso) etc., - tudo 

isso pertence a essa categoria, dominada pelos 

imperativos e determinações básicas para 

dissipativamente fazer decrescer as taxas de uso 

reais. (Ibid., p. 43-4) 

  

 A “cínica prática” da obsolescência planejada, do dizer de 

Mészáros, é, nesse contexto, adotada em larga medida. No entanto, ela 

não é completamente eficaz em resolver o problema da necessidade 

radical de dissipação em larga escala, por parte do sistema, de bens 

perfeitamente usáveis. Nesse caso, o capital precisa criar uma garantia 

muito mais segura, numa forma diretamente institucionalizável, para a 

necessária dissipação, em ampla escala, requerida pela dinâmica auto-

expansiva da superprodução crônica.  

Como afirma Mészáros, “essa garantia é proporcionada ao 

capital pelo surgimento e consolidação estatal do complexo militar-

industrial, que temporariamente afasta várias das contradições mais 

importantes” (Ibid., p. 44-5). O complexo militar-industrial, segundo 

suas palavras, 

 
apropria e dissipa recursos e fundos de capital 

excedente aparentemente ilimitados, sem se somar 

absolutamente aos problemas da realização e das 

pressões competitivas, como seria 

necessariamente no caso da expansão do capital 



44 
 

 
 

orientada para o consumo real. Ao mesmo tempo, 

o astronômico desperdício [...] encontra sua 

automática justificativa e legitimação no apelo da 

ideologia do “interesse nacional” e da “segurança 

nacional”, sob a ação combinada dos poderes 

legislativo, judiciário e executivo, em uníssono 

com os complexos militares-industriais 

correspondentes. (Ibid., p. 45) 

 

 Torna-se claro, nesse contexto, as razões da exigência de se 

produzir guerras em larga escala, que passa a ser uma necessidade 

intrínseca à dinâmica sociorreprodutiva do sistema do capital, fato que a 

história do século XX comprova em ampla medida. 

 Em relação à segunda dimensão da produção e circulação 

capitalistas mencionada por Mészáros, instalações e maquinaria, há 

complicações similares geradas pelo imperativo de expansão do sistema. 

A taxa de uso decrescente se expressa aqui na forma de dissipação 

crônica de instalações e maquinaria, “acoplada a uma pressão crescente 

para artificialmente encurtar o ciclo de amortização dos mesmos, a fim 

de se contrapor à própria tendência” (Ibid., idem). O sucateamento de 
maquinário novo, após um período de uso muito reduzido, exemplifica 

aquilo que o filósofo visa explicar.  

Essa “desconcertante prática „produtiva‟” (Ibid., p. 46) é 

realizada no intuito de substituir a maquinaria sucateada por algo “mais 

avançado”, e vem acompanhada da ideologia da “inovação tecnológica” 

como seu respaldo legitimador. De novo, aqui, o Estado desempenha 

um papel fundamental, tanto provendo as corporações com os fundos 

necessários para a renovação das instalações e seu desenvolvimento, 

quanto dando sustentação material, através de financiamento e 

organização direta, da assim chamada “pesquisas básica” e também da 

pesquisa de orientação tecnológica.  

Em relação ao terceiro aspecto da produção e consumo 

capitalistas, o uso dissipador da força de trabalho, Mészáros afirma que 

esta é “a contradição potencialmente mais explosiva” (Ibid., p. 47) do 

sistema do capital. Aqui, a taxa de uso decrescente se expressa como 

desemprego crescente. Do ponto de vista do capital, trata-se de um 

problema desconcertante, na medida que ele enxerga o trabalhador não 

só como “fator de produção”, mas também como “consumidor de 

massa”. O capital deve, então, lidar com a contradição de precisar 

encontrar “consumidores de massa” de modo que isso seja capaz de se 



45 
 

 
 

combinar com a exigência de emprego de cada vez menos de trabalho 

vivo.  

A esse respeito, o filósofo húngaro afirma que 

 
esta é, de fato, a contradição antagônica e 

literalmente explosiva dessas duas necessidades 

fundamentais, porém irreconciliáveis do capital, 

que domina o discurso da moderna teoria 

econômica burguesa, oferecendo a 

“reconciliação” imaginária da contradição em tela 

pela reescritura de seus termos de referência e 

redefinição da substância de seus componentes, 

tendo por objetivo a racionalização ideológica. 

Consequentemente, a “ciência econômica” não só 

inventa “o Consumidor” como entidade 

independente, mas também invoca o capitalista 

como “o Produtor”, reduzindo assim ficticiamente 

o papel estratégico do trabalho a um mínimo 

irrelevante. Dessa maneira, a política econômica 

burguesa do século 20 simultaneamente reflete e 

legitima, de um modo invertido característico, a 

mais anti-social e desumanizante tendência do 

capital para a eliminação brutal do trabalho vivo 

do processo de trabalho. (Ibid., p. 49) 

 

 E, mais à frente, acrescenta: 

 
Sob tais circunstâncias [isto é, quando as duas 

primeiras dimensões – bens e serviços e 

instalações e maquinaria – são absorvidas pelas 

contradições inerentes à taxa de uso decrescente], 

quando uma proporção cada vez maior de trabalho 

vivo se torna força de trabalho supérflua do ponto 

de vista do capital, a “ciência econômica” 

apologética subitamente descobre que a 

destituição de trabalho é um problema estrutural, e 

começa a falar de “desemprego estrutural”. O que 

esquece de acrescentar é, “simplesmente”, que 

desemprego em massa é estrutural somente para 

o capital, e não para o avanço do processo 

produtivo enquanto tal. A responsabilidade, desde 

que reconhecida, é obstinadamente lançada sobre 

os ombros do próprio “progresso tecnológico”, ao 

qual, naturalmente, ninguém pode 



46 
 

 
 

conscientemente se opor, exceto talvez em nome 

da utopia pessimista do pensamento liberal 

desencantado denominada “economia estável”. 

(Ibid., p. 50-1) 

 

 Essas coordenadas teóricas servem como base para a reflexão 

que Mészáros faz, em seguida, a respeito daquilo que denomina como 

linha de menor resistência do capital e suas transformações ao longo do 

desenvolvimento histórico. Essa teorização é entrelaçada com o tema do 

complexo militar-industrial, que passa a ser analisado em maior 

profundidade. Mais uma vez, o pressuposto assumido aqui é a 

“interação dialética entre produção e consumo”, que o filósofo húngaro 

busca, especialmente, nos Grundrisse de Marx
5
. Essa interação 

dialética, na dinâmica do movimento auto-reprodutivo e auto-expansivo 

do capital,  

 
implica a necessidade, por parte do capital, de 

perseguir uma estratégia de “realização”, que não 

só supere as limitações imediatas da demanda 

flutuante do mercado, mas ao mesmo tempo tenha 

êxito também em se desembaraçar radicalmente 

das restrições estruturais do valor-de-uso 

enquanto atado à necessidade humana e ao 

consumo real. (Ibid., p. 59) 

 

 Frise-se: o movimento do capital, assentado na relação dialética 

entre produção e consumo, em razão das suas contradições internas irá 

perseguir uma “estratégia de realização” que não seja dependente da 

demanda flutuante do mercado e que não esteja atrelada às limitações do 

                                                           
5
 Uma citação de Marx, aqui, é ilustrativa do ponto sobre o qual a reflexão de 

Mészáros se assenta. Diz o filósofo alemão: “A produção de mais-valia relativa, 

isto é, a produção de mais-valia baseada no crescimento e desenvolvimento das 

forças produtivas, exige a produção de um novo consumo; exige que o círculo 

de consumo no interior da circulação se amplie, como previamente ocorreu com 

o círculo da produção. Primeiro, ampliação quantitativa do consumo existente; 

segundo, criação de novas necessidades pela propagação das já existentes por 

um amplo círculo; terceiro, produção de novas necessidades e descoberta e 

criação de novos valores-de-uso” (Marx, apud Mészáros, Ibid., p. 56). Mas por 

não estar submetida à satisfação das necessidades humanas e sim “ao 

imperativo abstrato da „realização‟ do capital” (Ibid., idem), essa relação 

dialética entre produção e consumo revela-se extremamente contraditória e, 

assim, problemática para a viabilidade do sistema sociometabólico estabelecido. 



47 
 

 
 

valor de uso assentado sobre alguma necessidade humana. A realização 

do capital terá que se dar, em razão disso, sobre outra base, sobre uma 

demanda muito mais radicalmente determinada e sobre um “uso” para 

além de qualquer necessidade que se possa chamar de verdadeiramente 

humana. Uma vez conseguido isso, diz Mészáros, “o caminho está 

completamente aberto para deslocar muitas das contradições internas do 

capital” (Ibid., idem).  

Essa dinâmica, explica Mészáros, pode perdurar por um período 

relativamente longo, mas tende a se saturar e a se confrontar com as 

dificuldades “para assegurar os recursos necessários para o crescimento 

cancerígeno e cada vez mais dissipador do padrão de produção” (Ibid., 

idem). Quando isso ocorre, diz o filósofo, verificamos uma mudança 

estrutural no sistema, a seu ver não plenamente prevista por Marx: a 

“transformação radical da produção genuinamente orientada para o 
consumo em destruição” (Ibid., idem). Afirma-se, assim, em larga 

escala, de modo generalizado, um “crescimento cancerígeno” (Ibid., 

idem), uma “produção-dissipadora” (Ibid., idem), que adota uma forma 

radical de desperdício, “isto é, a destruição direta de vastas quantidades 

de riqueza acumulada e de recursos elaborados - como meio dominante 

de ordenação do capital superproduzido” (Ibid., p. 60).  

Dessa forma, em dado estágio do desenvolvimento do capital, 

diz Mészáros, consumo e destruição se tornam equivalentes funcionais 

para o “perverso processo de „realização‟ capitalista” (Ibid., idem), 

ainda que, na prática, verifique-se uma articulação desse processo com o 

“consumo normal”, isto é, o consumo de valores de uso correspondentes 

a necessidades humanas. Mas a tendência preconizada pelo capital, 

afirma o filósofo húngaro, é que essa articulação varie cada vez mais em 

favor do polo do consumo destrutivo – ou “pseudoconsumo destrutivo” 

(Ibid., idem), como ele também designa esse processo -, como 

observado, ao longo do século XX, nos países capitalistas dominantes
6
. 

Nesse ponto da reflexão de Mészáros, a influência teórica e 

política de Rosa Luxemburgo é decisiva. Foi ela, segundo o filósofo, 

“quem primeiro assinalou antes da eclosão da primeira guerra mundial, 

em 1913, as grandes vantagens da produção militarista para a 

acumulação e a expansão capitalistas” (Ibid., ibid.). É bastante 

                                                           
6
 Por isso, Mészáros dirá, mais à frente, que, nas condições atuais, “o objetivo e 

o princípio orientador da produção vêm a ser: como assegurar a máxima 

expansão possível (e a correspondente lucratividade) na base de uma taxa de 

uso mínima, que mantenha a continuidade da reprodução ampliada?” (Ibid., p. 

72). 



48 
 

 
 

significativa, nesse contexto, a passagem citada por Mészáros de A 

acumulação do capital, de autoria da célebre dirigente revolucionária 

comunista. Diz ela, referindo-se ao papel do militarismo no interior da 

dinâmica socioreprodutiva do capital: 

 
Na forma de contratos governamentais para 

suprimentos militares o poder de compra disperso 

dos consumidores é concentrado em grandes 

quantidades e, livre das extravagâncias e 

flutuações subjetivas do consumo pessoal, ele 

adquire quase regularidade automática e 

crescimento rítmico. O próprio capital 

basicamente controla este movimento rítmico e 

automático da produção militar através da 

legislação e da imprensa, cuja função é moldar a 

assim chamada “opinião pública”. É por isso que 

esta área particular da acumulação capitalista 

parece capaz a princípio de uma expansão infinita. 

Todos os outros esforços para expandir o mercado 

e estabelecer as bases operacionais do capital 

dependem largamente de fatores históricos, 

sociais e políticos, que estão além do controle do 

capital, ao passo que a produção para o 

militarismo representa um campo cuja expansão 

progressiva e regular parece primariamente 

determinada pelo próprio capital. (Luxembrugo, 

apud Mészáros, ibid., p. 60-1) 

 

 Mészáros endossa tal reflexão sobre a produção-militarista, 

mas sublinha que, desde o tempo de Rosa Luxemburgo até os nossos 

dias, essa dinâmica engendrou uma mudança qualitativa, isto é, não 

haveria somente uma produção-militarista, mas um “complexo militar-

industrial”, que tem uma relação com o Estado capitalista mais 

ricamente determinada. É por isso que, segundo o filósofo húngaro, 

apesar de as determinações básicas permanecerem as mesmas no que 

toca à realização do capital, “a sua implementação assume agora uma 

forma consideravelmente mais avançada - isto é, economicamente mais 

flexível e dinâmica, assim como ideologicamente menos transparente e 

por isso politicamente menos vulnerável” (Ibid., p. 61). 

 A questão da linha de menor resistência do capital se insere 

nesse contexto argumentativo. A linha de menor resistência diz respeito 

ao movimento do capital de perseguir a melhor estratégia, ou o caminho 



49 
 

 
 

mais viável, para a sua realização. Por exemplo: se, diante de uma grave 

crise, o capital  

 
encontra um equivalente funcional 

capitalisticamente mais viável ou fácil para o 

curso da ação, que suas próprias determinações 

materiais iriam predicar de modo diferente 

(“diferente” significando a expansão da produção 

correspondendo ao desenvolvimento da “rica 

necessidade humana”, como descrita por Marx), 

ele está fadado a optar por aquele que mais 

obviamente está de acordo com sua configuração 

estrutural geral, mantendo o controle que já 

exerce, em vez de perseguir alguma estratégia 

alternativa que pudesse exigir o afastamento de 

práticas bem estabelecidas
7
. (Ibid, p. 62) 

 

 De acordo com Mészáros, quando a linha de menor resistência 

se mostra incapaz de atender por mais tempo às necessidades do 

desenvolvimento capitalista, somente aí é que “são buscadas alternativas 

a fim de deslocar as contradições subjacentes e, assim, prevenir a 

ativação das potencialidades liberadoras inerentes à „socialização da 

produção‟ tão esperançosamente contemplada por Marx” (1989, p. 63). 

Em outras, palavras, o filósofo húngaro está dizendo que, em razão das 

próprias contradições internas do sistema, e em especial das 

determinações efetivadas pela luta de classes, o capital pode redefinir a 

sua linha de menor resistência
8
. 

                                                           
7
 Em Para além do capital, encontramos um comentário que ajuda a esclarecer 

a referida passagem a respeito da linha de menor resistência. Diz Mészáros: “O 

modo de controle sociometabólico do capital estabelecido tem duas vantagens 

principais, apesar de suas contradições. A primeira é a inércia maciça das 

estruturas prevalecentes que empurra tudo no sentido da „linha de menor 

resistência‟. A segunda é que o único sujeito social capaz de assumir o desafio, 

o trabalho em sua „imediaticidade‟ (isto é, em seu modo estabelecido de 

reprodução), também está inserido no círculo vicioso da „linha de menor 

resistência‟, subsumido e dominado pelas relações produtivas e distributivas do 

sistema do capital” (2002, p. 943). É essa inércia maciça das estruturas 

prevalecentes, portanto, que se expressa na linha de menor resistência, na qual 

não só o capital, mas também o trabalho estão inseridos.  
8
 Essa redefinição da linha de menor resistência do capital é discutida por 

Mészáros, entre outros aspectos, no que toca à relação centro-periferia do 

sistema, um tema que por sua vez envolve as questões da mais-valia absoluta e 



50 
 

 
 

 Segundo se depreende do ensaio de Mészáros, é uma alteração 

significativa da linha de menor resistência do capital que resulta no 

desenvolvimento do atual complexo militar-industrial e seu papel-chave 

na dinâmica sociometabólica do sistema. O complexo militar-industrial 

é, segundo o filósofo húngaro, a mediação que permite “combinar 

máxima expansão possível com taxa de uso decrescente mínima” (Ibid., 

p. 73), e que surgiu no desenvolvimento histórico do capital “após uma 

série de tentativas falidas em lidar com os problemas da superprodução 

de modo menos dissipador depois da crise econômica mundial de 

1929/33” (Ibid., p. 73).  

Apesar de os passos iniciais para o desenvolvimento desse 

complexo já estarem presentes nos primeiros anos do século XX, diz 

Mészáros, a sua adoção geral só aconteceu depois da Segunda Guerra 

Mundial, sendo os Estados Unidos o lócus onde exerceu e exerce desde 

então a posição dominante, sem deixar de estabelecer conexões com o 

mundo todo
9
. Nesse sentido, ao falar da “estreita conexão entre as 

                                                                                                                           
da mais-valia relativa. Infelizmente, não podemos nos alongar aqui sobre este 

tema. Ver, a esse respeito, as reflexões contidas entre as páginas 63 e 73 e 87 e 

seguintes de Produção destrutiva e Estado capitalista. 
9
 Em um importante estudo sobre a política externa norte-americana no contexto 

do segundo pós-guerra, Perry Anderson revela, entre outras coisas, a formação 

nesse período de “mais de setecentas bases estadunidentes no mundo” que lhe 

possibilita “policiar o mundo” com a ajuda de instituições como a CIA, “cujo 

tamanho permanece um segredo, embora tenha crescido exponencialmente 

desde que foi fundada, em 1949, e cujo orçamento aumentou mais de dez vezes 

desde os dias de Kennedy – 4 bilhões de dólares em 1963, 44 bilhões em 2005, 

em valores constantes [e que] é na prática um exército particular à disposição do 

presidente” (2015, p. 130-1). O historiador inglês ainda assinala características 

fundamentais daquilo que chama de “império global” dos EUA: “Forças 

Especiais em mais de cem países ao redor do mundo; orçamento militar maior 

que o de todas as outras grandes potências combinadas; aparatos tentaculares de 

infiltração, espionagem e vigilância; pessoal de seguranças nacionais 

ramificado; e, por último, mas não menos importante, um establishment 

intelectual dedicado a revisão, refino, ampliação e atualização das tarefas da 

grande estratégia, de uma qualidade e produtividade maiores do que as de 

qualquer contraparte preocupada com assuntos domésticos – como poderia se 

esperar que tudo isso encolhesse mais uma vez às máximas magras de 1945? A 

Guerra Fria havia terminado, mas o dia de um gendarme nunca termina. 

Seguiram-se mais expedições do que nunca; mais armas avançadas foram 

lançadas; mais bases foram adicionadas à cadeia destas; mais doutrinas de 

intervenção de longo alcance foram desenvolvidas” (Ibid., p. 134). Ao fim de 

seu estudo, Anderson sintetiza suas ideias, apresentando algumas cifras que 



51 
 

 
 

economias de todos os países capitalistas ocidentais e os Estados 

Unidos” (Ibid., p. 76), o filósofo húngaro salienta que “este é o fator 

mais significativo para avaliar o verdadeiro peso e importância do 

complexo militar-industrial para o contínuo funcionamento „saudável‟ 

do capital global” (Ibid., idem). E, em seguida, complementa: 

 
Dado que a economia, de longe a mais ampla e 

dinâmica do mundo ocidental – a dos Estados 

Unidos –, é sustentada em sua constante 

expansão, ao longo de todo o período do após-

guerra, por orçamentos astronômicos de defesa 

(apesar da ameaçadora dívida interna e externa 

dos EUA em constante crescimento). Ocorre que 

todas as sociedades capitalistas avançadas são 

profundamente dependentes, para sustentar os 

níveis de produção existentes em seus próprios 

países, do mercado em expansão dos Estados 

Unidos, que, por sua vez, é impensável sem que 

garanta astronômicos orçamentos (e déficits) de 

defesa, sobre os quais a dinâmica expansionista da 

economia americana como um todo fortemente se 

apoia. [...] Desta maneira, mesmo no caso dos 

países em que a participação direta do complexo 

militar-industrial local na economia nacional é 

relativamente pequena (comparada a dos Estados 

Unidos e pouco mais), a contínua expansão 

produtiva das economias nacionais concernentes 

                                                                                                                           
envolvem o complexo-militar desenvolvido pelos EUA: “Para Washignton, em 

longo prazo, os dois teatros de operações onde os interesses mais profundos e 

abrangentes estão em jogo são mais importantes do que essas escaramuças às 

margens da União Europeia. O primeiro deles é o econômico [grifo nosso]. Para 

o capitalismo global como um todo, ainda não há saída à vista da lógica do 

excesso de capacidade produtiva em relação à fraca demanda dependente de 

endividamento. Mas, dentro desse sistema, o complexo Tesouro-Wall Street 

continua a controlar as alavancas diplomáticas e monetárias. [...] O segundo 

teatro de operações é militar [grifo nosso]. Neste, largamente despercebidos, 

com uma melhoria dramática na variedade e precisão do seu arsenal nuclear, os 

Estados Unidos recuperam a superioridade estratégica absoluta em armas de 

destruição em massa de que desfrutaram por um período após a Segunda Guerra 

Mundial. Em uma nova iniciativa representativa, Obama lançou uma „onda de 

âmbito nacional de revitalização atômica que inclui planos para uma nova 

geração de portadores de armas nucleares‟, a um custo estimado em até um 

trilhão de dólares [grifo nosso]” (Ibid., p. 219-20). 



52 
 

 
 

não pode ser separada da importância global da 

produção militarista no sentido que acabamos de 

descrever, tendo em vista sua evidente e 

irremediável dependência da economia norte-

americana e o preponderante complexo militar-

industrial no interior desta. (Ibid., p. 76-7) 

  

 A inovação levada a cabo pelo complexo militar-industrial é, 

como dissemos, a supressão da distinção entre consumo e destruição. 

De acordo com o filósofo húngaro, tal novidade “oferece uma solução 

radical para uma contradição inerente à autocolocação do valor como tal 

em todas as suas formas, ainda que só se torne aguda nas condições do 

capitalismo contemporâneo” (Ibid., p. 77). Esta contradição está 

relacionada com as barreiras postas para o movimento auto-expansivo 

do sistema, que necessitam ser transpostas a qualquer custo, “se o valor 

como uma força operacional independente tenha que realizar a si mesmo 

de acordo com as determinações intrínsecas de sua natureza” (Ibid., p. 

78).  

Nesse contexto, diz Mészáros, o problema enfrentado para o 

processo de produção e reprodução do capital é duplo: em primeiro 

lugar, esse problema tem a ver com os recursos limitados da sociedade e 

com a necessidade de legitimar sua alocação de acordo com as 

exigências destrutivas do sistema. E, em segundo lugar, relaciona-se 

com a constituição do próprio consumidor, “ou seja, a todas as 

limitações naturais, culturais e sócio-econômicas de seus apetites” 

(Ibid., p. 78). De acordo com o filósofo húngaro, o complexo militar-

industrial consegue enfrentar e vencer ambas as restrições, organizando 

a produção de modo a promover uma dissipação ilimitada de recursos e 

removendo a necessidade do “consumo real” (Ibid, p. 79): 

 
Em outras palavras, aloca uma parte massiva e 

sempre crescente dos recursos materiais e 

humanos da sociedade a uma forma de produção 

parasitária e autofágica, que está tão radicalmente 

divorciada, em verdade oposta, da efetiva 

necessidade humana e seu consumo 

correspondente, que pode visualizar como seu fim 

último e racional até mesmo a total destruição da 

humanidade. (Ibid., idem) 

 

 Essa situação leva ao problema da legitimação das práticas 

produtivas e destrutivas exigidas para o desenvolvimento do sistema. 



53 
 

 
 

Para esta e outras funções, o Estado capitalista, diz Mészáros, assume 

um papel de protagonista. Depois do segundo pós-guerra, as 

transformações das estruturas produtivas, realinhadas paralelamente 

com o Estado, fizeram com que “a própria Nação” corporificasse em si 

uma fusão de produtor/comprador/consumidor, política e 

ideologicamente legitimada, de acordo com as necessidades expansivas 

do complexo sociometabólico do capital.  

Esta é, como sublinha o filósofo húngaro, “outra inovação 

fundamental do complexo militar-industrial” (Ibid., p. 86), pois, 

“somente „a Nação‟ poderia assegurar a satisfação da dupla exigência de 

proporcionar, de um lado, um fundo inexaurível, tornando possível a 

auto-reprodução ampliada do capital, e, por outro, um fosso sem fundo 

que tragasse todo o desperdício resultante” (Ibid., idem). Nesse 

contexto, a produção se organiza no sentido de garantir sua realização 

através do consumo por meio da destruição, donde “os obstáculos para a 

necessária racionalização político-ideológica e legitimação de tais 

mudanças podem ser prontamente desmantelados, através da 

manipulação da „opinião pública‟ e o controle combinado dos meios de 

comunicação de massa pelos interesses dominantes e pelo Estado 

capitalista”
10

 (Ibid., p. 88-9). 

Mészáros afirma que a ativação dos mecanismos de destruição 

– o filósofo chega mesmo a usar o termo “meios de destruição” (Ibid., p 

86) – para solucionar suas contradições imanentes não é algo novo para 

o capital. Ao contrário, é justamente essa a maneira que o sistema tem 

usado para superar as suas crises cíclicas e periódicas: “destruindo sem 

cerimônia unidades de capital excedentes e não mais viáveis, 

incrementando convenientemente deste modo a concentração e a 

centralização do capital, reconstituindo dessa maneira a rentabilidade do 

capital social total” (Ibid., p. 89). No entanto, no contexto pós-Segunda 

Guerra Mundial, há um elemento qualitativamente novo nessa dinâmica 

                                                           
10

 Mészáros dirá que, em nosso tempo, o Estado do capital precisa “assumir um 

papel intervencionista direto em todos os planos da vida social em escala 

monumental. Pois sem tal intervenção direta, no processo metabólico social, 

não mais em situações de emergência, mas em base contínua, o extremo 

desperdício do sistema capitalista contemporâneo não pode ter mantida sua 

existência” (Ibid., p. 104). Talvez tenha sido pensando nessas novas 

características do sistema do capital, a sua extrema destrutividade, que o 

filósofo francês Daniel Bensaïd tenha afirmado que “o capital, que ainda 

ensaiava os primeiros delitos quando [Marx] traçou o seu retrato falado, tornou-

se hoje um social killer adulto que devasta todo o planeta” (2013, p. 7). 



54 
 

 
 

sociometabólica que emprega radicalmente o complexo militar-

industrial: 

 
A inovação [...] é que agora a prática originária – 

que atendia às exigências excepcionais e 

emergenciais das crises – foi generalizada e 

tornou-se o modelo de normalidade para a vida 

cotidiana de todo o sistema orientado no sentido 

da produção para a destruição como procedimento 

corrente, em conformidade com a lei tendencial da 

taxa de uso decrescente, capaz de se aproximar, 

teoreticamente, do índice zero. (Ibid., idem) 

  

 É esta nova “normalidade” do sistema que o habilita a deslocar 

(mas não eliminar) a sua contradição fundamental, a superprodução, 

pois, 

 
graças à habilidade do complexo militar-industrial 

para impor suas necessidades à sociedade, o 

antigo pensamento veleitário da economia política 

burguesa – a pretendida identidade entre oferta e 

demanda – é, por ora, realizada 

manipuladoramente no interior de sua estrutura. 

[...] [Dessa forma] o que os economistas políticos 

só puderam sonhar, agora é implementado com 

sucesso por decreto do todo-poderoso complexo 

militar-industrial, agindo em uníssono com o 

Estado capitalista. (Ibid., p. 89-90) 

 

 Tais mudanças permitem ao capital “manejar as determinações 

objetivas do desenvolvimento socioeconômico” (ibid., p. 91), incluindo 

aí a relação dialética existente entre produção e consumo. Os 

“mecanismos de destruição”, determinados pela dinâmica da produção 
destrutiva, diz Mészáros, compõem agora a linha de menor resistência 

do capital.  

Chega-se, assim, ao contexto histórico que o filósofo denomina 

de Continuum Depresso – isto é, um continuum depressivo -, 

caracterizado pela administração das crises (que não mais 
necessariamente tomam a forma de “grandes tempestades”) e a auto-

reprodução destrutiva do capital. Aqui, segundo suas palavras, “a 

elaboração e o aperfeiçoamento dos métodos de „administração das 

crises‟ emergem em resposta direta às pressões de uma crise em 



55 
 

 
 

aprofundamento” (Ibid., p. 96). É essa nova “habilidade” desenvolvida – 

que combina institucionalizadamente superprodução e subutilização, no 

sentido anteriormente descrito - que possibilita ao sistema afastar, por 
enquanto, os “colapsos espetaculares do passado”, como o da quebra da 

Bolsa de Nova York em 1929. 

Mas, diz Mészáros, utilizando-se de tais artifícios, o capital não 

elimina suas crises, mas as “estende”, “tanto no sentido temporal, como 

no que diz respeito à sua localização estrutural no conjunto global” 

(Ibid., p. 97). E complementa afirmando que, nessa situação, enquanto o 

capital e seu Estado tiverem sucesso na imposição de seus interesses, 

“não haverá grandes tempestades a intervalos razoavelmente distantes, 

mas precipitações de frequência e intensidade crescentes por todo lugar” 

(Ibid., p. 98).  

Desse modo, o antigo fato “anormal” (no sentido de esporádico 

em razão da sua periodicidade) da erupção de crises cíclicas, 

intercaladas com períodos mais ou menos longos de crescimento e 

desenvolvimento econômico, se converte, nas condições atuais, em algo 

“normal” no sentido de que se tornam mais frequentes, ainda que não 

atinjam a profundidade de uma grande depressão, como a do final dos 

anos 1920. Nesse contexto, assinala o filósofo, de forma esclarecedora: 

 
Seria, contudo, um grande erro interpretar a 

ausência de flutuações extremas ou de 

tempestades de súbita irrupção como a evidência 

de um desenvolvimento saudável e sustentado, 

mais do que como a representação de um 

continuum depresso, que exibe as características 

de uma crise cumulativa, endêmica, mais ou 

menos permanente e crônica, com a perspectiva 

última de uma crise estrutural cada vez mais 

profunda. (Ibid., p. 98) 

 

 Note-se, então, que o continuum depressivo de que fala 

Mészáros, e que entra na definição da crise estrutural, não elimina as 

“precipitações de frequência e intensidade crescentes por todo lugar”, 

mas as torna cada vez mais “normais” – porque conscientemente 

produzidas, geridas, administradas -, próximas em relação umas às 
outras no tempo e no espaço, a ponto de se tornarem cumulativas e 

endêmicas, uma crise “mais ou menos permanente e crônica” e tendo 

como momento predominante a dinâmica sociorreprodutiva comandada 



56 
 

 
 

pela produção destrutiva em articulação visceral com o Estado 

capitalista
11

. Daí que, afirma o filósofo,  

 
a antiga “anormalidade” das crises - que se 

alternava com períodos mais longos de 

ininterrupto crescimento e desenvolvimento 

produtivo – sob as condições atuais pode se 

converter em doses diárias menores na 

normalidade do “capitalismo organizado”. De 

fato, os picos das historicamente bem conhecidas 

crises periódicas do capital podem ser – em 

princípio – substituídas por um padrão linear de 

movimento.
12

 (Ibid., idem)  

                                                           
11

 Por exemplo, entre os anos que vão de 1945 a 2015 ocorreram onze crises 

cíclicas, segundo alguns autores – compondo uma média de uma crise cíclica 

para cada período de mais ou menos sete anos -, e quatorze crises cíclicas, 

segundo outros – compondo um número de anos menor ainda correspondente a 

cada período cíclico do capital. Mais informações sobre isto no Apêndice do 

presente texto. 
12

 Mészáros está, com essa formulação, efetivando uma síntese entre a teoria das 

crises cíclicas e sua teoria da crise estrutural. Mais tarde, com efeito, quando da 

ocasião da grande crise econômica de 2008, numa passagem que acreditamos 

respaldar essa nossa interpretação, o filósofo afirmará: “Agora não me 

entendam mal quando digo que não temos uma crise capitalista habitual, porque 

capitalismo e crise são sinônimos. Marx disse isso muitas vezes. Mas ele estava 

a falar acerca de uma crise muito diferente. Estava a falar acerca de crises 

conjunturais, cíclicas. O capitalismo tem crises regularmente. Marx utilizou 

mesmo a expressão: estas crises descarregam-se numa tempestade. Então 

estamos de volta ao normal, por assim dizer. Um bocado de capital excedente é 

destruído, e pode-se começar todo o jogo outra vez, até que se atinja um ponto 

de super-acumulação, e então uma nova descarga torna-se necessária. É isto que 

temos estado a viver. Agora, o nosso grande privilégio, se se quiser, é que temos 

ambas. Temos tanto a crise cíclica, conjuntural, como esta profunda e sempre 

em aprofundamento crise estrutural de todo o sistema, o sistema total do capital 

[grifo nosso]” (2008). E, semelhantemente, em uma entrevista dada um ano 

depois, Mészáros voltou a afirmar: “A ocorrência de crises cíclicas periódicas 

continua sendo marca do desenvolvimento capitalista conjuntural, e continuará 

sendo enquanto o capitalismo sobreviver. Mas na nossa época histórica, há um 

tipo muito mais fundamental de crise, que se combina com crises capitalistas 

cíclicas, que afeta todas as formas concebíveis do sistema do capital enquanto 

tal, não somente o capitalismo. A crise estrutural se faz valer ativando os 

limites absolutos do capital como modo de reprodução social metabólica [grifo 

nosso]” (2009). Portanto, podemos verificar que o conceito da presente crise 



57 
 

 
 

                                                                                                                           
estrutural não só não elimina o conceito de crise cíclica como o engloba. 

Portanto, engloba o conceito de valorização do valor, definido por Marx (2013), 

com as suas respectivas premissas e desdobramentos teóricos. O estudioso 

Rodrigo de Souza Dantas viu bem que, para Mészáros, “a crise estrutural do 

sistema global do capital [é] pontuada por crises de superprodução cada vez 

mais agudas e frequentes” (2011, p. 135). Por tal razão, isto é, pelo fato de o 

filósofo combinar, em sua teorização, a teoria das crises cíclicas com a teoria da 

crise estrutural, somos levados a discordar de alguns intérpretes, tanto 

simpáticos quanto “críticos”, em relação à obra de Mészáros. No primeiro 

grupo, situamos a leitura de Sérgio Lessa, que, pressupondo estar sendo fiel ao 

pensamento do filósofo húngaro e acreditando que vivemos atualmente uma 

crise estrutural, afirma que “ao chegarmos em meados da década de 1970, a 

abundância elevou-se a tal nível que as crises não conseguem, mesmo 

momentaneamente, superá-la. A crise torna-se um continuum e o 

desenvolvimento das forças produtivas torna-se cada vez mais impossível [grifo 

nosso]” (2015, p. 482). Não acreditamos que a obra de Mészáros dê margem a 

esse tipo de interpretação. Nossa opinião vai no sentido oposto: existe, sim, o 

desenvolvimento das forças produtivas (se não, como se desencadeariam a 

superprodução de capital e as crises cíclicas de que fala Mészáros?); o que 

ocorre, de fato, é que esse desenvolvimento das forças produtivas é 

estruturalmente subordinado à dinâmica da produção destrutiva do capital. No 

campo dos autores “críticos”, situamos a obra do economista José Martins que, 

citando exatamente as mesmas passagens que destacamos acima, conclui que o 

que Mészáros estaria dizendo, com seu conceito de crise estrutural, seria o 

seguinte: “Para fazer a mesma manobra de negação das crises periódicas de 

superprodução de capital no período pós-guerra, outros partidários do 

„declinismo‟ econômico afirmam [...] que os mecanismos de controle do 

mercado são muito mais poderosos agora do que no passado. Com essa inversão 

de seus próprios pressupostos, eles podem então abolir por telepatia as crises 

periódicas em geral e colocar no seu lugar a ideia de um burocrático e 

monótono „padrão linear de movimento‟, um „continuum depressivo‟, uma 

„crise permanente‟ que se perde no horizonte” (2005, p. 25). Essa “leitura” de 

Mészáros, como é amplamente demonstrado por nossa argumentação, parte de 

premissas equivocadas: as de que o autor húngaro estaria pretendendo negar 

(por telepatia...) as crises periódicas de superprodução de capital no período 

pós-Segunda Guerra, e consequentemente afirmar um “declinismo econômico”, 

sendo que nisto é que consistiria o “continuum depressivo” de que fala 

Mészáros. Acreditamos que o leitor paciente e capaz de dar um trato não vulgar 

à obra de Mészáros, possivelmente chegará a uma conclusão diversa. Como 

procuramos assinalar, o conceito de “crise estrutural” não nega o conceito de 

crise cíclica, mas o incorpora dialeticamente. Não significa queda ininterrupta e 

não retomada da produção, da produtividade, do lucro, etc. Não significa o não 

desenvolvimento das forças produtivas. Significa, isto sim, um contexto 



58 
 

 
 

 

                                                                                                                           
histórico em que a auto-reprodução do capital toma a forma da produção 

destrutiva (“crescimento cancerígeno”), o que só pode ser entendido levando-se 

em conta o uso específico que o capital faz da taxa de uso decrescente, do 

complexo militar-industrial como momento predominante da dinâmica auto-

reprodutiva do sistema, do Estado capitalista (que passa a ter novas 

determinações no atual contexto), e levando-se em conta especialmente o papel 

que os EUA têm dentro do sistema mundial do capital (daí o conceito de 

imperialismo de Mészáros, que buscaremos analisar mais à frente). É a síntese 

desses fatores, entre outros, que confere o significado concreto do conceito de 

crise estrutural. A conjunção desses fatores faz com que a produção destrutiva 

– organizada pelo capital via complexo militar-industrial e Estado capitalista 

(em especial o dos EUA) – auxilie, como momento predominante da dinâmica 

sociometabólica, a administração da destruição produtiva inerente às crises 

cíclicas de superprodução do capital, agora mais estendidas temporal e 

espacialmente. Ou seja, ao invés de o capital “esperar” o momento do ciclo que 

corresponderia à destruição de capital constante e variável, ele primeiro destrói, 

mediante os múltiplos tipos de ação possível ao complexo militar industrial e ao 

Estado, fazendo com que a “destruição produtiva” ocorra apenas na esteira 

desse processo mais amplo. Talvez se possa interpretar as ações militares 

perpetradas na Síria sob a batuta dos EUA um exemplo do que afirmamos. A 

esse respeito, o jornalista John Pilger escreveu, em 2013 – ou seja, quando, ao 

que sabemos, nenhum analista apontava sinais de qualquer “crise cíclica” do 

capital -, o seguinte: “Com a Al-Qaida agora entre os seus aliados, e os golpistas 

armados pelos EUA seguros no Cairo, os EUA pretendem esmagar os últimos 

estados independentes no Médio Oriente. A Síria primeiro, a seguir o Irão. „Esta 

operação [na Síria]‟, disse em Junho o antigo ministro francês dos Negócios 

Estrangeiros, Roland Dumas, „remete-nos a tempos distantes. Ela foi preparada, 

pré-concebida e planeada‟. [...] Sob o „fraco‟ Obama, o militarismo ascendeu 

talvez como nunca antes. Sem um único tanque sobre o relvado da Casa Branca, 

verificou-se um golpe militar em Washington. Em 2008, enquanto seus devotos 

liberais secavam os olhos, Obama aceitou todo o Pentágono do seu antecessor, 

George Bush: suas guerras e crimes de guerra. Quando a constituição é 

substituída por um emergente estado policial, aqueles que destruíram o Iraque 

com pavor e choque, e acumularam montanhas de escombros no Afeganistão e 

reduziram a Líbia a um pesadelo hobbesiano, estão a dominar toda a 

administração estado-unidense” (2003).  Ademais, quando Mészáros usa – uma 

única vez em sua obra – o termo “padrão linear de movimento”, possivelmente 

ele está se referindo à diminuição de tempo verificado entre o intervalo das 

crises cíclicas e periódicas, que se tornariam mais “cotidianas”, ou “normais”, 

dentro do sistema do capital, em seu movimento combinado de administração 

das crises e auto-reprodução destrutiva.  



59 
 

 
 

 No entanto, continua ele, “os limites do capital permanecem 

estruturalmente intranscendíveis e suas contradições basicamente 

explosivas, não obstante o recorde da sociedade de mercadorias, no 

após-guerra, em superar temporariamente esses limites, bem como em 

„difundir‟ e desengatilhar as contradições” (Ibid, p. 99). Esses limites e 

essas contradições explosivas do capital serão analisadas de modo mais 

aprofundado e exaustivo por Mészáros em seu grande livro Para além 

do capital: rumo a uma teoria da transição.  

 

* 

 

 Fica demonstrado, dessa forma, que, para Mészáros, o conceito 

de crise estrutural do capital não nega o conceito de crise cíclica. 

Ressalte-se, aqui, que tais informações têm uma importância tremenda 

para o entendimento de como o filósofo húngaro entende o capital
13

. Se 

as crises cíclicas permanecem em vigência concomitantemente à crise 

estrutural, isso significa que essas crises são crises de superprodução de 

capital.  

Efetiva-se aí a queda da taxa de lucro e de acumulação 

provocada pelo desenvolvimento das forças produtivas, que gera o 

aumento da produtividade – produção de uma grande quantidade de 

valores de uso com uma quantidade relativa menor de valor - e a 

utilização relativamente menor da força de trabalho no processo de 

produção de capital. 

 Portanto, ao estabelecer que as crises cíclicas continuam a 

ocorrer no interior da crise estrutural, Mészáros está retomando a seu 

modo a concepção de capital como processo ininterrupto de valorização 
do valor, tal como descrito por Marx em O Capital: 

 
Ao transformar o dinheiro em mercadorias, que 

servem de matérias para a criação de novos 

produtos ou como fatores do processo de trabalho, 

ao incorporar força viva de trabalho à sua 

objetividade morta, o capitalista transforma o 

valor – o trabalho passado, objetivado, morto – 

em capital, em valor que se autovaloriza, um 

                                                           
13

 Não por acaso, o ensaio Produção destrutiva e Estado capitalista, de 1989, 

será integrado – salvo engano de nossa parte, sem alterações na substância do 

argumento -, em 1995, ao corpo do texto de Para além do capital: rumo a uma 

teoria da transição. 



60 
 

 
 

monstro vivo que se põe a “trabalhar” como se 

seu corpo estivesse possuído de amor. (2013, p. 

271) 

 

 Valor, para Marx, como de resto também para Mészáros, é 

“trabalho humano abstrato” (Ibid., p. 116) ou quantidade de tempo de 

trabalho socialmente necessário: 

 
É apenas a quantidade de trabalho socialmente 

necessário ou o tempo de trabalho socialmente 

necessário para a produção de um valor de uso 

que determina a grandeza de seu valor. [...] 

Mercadorias em que estão contidas quantidades 

iguais de trabalho ou que podem ser produzidas 

no mesmo tempo de trabalho têm a mesma 

grandeza de valor. O valor de uma mercadoria 

está para o valor de qualquer outra mercadoria 

assim como o tempo de trabalho necessário para a 

produção de uma está para o tempo de trabalho 

necessário para a produção de outra. “Como 

valores, todas as mercadorias são apenas medidas 

determinadas de tempo de trabalho cristalizado.” 

(Ibid., p. 117) 

 

 A valorização do valor depende da compra, por parte do 

capitalista, e da venda, por parte do trabalhador, da mercadoria força de 

trabalho. É a força de trabalho que, articulada aos meios de produção no 

processo de produção de capital, produz a mais-valia e a valorização do 

valor. A mais-valia é o valor produzido a mais pela força de trabalho em 

relação ao que ela vale. A valorização do valor é a articulaçãodo 

processo de trabalho e do processo de valorização.  

Nesse processo, a força de trabalho cria o valor novo e transfere 

o valor contido nos meios de produção para os valores de uso que ela 

mesma cria. As condições para que esse processo ocorra são, entre 

outras, a propriedade privada dos meios de produção por parte do 

capitalista e a existência de indivíduos sociais livres, desprovidos da 

propriedade de meios de produção e possuidores apenas de sua força de 

trabalho como mercadoria a ser vendida em troca de salário. A força de 
trabalho, portanto, é a mercadoria principal da qual depende o processo 

de produção e reprodução do capital. 

 Em suma, a crise estrutural envolve, entre outras coisas, 

produção de valor, de mais-valor e a valorização do valor (capital). 



61 
 

 
 

Envolve o desenvolvimento das forças produtivas, o aumento da 

produtividade, a combinação de mais-valia absoluta e relativa, a 

elevação da composição orgânica do capital, a superprodução de capital 

e a “destruição produtiva” de capital constante e variável como meio 

usado pelo capital para recuperar a taxa de lucro. Estes são alguns dos 

elementos que podem ser depreendidos da teoria de que as crises 

cíclicas continuam a ocorrer em concomitância à crise estrutural do 

capital.  

Devemos, agora, deixar momentaneamente essas informações 

em suspenso e passar ao estudo de outra obra de Mészáros importante 

para a compreensão de sua forma de abordar o pensamento de Marx e de 

teorizar a respeito do ser do capital. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



62 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



63 
 

 
 

3O ESPÍRITO DA OBRA: ONTOLOGIA, POLÍTICA E 

TEORIA DA ALIENAÇÃO EM MARX 

 
Um espectro ronda... o espectro do 

comunismo. 

 

Marx e Engels, Manifesto Comunista 

 
O conceito de alienação é um pilar de 

importância fundamental para o sistema 

marxiano como um todo, e não apenas um 
tijolo dele. Abandoná-lo, ou traduzi-lo 

unilateralmente, equivaleria, portanto, a 

nada menos do que a demolição total do 
próprio edifício, e quem sabe a reconstrução 

de apenas a sua chaminé. Não há dúvidas de 
que algumas pessoas estiveram – ou ainda 

estão – empenhadas em tais operações, 

tentando construir suas teorias “científicas” 

com base em escombros decorados com 

terminologia marxista. A questão é que os 
seus esforços não devem ser confundidos 

com a própria teoria de Marx. 

 

Mészáros, A teoria da alienação em Marx 

 

Acreditamos que A teoria da alienação em Marx, de István 

Mészáros, é um livro onde a concepção do filósofo húngaro sobre o 

espírito da obra de Marx se evidencia de maneira privilegiada. Tal é a 

justificativa para que esse escrito seja, aqui, analisado. A referida 

produção, lançada em 1970, mas escrita durante os anos que vão de 

1959 a 1969, apresenta o fundamental daquilo que Mészáros apreende 

de Marx em termos, especialmente, de ontologia e política
14

. Cumpre 

analisarmos passo a passo as ideias que o filósofo aí delineia para, nos 

momentos posteriores desta pesquisa, articularmos isso com sua 

                                                           
14

 Mas não só. Como veremos em seguida, Mészáros também apreende e 

desenvolve criativamente aspectos econômicos, morais, estéticos e educacionais 

da teoria da alienação em Marx. 



64 
 

 
 

formulação teórica mais complexa e detalhada acerca do sistema do 

capital.  

Claro está que o referido estudo de Mészáros centra-se no 

famoso texto de Marx conhecido como Manuscritos econômico-

filosóficos (ou Manuscritos de Paris) e tem no conceito de superação da 

auto-alienação do trabalho o seu tema principal. Vale ressaltar, nesse 

contexto, que Mészáros se apropria aí não somente do espírito da obra 

de Marx em termos de ontologia e política, mas também de princípios 

heurísticos que serão usados para a sua teorização do capital. O capital 

é, bem entendido, na visão do filósofo húngaro, uma forma específica de 

expressão da “auto-alienação do trabalho”. Essa auto-alienação precisa 

ser superada em sua forma específica, como capital, e em sua substância 

geral, como auto-alienação mesma. Isso só pode ser feito mediante uma 

revolução social que realize o processo de transição socialista na direção 

da comunidade humana emancipada.  

Vejamos como as ideias e a argumentação de Mészáros são 

apresentadas no referido escrito. 

 

3.1 Elementos fundamentais da teoria da alienação 
 

Em A teoria da alienação em Marx,Mészáros explica que, de 

acordo com o filósofo alemão, a alienação possui quatro aspectos 

fundamentais: o homem está alienado (ou estranhado
15

) da 

                                                           
15

 Não desconhecemos as advertências e teorizações que Jesus Ranieri faz em 

relação à tradução e às diferenças a respeito dos termos estranhamento e 

alienação na obra marxiana. O estudioso brasileiro afirma que “é preciso 

destacar a distinção sugerida, nesta tradução, entre alienação (Entäusserung) e 

estranhamento (Entfremdung) [...]. Entäusserung significa remeter para fora, 

extrusar, passar de um estado a outro qualitativamente distinto. Significa, 

igualmente, despojamento, realização de uma ação de transferência, carregando 

consigo, portanto, o sentido da exteriorização [...], momento de objetivação 

humana no trabalho, por meio de um produto resultante de sua criação. 

Entfremdung, ao contrário, é objeção socioeconômica à realização humana, na 

medida que veio, historicamente, determinar o conteúdo do conjunto das 

exteriorizações – ou seja, o próprio conjunto de nossa socialidade – através da 

apropriação do trabalho, assim como da determinação dessa apropriação pelo 

advento da propriedade privada” (2006, p. 15-6). Celso Frederico parece ter 

uma opinião semelhante à de Ranieri, delineando o seguinte esclarecimento: 

“Marx utiliza dois termos em alemão para referir-se à situação do trabalho no 

mundo capitalista: entäusserung (alienação) e entfremdung (estranhamento). 

Por conta das traduções descuidadas, popularizou-se a expressão „trabalho 



65 
 

 
 

natureza(enquanto produto do trabalho e como a própria realidade 

sensível), de si mesmo (isto é, da sua atividade), do seu “ser genérico” 

(ou seja, de seu ser como membro da espécie humana), e dos outros 
homens como tais

16
. A passagem que Marx revela tais facetas de seu 

pensamento parece ser bastante transparente e se situa no famoso trecho 

dos Manuscritos de Paris intitulado Trabalho alienado e propriedade 
privada. Eis o que afirma o filósofo alemão: 

                                                                                                                           
alienado‟. Marx, entretanto, ora empregava as duas expressões indistintamente, 

ora acenava para uma sutil diferença. A referência ao trabalho estranhado, 

visando ressaltar a oposição entre o operário e a sua criação, que lhe aparece 

como um poder irreconhecível e hostil, parece propor um distanciamento em 

relação à teoria feuerbachiana da alienação religiosa, ao mesmo tempo em que 

realça a dominação social inscrita no processo de produção, diferenciando-a, 

portanto, daquela alienação que é um produto abstrato, espiritual, da 

consciência mistificada” (1995, p. 131). Nós, no entanto, trataremos, em nosso 

texto, esses termos como sinônimos (em termos conceituais), diferenciando-os 

de objetivação quando de sua necessidade. Cremos, assim, estar coerentes com 

o uso que Mészáros faz, tanto da terminologia, quanto da conceituação 

(diferente do uso efetuado pelos autores supracitados), em sua formulação 

teórica. Segundo afirma o filósofo húngaro, na Introdução ao livro A teoria da 

alienação em Marx, “em alemão, as palavras Entäusserung, Entfremdung e 

Veräusserung são usadas para significar „alienação‟ ou „estranhamento‟. 

Entausserung e Entfremdung são usadas com muito mais freqüência por Marx 

do que Veräusserung, que é como Marx a define, „die Praxis der Entäusserung‟ 

(a prática da alienação) [...], ou, em outro trecho, „Tat der Entäusserung‟ (o ato 

da alienação) [...]. Assim, Veräusserung é o ato de traduzir na prática (na forma 

da venda de alguma coisa) o princípio da Entäusserung. No uso que Marx faz 

do termo, „Veräusserung‟ pode ser intercambiado com Entäusserung quando um 

„ato‟ ou uma „prática‟ específica são referidos. [...] Tanto Entäusserung como 

Entfremdung têm uma tríplice função conceitual: (1) referindo-se a um princípio 

geral; (2) expressando um determinado estado de coisas; e (3) designando um 

processo que engendra esse estado. Quando a ênfase recai sobre a 

„externalização‟ ou „objetivação‟, Marx usa o termo Entäusserung (ou termos 

como Vergegenständlichung), ao passo que Entfremdung é usado quando a 

intenção do autor é ressaltar o fato de que o homem está encontrando oposição 

por parte de um poder hostil, criado por ele mesmo, de modo que ele frustra seu 

propósito” (2006, p. 19-20). 
16

 Mészáros se diferencia de autores – como, por exemplo, Iasi (2007) e 

Garaudy (1967) - que, ao discutirem os Manuscritos econômico-filosóficos, 

apresentam três aspectos da alienação (em relação à natureza, em relação à 

atividade humana e em relação à espécie). 



66 
 

 
 

Examinamos o ato do estranhamento da atividade humana prática, o 

trabalho, sob dois aspectos. 1) A relação do trabalhador com o produto 

do trabalho como objeto estranho e poderoso sobre ele. Esta relação é 

ao mesmo tempo a relação com o mundo exterior sensível, com os 

objetos da natureza como um mundo alheio que se lhe defronta 

hostilmente. 2) A relação do trabalho com o ato da produção no interior 

do trabalho. Essa relação é a relação do trabalhador com a sua própria 

atividade como uma [atividade] estranha não pertencente a ele, a 

atividade como miséria, a força como impotência, a procriação como 

castração. A energia espiritual e física própria do trabalhador, a sua vida 

pessoal – pois o que é a vida senão atividade – como uma atividade 

voltada contra ele mesmo, independente dele, não pertencente a ele. [...] 

Temos agora ainda uma terceira determinação do trabalho estranhado a 

extrair das duas vistas até aqui. [...] [O trabalho estranhado] estranha do 

homem o gênero [humano]. Faz-lhe da vida genérica apenas um meio 

da vida individual. Primeiro, estranha a vida genérica, assim como a 

vida individual. Segundo, faz da última em sua abstração um fim da 

primeira, igualmente em sua forma abstrata e estranhada. [...] A 

consciência que o homem tem do seu gênero se transforma, portanto, 

mediante o estranhamento, de forma que a vida genérica se torna para 

ele um meio. O trabalho estranhado faz, por conseguinte: 3) do ser 
genérico do homem, tanto da natureza quanto da faculdade genérica 

espiritual dele, um ser estranho a ele, um meio da sua existência 

individual. Estranha do homem o seu próprio corpo, assim como a 

natureza fora dele, tal como a sua essência espiritual, a sua essência 

humana. 4) uma consequência imediata disto, de o homem estar 

estranhado do produto do seu trabalho, da sua atividade vital e de seu 

ser genérico é o estranhamento do homem pelo [próprio] homem. 

Quando o homem está frente  a si mesmo, defronta-se com ele o outro 
homem. O que é produto da relação do homem com o seu trabalho, 

produto de seu trabalho e consigo mesmo, vale com relação do homem 

com outro homem, como o trabalho e o objeto do trabalho de outro 

homem. Em geral, a questão de que o homem está estranhado do seu ser 

genérico quer dizer que um homem está estranhado do outro, assim 

como cada um deles [está estranhado] da essência humana
17

. (2009, p. 

83-6) 

                                                           
17

 Explicando os fenômenos da autonomização e da inversão inerentes ao 

processo da alienação, Jorge Grespan afirma que “Marx então pode dizer que „a 

própria ação do homem torna-se um poder que lhe é estranho e que a ele é 

contraposto, um poder que subjuga o homem em vez de por este ser dominado‟. 



67 
 

 
 

 

Partindo de tais considerações, Mészáros sintetiza essa 

explicação dizendo que o conceito de alienação de Marx “compreende 

as manifestações do „estranhamento do homem em relação à natureza e 

a si mesmo‟, de um lado, e as expressões desse processo na relação entre 

homem-humanidade e homem e homem, de outro” (2006, p. 21). Em 

seguida, trata de desdobrar ao máximo suas implicações teóricas, na 

medida em que considera os Manuscritos econômico-filosóficos a 

primeira grande síntese (uma “síntese in statu nascendi”) na qual Marx 

expressa uma nova concepção de mundo, qualitativamente diferente de 

todas as existentes anteriormente na história. 

Mészáros explica que, nos Manuscritos econômico-filosóficos, 

Marx formula duas séries complementares de questões. A primeira delas 

se dedica a desvendar por que há uma contradição antagônica entre: 

diferentes tendências filosóficas, de mesma época ou de épocas 

diferentes; entre filosofia e ciência; entre filosofia (ética) e economia 

política; e entre teoria e prática. A segunda série de questões se ocupa 

do problema da “transcendência” (Aufhebung) desse determinado estado 

de coisas. “Ou, expresso em forma positiva: como é possível conseguir a 

unidade dos opostos, em lugar das oposições antagônicas que 

caracterizam a alienação” (Ibid., p. 22), isto é, as oposições entre fazer e 

                                                                                                                           
Nessa formulação famosa da „alienação‟, da „estranheza‟ do poder social em 

face dos indivíduos a partir dos quais esse poder é instituído, aparece 

claramente o duplo movimento de autonomização e inversão. As condições de 

trabalho e de distribuição dos frutos do trabalho se autonomizam dos 

indivíduos, que não têm mais controle pleno delas. Em seguida, aparecem como 

„um poder que subjuga‟ os seus criadores „em vez de ser dominado‟ por eles, 

como seria natural pelo fato de eles o terem criado. Ocorre uma inversão, pela 

qual o produto aparece como o produtor e vice-versa. Dessa inversão resulta 

uma espécie de mal-estar generalizado, em que o homem moderno se encontra, 

sem achar exatamente a sua origem. Ele se orgulha de ter alcançado a liberdade 

e a autonomia individual, mas essa individuação só ocorre pela perda das 

diferenças qualitativas: a produção e o mercado conseguem lidar apenas com o 

indivíduo médio, normal, resultante de um processo de normalização, de 

„abstração‟, nas palavras de Marx. Essa é a igualdade refletida no preceito 

jurídico de que a lei não faz diferenças nem reconhece privilégios. Ela vale 

somente porque instituída pelo „poder estranho‟ em que a sociabilidade se 

converteu e que faz todos sentirem, pelo menos alguma vez na vida, quando é 

possível refletir, que algo da vida lhes escapa” (2008, p. 20-1). A característica 

de poder hostil adquirida pelos produtos do trabalho no processo da alienação é 

ressaltada também por Leandro Konder (2011).  



68 
 

 
 

pensar, meios e fins, produção e consumo, filosofia e ciência, teoria e 

prática, etc.
18

 

Ambas as séries de questões estão íntima e dialeticamente 

vinculadas, sendo que o “momento predominante” (übergreifendes 

Moment) cabe ao problema da transcendência da alienação, ou da 

“afirmação da superação historicamente necessária do capitalismo pelo 

socialismo”
19

 (Ibid., p. 64). Como afirma Mészáros, “tão logo o 

                                                           
18

 A respeito especificamente da necessidade de superação da dualidade entre 

filosofia e ciência, teoria e prática, etc., Mészáros comenta que o objetivo de 

Marx é a realização de uma “ciência humana”, definida nos seguintes termos: “a 

realização do ideal de Marx de uma „ciência humana‟ pressupõe [...] a existência 

auto-sustentada („positiva‟) de tais necessidades no corpo social como um todo. 

A própria formulação do ideal de Marx [...] corresponde à necessidade de negar 

– em seus aspectos teóricos – a totalidade das relações sociais de produção 

existentes. A „ciência humana‟, portanto, torna-se uma realidade na medida em 

que a alienação é suprimida praticamente e assim a totalidade da prática social 

perdeu seu caráter fragmentado. (Nesta fragmentação a teoria é contraposta à 

prática e os campos particulares da „atividade essencial estranhada‟ – tanto 

teórica quanto prática – opõem-se mutuamente.) Em outras palavras, a fim de 

realizar a „ciência humana‟, a filosofia, a economia política, as ciências naturais 

etc. devem ser integradas reciprocamente, o mesmo com respeito à totalidade 

de uma prática social não mais caracterizada pela alienação e reificação das 

relações sociais de produção. Pois a „ciência humana‟ é precisamente essa 

integração dual – como transcendência da alienação dual vista anteriormente – 

dos campos teóricos particulares: 1) entre si mesmos; e 2) com a totalidade de 

uma prática social não alienada. O übergreifendes Moment (fator predominante) 

desse complexo é, evidentemente, a supressão da alienação na prática social. 

Como, no entanto, a prática social alienada já está integrada, de uma forma 

„invertida‟ e alienada, com a ciência „abstratamente material‟ e com a filosofia 

especulativa, a transcendência efetiva da alienação na prática social é 

inconcebível sem superar ao mesmo tempo também as alienações dos campos 

teóricos. Desse modo Marx concebe o processo efetivo de „Aufhebung‟ 

[superação] como um movimento dialético entre esses dois polos – o teórico e o 

prático – no curso da reintegração recíproca” (Ibid, p. 108). 
19

 Como afirma Mészáros, de forma esclarecedora: “os problemas da 

„transcendência‟ representam o übergreifendes Moment („momento 

predominante‟) – para usarmos a expressão do próprio Marx – nessa inter-

relação dialética das duas séries de questões. Se há um elemento final, 

„irredutível‟ no discurso filosófico, é a „prise de position‟ [tomada de posição] 

do filósofo para a superação das contradições que ele observa. Mas, é claro, 

„irredutível‟ apenas em último caso, ou em „última análise‟ (Engels), ou seja, no 

sentido dialético de uma prioridade relativa dentro de uma determinação 

recíproca. Isso significa que ao mesmo tempo que a abordagem do filósofo 



69 
 

 
 

problema da transcendência foi concretizado – nos Manuscritos de 1844 

– como negação e supressão da „auto-alienação do trabalho‟, nasceu o 

sistema de Marx” (2006, p. 23). Esse tema - compreendido a partir da 

“adoção crítica do ponto de vista do trabalho”
20

 (Ibid., p. 64) - é, de fato, 

                                                                                                                           
sobre a Aufhebung certamente determina os limites de sua visão da natureza das 

contradições de sua época, ela é também determinada, em sua articulação 

concreta, pela última, isto é, pela sensibilidade e pela profundidade da visão que 

tem o filósofo da problemática complexa do mundo em que vive” (Ibid., p. 22). 

Mais à frente, o filósofo reforça e refina essa asserção, dizendo que: “o núcleo 

dos Manuscritos de Paris, que estrutura a totalidade do trabalho, é o conceito de 

„transcendência da auto-alienação do trabalho‟. O sistema marxista in statu 

nascendi é simultaneamente um tipo de „balanço‟, e também a formulação de 

um monumental programa para investigações futuras. Marx testa sua ideia 

sintetizadora em várias direções, tornando-se plenamente consciente tanto da 

necessidade de aventurar-se nos mais variados campos, como das dificuldades e 

perigos envolvidos em tal empreendimento. [...] A chave para o entendimento 

da teoria da alienação de Marx é seu conceito de Aufhebung, e não o inverso. 

(Essa inversão da relação estrutural dos conceitos no exame do sistema de Marx 

desorientou todos os comentaristas que procuraram elucidar a visão marxista do 

mundo a partir do conceito de alienação do jovem Marx, como seu ponto 

definitivo de referência: no melhor dos casos, eles acabaram com algum tipo de 

tautologia moralizante – pois, evidentemente, nenhum conceito pode ser 

elucidado por si mesmo – em muitos casos com graves deformações do sistema 

de Marx como um todo. O conceito de Aufhebung deve situar-se no centro de 

nossas atenções por três motivos principais: 1) É, como vimos, crucial para o 

entendimento dos Manuscritos econômico-filosóficos [...]; 2) Esse conceito de 

„transcendência (Aufhebung) da auto-alienação do trabalho‟ fornece a ligação 

essencial com a totalidade da obra de Marx, inclusive com as últimas palavras 

do chamado „velho Marx‟; 3) No desenvolvimento do marxismo após a morte 

de seus fundadores, o tema foi muito negligenciado e, por motivos históricos 

compreensíveis, o marxismo recebeu uma orientação mais diretamente 

instrumental. Na atual fase de desenvolvimento sócio-histórico, porém, quando 

pela primeira vez na história o capitalismo está sendo abalado até os seus 

fundamentos como sistema mundial (ao passo que todas as crises anteriores do 

capitalismo, por mais espetaculares que tenham sido, foram parciais e 

localizáveis), a „transcendência da auto-alienação do trabalho‟ está na „ordem do 

dia‟” (Ibid., p. 24-5). 
20

 Em Filosofia, ideologia e ciência social, Mészáros explica a importância da 

questão do ponto de vista de classe na teoria de Marx. Como, afinal, uma 

determinada perspectiva social assumida pelo cientista interfere na apreensão 

teórica de seu objeto histórico e por que é importante saber como isso se dá? O 

filósofo húngaro assim responde a essa questão: “a razão pela qual isso é de 

importância capital é que os mesmos fenômenos, desde que as classes rivais 



70 
 

 
 

o núcleo que estrutura a totalidade da reflexão de Marx contida nos 

Manuscritos econômico-filosóficos e a “chave para o entendimento da 

teoria da alienação” (2006, p. 25). A compreensão dessas ideias se 

impõe pela importância que tais escritos terão na formação do 

pensamento do Marx posterior, concretizado em suas grandes obras de 

maturidade. 

Um dos principais méritos, segundo Mészáros, dessa primeira 

grande síntese de Marx, e que torna o pensador alemão superior em 

relação aos filósofos que o precederam, é o fato da colocação do 

problema da relação entre antropologia (cujo objetivo principal consiste 

em decifrar a especificidade do ser humano) e ontologia (que se debruça 

sobre os problemas do ser em geral). Em Marx, a antropologia é situada 

no interior de uma ontologia materialista, e ambos os complexos de 

problemas são compreendidos em sua interligação dialética. Como 

explica o filósofo húngaro,  

 
o que é particularmente importante ressaltar a esta 

altura é que o fator antropológico específico 

(“humanidade”) não pode ser apreendido em sua 

                                                                                                                           
estejam diretamente envolvidas, aparecem de forma bem diferente se forem 

observados a partir de um ponto de vista oposto e, portanto, prestando-se a 

interpretações radicalmente diferentes. Como Marx comentou em Grundrisse 

der Kritik der politischen Ökonomie […]: „Esse processo de objetivação 

aparece, de fato, como um processo de alienação a partir do ponto de vista do 

trabalho, como apropriação do ponto de vista do capital‟. A adoção crítica de 

Marx do ponto de vista do trabalho significa uma concepção do proletariado não 

apenas como uma força sociológica diametralmente oposta ao ponto de vista do 

capital – e permanecendo assim na órbita deste – mas como uma força histórica 

autotranscendente que não pode deixar de superar a alienação (ou seja, a forma 

histórica de objetivação) no processo da realização de seus próprios fins, que 

coincidem com a „reapropriação‟” (2008, p. 108). Assim, como fica 

demonstrado pelas palavras de Mészáros, um mesmo fenômeno aparece de 

forma diferente quando tomado por perspectivas de classe distintas (a 

“objetivação” do trabalho sob o domínio do capital aparece como “alienação” 

do ponto de vista do trabalho e como “apropriação” do ponto de vista do 

capital). Ambos os pontos de vista não possuem jamais as mesmas 

possibilidades cognitivas. Em resumo, pode-se dizer que o ponto de vista de 

classe que se adota para a observação de um determinado fenômeno condiciona 

o “horizonte intelectual” do observador em questão. Tal perspectiva, assim 

definida, irá responder por uma certa maneira especial de colocar as questões, 

de elaborar categorias de análise, de interpretar o material coletado e de concluir 

a respeito do objeto que se está estudando. 



71 
 

 
 

historicidade dialética a menos que seja concebido 

com base na totalidade ontológica 

desenvolvendo-se historicamente (“natureza”), à 

qual ele pertence em última análise. Uma 

incapacidade para identificar a relação dialética 

adequada entre a totalidade ontológica e a 

especificidade antropológica encerra em si 

contradições insolúveis. Em primeiro lugar, leva 

ao postulado de uma “essência humana” fixa 

como “dado original” do filósofo e, 

consequentemente, à liquidação final de toda 

historicidade (desde Feuerbach até algumas 

teorias recentes do “estruturalismo”). Igualmente 

prejudicial é outra contradição que significa que 

considerações pseudo-históricas e 

“antropológicas” são aplicadas à análise de certos 

fenômenos sociais, cuja compreensão exigiria um 

conceito não-antropomórfico – mas 

evidentemente dialético – de causalidade. Por 

exemplo: nenhuma “hipótese antropológica” 

concebível poderia contribuir em nada para o 

entendimento das “leis naturais” que governam o 

processo produtivo do capitalismo, em seu longo 

desenvolvimento histórico; pelo contrário, ela só 

poderia levar à mistificações.
21

 (Ibid., p. 46) 

 

 Nota-se, assim, que uma das questões fundamentais sobre a 

qual se debruça Marx está situada na compreensão da base natural da 

historicidade especificamente humana. Isso só pode ser feito, sublinha 

Mészáros, colocando-se a antropologia “no interior do quadro geral de 

uma ontologia histórica ampla
22

. Em termos mais precisos, qualquer 

                                                           
21

 Nos Manuscritos econômico-filosóficos, essa relação entre antropologia e 

ontologia aparece, a nosso ver, bem expressa no início do capítulo intitulado 

Dinheiro, onde Marx afirma que “as sensações, paixões etc. do homem não são 

apenas determinações antropológicas em sentido próprio, mas sim 

verdadeiramente afirmações ontológicas do ser (natureza)” (2009, p. 157). Não 

por acaso, essa passagem é usada por Mészáros como epígrafe da primeira parte 

de seu livro, onde trata das origens, da gênese e da estrutura conceitual da teoria 

da alienação de Marx. 
22

 A análise de Mészáros, aqui, está de acordo com a que realiza J. Chasin 

(2009), embora talvez esses autores divirjam sobre o momento preciso em que, 

na obra Marx, se realiza a elaboração de uma nova ontologia – nos Manuscritos 

econômico-filosóficos, segundo Mészáros, e na Crítica da Filosofia do Direito 



72 
 

 
 

princípio semelhante deve ser transcendido na direção de uma ontologia 

social dialética complexa” (2006, p. 47), que tem o conceito de 

“trabalho humano em autodesenvolvimento” (ou “o estabelecimento de 

si mesmo pelo homem por meio da atividade prática”) como seu centro 

de referência
23

 (Ibid., p. 50).  

                                                                                                                           
de Hegel, segundo Chasin. Por outro lado, há autores bastante versados na 

teoria marxista que acreditam que o conceito de alienação teria uma 

composição de base meramente antropológica, como Erich Fromm, que 

apresenta sua tese nas seguintes palavras: “a interpretação marxista da História 

poderia ser denominada uma interpretação antropológica da História caso se 

quisessem evitar as ambiguidades dos termos „materialista‟ e „econômico‟” 

(1967, p. 23). Cremos que Mészáros discordaria radicalmente dessa posição, 

embora pudesse se aproximar de outras concepções expostas, por exemplo, pelo 

psicanalista alemão, como a seguinte: “Até onde as coisas e circunstâncias por 

nós mesmos criadas se tornaram nossos senhores, Marx dificilmente poderia 

prever; contudo, nada poderia provar mais drasticamente sua profecia do que o 

fato de toda raça humana estar hoje prisioneira das armas nucleares por ela 

criadas, e das instituições políticas também por ela elaboradas. Uma 

humanidade aterrorizada aguarda angustiada para ver se será salva do poderio 

das coisas que criou, da ação cega das burocracias por ela designada” (Ibid., p. 

61). 
23

 Mais à frente, Mészáros dirá que tal concepção ontológica a respeito do ser 

humano, “o „homem real‟, o „ser automediador da natureza‟, o „indivíduo 

social‟, nunca desapareceu de seu [de Marx] horizonte” (Ibid., p. 200), 

especialmente no que diz respeito às assim chamadas obras de maturidade do 

filósofo alemão. O capítulo 8 do livro A teoria da alienação em Marx consistirá 

numa tentativa de demonstração dessa assertiva. Dirá Mészáros que, nas obras 

de maturidade, não só o conceito de alienação não desapareceu, como todos os 

seus significados aparecem, de modo que este se torna “um pilar de importância 

fundamental para o sistema marxiano como um todo, e não apenas um tijolo 

dele” (Ibid., p. 207).  Ademais, explica o filósofo húngaro, sendo o conceito de 

alienação um conceito eminentemente sintético, a palavra “alienação” pode nem 

mesmo aparecer quando o conceito que lhe preenche o conteúdo estiver sendo 

desenvolvido. Nas suas palavras, “uma vez concebido [o conceito] em suas 

linhas mais amplas [...] torna-se possível deixar que o termo geral [alienação] 

„recue‟ na [sua] apresentação” (Ibid., p. 219). A esse respeito, é válido 

contemplar as palavras do estudioso brasileiro José Paulo Netto, que, com 

posição semelhante à de Mészáros, assevera que “nos Manuscritos, o cuidado 

que Marx vinha conferindo ao problema da alienação desde, pelo menos, o ano 

anterior, ganha um tratamento novo. [...] Marx funda a sua teoria da alienação, 

que estará presente, como temos salientado, ao longo de toda a sua obra 

posterior. Isto não equivale a dizer que, nos Manuscritos, a teoria marxiana da 

alienação se apresenta conclusa: desenvolvimentos inéditos, alguns 



73 
 

 
 

Nesse contexto, a compreensão do espinhoso tema do capital - 

sua “natureza”, seu desenvolvimento de acordo com suas leis internas 

fundamentais, seus elementos de continuidade e descontinuidade em seu 

movimento de vir a ser, etc. - depende precisamente desse tipo de 

ontologia. É essa ontologia, também, que permite vislumbrar as 

possibilidades de superação da atual forma social (e seu inerente 

sociometabolismo alienado e alienante) como transformação ontológica 

de sua essência - no sentido do “rompimento efetivo na continuidade 

ontológica objetiva do capital” (Ibid., p. 48) na direção de uma 

comunidade humana emancipada. Segundo Mészáros, ainda, é essa 

compreensão dialética da relação entre ontologia e antropologia que 

possibilitou a Marx realizar sua grande síntese e formular os programas 

práticos para a superação do sistema do capital. Na formulação 

marxiana, o proletariado se configura  

 
não simplesmente como uma força sociológica 

diametralmente oposta ao ponto de vista do 

capital – e assim permanecendo na órbita desse 

último -, mas como uma força histórica que se 

transcende a si mesma e que não pode deixar de 

superar a alienação (isto é, a forma historicamente 

dada de objetivação) no processo de realização de 

seus próprios objetivos imediatos, os quais 

coincidem com a “reapropriação da essência 

humana”. (Ibid., p. 65) 

 

                                                                                                                           
determinantes, serão nelas processados, inclusive em curto prazo, mas 

especialmente em função das descobertas de Marx no curso de sua crítica da 

Economia Política – quando o essencial dessas descobertas estiver realizado (ao 

fim dos anos 1850 e no início do decênio seguinte), formulações que implicam 

uma teoria da alienação enriquecida, sobretudo muito mais determinada e 

concretizada historicamente, estarão na base da análise marxiana do fetichismo 

(tal como apresentada n‟O Capital)” (2015, p. 55-6). Por fim podemos 

acrescentar a significativa opinião de outros dois estudiosos, Mário Duayer e 

João Leonardo Medeiros, para quem “a partir da análise das formulações de 

Marx nos primeiros capítulos de O Capital, mas igualmente presente em outras 

de suas obras, iniciais e tardias, é possível defender uma reinterpretação de sua 

teoria em que a categoria da exploração, a despeito de sua relevância, não é a 

categoria fundamental do pensamento de Marx, sendo, na verdade, 

subordinada à categoria do estranhamento (ou alienação, como costuma ser 

denominada)” (2088, p. 155, grifos nossos). 



74 
 

 
 

Fica claro, desse modo, como, na visão ontológica de Marx, a 

relação de contradição antagônica entre o capital e o proletariado é 

central. Mészáros, em seu estudo, mostra de que modo essa nova teoria 

tem na noção de “trabalho alienado” o ponto de convergência dos 

aspectos heterogêneos da alienação. Nos Manuscritos econômico-

filosóficos, o trabalho é considerado tanto em sua acepção geral, 

enquanto “atividade produtiva” - e, nessa condição, “determinação 

ontológica fundamental da humanidade” (Ibid., p. 78) -, quanto em sua 

dimensão particular, como realidade formada pela divisão capitalista do 

trabalho. “É nesta última forma – a atividade estruturada em moldes 

capitalistas – que o „trabalho‟ é a base de toda a alienação” (Ibid., p. 78). 

O filósofo húngaro demonstra que, dentro da concepção 

marxiana de alienação, existem alguns conceitos centrais: “atividade”
24

, 

                                                           
24

 A respeito desse tema, Mészáros esclarece que “o conceito de Marx de 

„atividade‟ como prática ou „atividade produtiva‟ – identificada tanto em seu 

sentido positivo (como objetivação e autodesenvolvimento humanos, como a 

automediação necessária do homem com a natureza), quanto em seu sentido 

negativo (como alienação ou mediação de segunda ordem) – assemelha-se à 

concepção dos economistas políticos, por ser concebida numa forma sensível. 

Sua função teórica é, no entanto, radicalmente diferente. Pois Marx compreende 

que o fundamento não-alienado daquilo que se reflete de uma forma alienada na 

economia política como uma esfera particular é a esfera ontológica 

fundamental da existência humana e, portanto, o fundamento último de todos os 

tipos e formas de atividade. Assim, o trabalho, em sua „forma sensível‟, assume 

sua significação universal na filosofia de Marx. Ele se torna não só a chave para 

entender as determinações inerentes a todas as formas de alienação, mas 

também o centro de referência de sua estratégia prática apontada para a 

superação real da alienação capitalista” (Ibid., p. 86). Mais adiante, o filósofo 

húngaro complementa essa asserção dizendo que: “Na concepção dialética de 

Marx o conceito-chave é a „atividade humana produtiva‟, que nunca significa 

simplesmente „produção econômica‟. Já desde o princípio ela é muito mais 

complexa do que isso, como de fato indicam as referências de Marx à ontologia. 

Defrontamo-nos aqui com uma estrutura extremamente complicada, e as 

afirmações de Marx sobre a significação ontológica da economia só serão 

compreendidas se formos capazes de apreender a idéia marxiana das múltiplas 

mediações específicas, nos mais variados campos da atividade humana, as quais 

não são simplesmente „construídas sobre‟ uma base econômica, mas também 

estruturam ativamente esta última, por intermédio de sua estrutura própria 

enormemente intrincada e relativamente autônoma. Só se conseguirmos 

compreender dialeticamente essa multiplicidade de mediações específicas, 

poderemos realmente entender a noção marxiana de economia. Pois se esta é o 

„determinante último‟, é também um „determinante determinado‟: ela não existe 



75 
 

 
 

“divisão do trabalho”, “intercâmbio” e “propriedade privada”. Nesse 

contexto, o projeto da superação da alienação é concebido como a 

supressão destes três últimos elementos, as mediações alienadas 

originadas historicamente, “que se interpõem entre o homem e a sua 

atividade e o impedem de se realizar em seu trabalho, no exercício de 

suas capacidades produtivas (criativas), e na apropriação humana dos 

produtos de sua atividade” (Ibid., p. 78), ou como as chama Mészáros, 

as “mediações de segunda ordem”
25

, qualitativamente diferentes das 

“mediações de primeira ordem”, referentes à atividade produtiva 

humana, isto é, a relação fundamental do homem com a natureza e do 

homem com os outros homens.  

                                                                                                                           
fora do complexo sempre concreto e historicamente mutável de mediações 

concretas, inclusive as „mais espirituais‟. Se a „desmistificação‟ da sociedade 

capitalista, devido ao „caráter fetichista‟ de seu modo de produção e troca, tem 

de partir da análise da economia, isso não significa de nenhum modo que os 

resultados dessa investigação econômica possam ser simplesmente transferidos 

para outras esferas e níveis. Mesmo em relação à cultura, à política, ao direito, à 

religião, à arte, à ética etc., da sociedade capitalista, ainda é necessário 

encontrar aquelas complexas mediações, em distintos níveis de generalização 

histórico-filosófica, que nos permitem chegar a conclusões confiáveis tanto 

sobre as formas ideológicas específicas em questão como sobre a forma dada, 

historicamente concreta, da sociedade capitalista como um todo. E isso é ainda 

mais evidente se tentarmos transferir a investigação para um nível mais geral, 

como de fato se torna necessário no curso da análise estrutural de qualquer 

forma particular de sociedade, ou de qualquer forma específica de atividade 

humana. Não se pode compreender o „específico‟ sem identificar suas múltiplas 

interconexões com um determinado sistema de mediações complexas. Em 

outras palavras: devemos ser capazes de ver os elementos „atemporais‟ 

(sistemáticos) na temporalidade, e os elementos temporais nos fatores 

sistemáticos. Evidentemente, o „determinismo econômico‟ nega a inter-relação 

dialética de temporalidade e atemporalidade, de descontinuidade e continuidade, 

de história e estrutura” (Ibid., p. 108-9). 
25

 Em um momento posterior de seu estudo, Mészáros delineará uma lista mais 

detalhada dessas mediações de segunda ordem capitalistas: “o caráter fetichista 

da mercadoria, troca e dinheiro; trabalho assalariado; competição antagônica; 

contradições internas mediadas pelo Estado burguês; o mercado; a reificação da 

cultura etc.” (Ibid., p. 227-8). A teorização de Mészáros sobre as mediações que 

compõem o ser contraditório do capital se complexificará ao longo dos anos, em 

razão de suas investigações teóricas e históricas. Veremos adiante como isso se 

dá, quando analisarmos a produção intelectual de Mészáros posterior ao livro A 

teoria da alienação em Marx.  



76 
 

 
 

Conforme o filósofo húngaro, “essa „mediação de segunda 

ordem‟ só pode nascer com base na ontologicamente necessária 

„mediação de primeira ordem‟ – como a forma específica, alienada, 

desta última. Mas a própria „mediação de primeira ordem‟ – a atividade 

produtiva como tal – é um fator ontológico absoluto da condição 

humana” (Ibid., p. 78). Assim, a forma específica do trabalho como 

trabalho assalariado se relaciona com a atividade humana em geral 

como o particular se relaciona com o universal. A confusão entre essas 

instâncias, mediações de primeira e de segunda ordem, condições 

absolutas e condições historicamente relativas do trabalho, 

universalidade e particularidade no que tange aos aspectos da atividade 

produtiva, impossibilita que se coloque corretamente a questão da 

transcendência prática da alienação. 

Daí que, explica Mészáros,  

 
o estudo da economia política proporcionou a 

Marx uma análise bastante detalhada da natureza 

e do funcionamento da forma capitalista de 

atividade produtiva. Sua negação da alienação nos 

escritos anteriores [aos Manuscritos de 1844] 

estava centrada [...] na crítica das instituições 

existentes e das relações jurídico-políticas, e o 

“trabalho” só surgia negativamente, como uma 

determinação ausente da posição do indivíduo na 

“bürgerliche Gesellschaft”. Em outras palavras: 

surgia como um aspecto de uma sociedade na qual 

as esferas política e social estão divididas de tal 

modo que a posição do indivíduo na sociedade 

não é inerente ao seu trabalho. Antes dos 

Manuscritos de 1844 o fator econômico só surgia 

como um aspecto vagamente definido das relações 

sociopolíticas. [...] Tudo isso é bastante diferente 

nos Manuscritos de 1844. Nessa obra o ponto de 

partida ontológico de Marx é o fato auto-evidente 

de que o homem, parte específica da natureza 

(isto é, um ser com necessidades físicas 

historicamente anteriores a todas as outras), 

precisa produzir a fim de se manter, a fim de 

satisfazer essas necessidades. Contudo, ele só 

pode satisfazer essas necessidades primitivas 

criando necessariamente, no curso de sua 

satisfação por meio da sua atividade produtiva, 

uma complexa hierarquia de necessidades não-



77 
 

 
 

físicas, que se tornam assim condições igualmente 

necessárias à satisfação de suas necessidades 

físicas originais. As atividades e necessidades de 

tipo “espiritual” têm, assim, sua base ontológica 

última na esfera da produção material como 

expressões específicas de intercâmbio entre o 

homem e a natureza, mediado de formas e 

maneiras complexas. Como diz Marx: “toda a 

assim denominada história mundial nada mais é 

do que o engendramento do homem mediante o 

trabalho humano, enquanto o vir a ser [Werden] 

da natureza para o homem”. A atividade 

produtiva é, portanto, o mediador na “relação 

sujeito-objeto” entre homem e natureza. Um 

mediador que permite ao homem conduzir um 

modo humano de existência, assegurando que ele 

não recaia de volta na natureza, que não se 

dissolva no “objeto”. “O homem vive da 

natureza”, escreve Marx, “significa: a natureza é o 

seu corpo, com o qual ele tem de ficar num 

processo contínuo para não morrer. Que a vida 

física e mental do homem está interconectada com 

a natureza não tem outro sentido senão que a 

natureza está interconectada consigo mesma, pois 

o homem é uma parte da natureza”. A atividade 

produtiva é então a fonte da consciência, e a 

“consciência alienada” é o reflexo da atividade 

alienada ou da alienação da atividade, isto é, da 

auto-alienação do trabalho. (Ibid., p. 79-80, 

negritos no original) 

 

 Nesse contexto, o filósofo húngaro sublinha que, ao reconhecer 

que a “chave de toda alienação” se encontra no “trabalho alienado”, isto 

é, “a forma alienada da atividade produtiva prática do homem” (Ibid., p. 

215), Marx conseguiu estabelecer sua concepção em fundamentos 

sólidos. Foi porque a “auto-alienação do trabalho” se revelou como a 

causa última de todas as formas de alienação que o estudo crítico da 

economia, a compreensão adequada de suas leis e mecanismos, se impôs 

como uma necessidade fundamental: “tornou-se o elo vital no programa 

de alcançar o domínio sobre os vários fatores causais em questão, 

servindo ao propósito de superar praticamente a alienação em todas as 

esferas da vida” (Ibid., p. 215). Segundo Mészáros, os estudos de 

maturidade de Marx, amplamente focados na crítica da economia 



78 
 

 
 

política, mantêm o conceito de alienação como seu conceito central e 

desenvolvem as conquistas filosóficas estabelecidas nos Manuscritos 

econômico-filosóficos.  

Como resultado da alienação, tudo se torna “reificado” e 

passível de ser transformado em mercadoria. Como diz Mészáros, “as 

relações ontológicas fundamentais são viradas de cabeça para baixo” 

(Ibid., p. 80). O indivíduo passa a ser confrontado com as “coisas” e não 

tem consciência de seu “ser genérico”. O homem e suas relações, na 

forma social capitalista, se reduzem ao estado da natureza animal, à 

mera atividade individual, sem auto-determinação. Ele deixa de realizar 

a sua especificidade humana, isto é, a sua capacidade de auto-mediação. 

Surgem, nesse contexto, o culto da privacidade e a idealização do 

indivíduo abstrato.  

 
Assim, identificando a essência humana com a 

mera individualidade, a natureza biológica do 

homem é confundida com a sua própria natureza, 

especificamente humana. Pois a mera 

individualidade exige apenas meios para a sua 

subsistência, mas não formas especificamente 

humanas – humanamente naturais e naturalmente 

humanas, isto é, sociais – de auto-realização, as 

quais são ao mesmo tempo manifestações 

adequadas da atividade vital de um Gattungwesen, 

um “ser genérico”. (Ibid., p. 80)  

 

A mera individualidade, explica Mészáros, que passa a ser 

cultuada mistificadoramente, não é uma especificidade humana, mas 

uma categoria universal da natureza em geral. Assim, ao se conformar 

com a alienação, a atividade produtiva deixa de mediar, de modo 

humano, a relação sujeito-objeto entre homem e natureza, levando “o 

indivíduo isolado e reificado a ser reabsorvido pela „natureza‟” (Ibid., p. 

81). A crítica de Marx, nesse sentido, busca a superação desse estado de 

coisas e a instauração de uma atividade produtiva adequadamente 

mediada, que permita a realização da “natureza do homem”, isto é, o seu 

“ser genérico”, de maneira plena, portanto omnilateral
26

.  

                                                           
26

 Como explica Mészáros, a respeito da automediação: “a relação entre o 

homem e a natureza é „automediadora‟ num duplo sentido. Primeiro, porque é a 

natureza que se media consigo mesma no homem, localizado numa parte 

específica da natureza. Assim, na atividade produtiva, sob o primeiro de seus 

aspectos ontológicos duais, a natureza medeia a si mesma com a natureza; e, 



79 
 

 
 

Isso exige a superação das mediações de segunda ordem 

mencionadas acima (a divisão do trabalho, a propriedade privada e o 

intercâmbio capitalistas), que subordinam as mediações de primeira 

ordem da atividade produtiva e as deixam reféns de uma “lei natural 

cega”, da necessidade da “produção de mercadorias destinada a 

assegurar a reprodução do indivíduo isolado e reificado, que não é mais 

do que um apêndice desse sistema de „determinações econômicas‟” 

(Ibid., 81). 

Desse modo, como explica Mészáros,  

 
a atividade produtiva do homem não pode lhe 

trazer realização porque as mediações de segunda 

ordem institucionalizadas se interpõem entre o 

homem e sua atividade, entre o homem e a 

natureza, e entre o homem e o homem. (As duas 

últimas já estão implícitas na primeira, isto é, na 

interposição das mediações de segunda ordem 

capitalistas entre o homem e sua atividade, na 

subordinação da atividade produtiva a essas 

mediações. Pois se a automediação do homem for 

ainda mediada pela forma capitalisticamente 

institucionalizada de atividade produtiva, então a 

natureza não pode mediar a si mesma com a 

natureza e o homem não pode mediar a si mesmo 

com o homem. Ao contrário, o homem é 

confrontado pela natureza de uma maneira hostil, 

sob o império de uma “lei natural” que domina 

cegamente por meio do mecanismo do mercado 

(intercâmbio) e, de outro lado, o homem é 

confrontado pelo homem de uma maneira hostil, 

no antagonismo entre capital e trabalho. A inter-

relação original do homem com a natureza é 

transformada na relação entre trabalho 

assalariado e capital, e no que concerne ao 

trabalhador individual o objetivo de sua atividade 

está necessariamente confinado à sua auto-

reprodução como simples indivíduo, em seu ser 

físico. Assim, os meios se tornam os fins últimos, 

enquanto os fins humanos são transformados em 

                                                                                                                           
sob o segundo aspecto ontológico – em virtude de que a atividade produtiva é 

inerentemente atividade social -, o homem medeia a si mesmo com o homem.” 

(Ibid., p. 81) 



80 
 

 
 

simples meios subordinados aos fins reificados 

desse sistema institucionalizado de mediações de 

segunda ordem.) (Ibid., p. 81-2) 

 

 Conforme explica o filósofo húngaro, Marx estabelece a 

distinção entre trabalho como “manifestação de vida” e trabalho como 

“alienação da vida”. No primeiro caso, a atividade produtiva 

corresponde à própria vida, a uma necessidade interior e inerente ao ser 

social, ao passo que no segundo, o trabalho é mero meio de vida, 

imposto como uma necessidade externa - o homem, aqui, está 

desumanizado, submisso a um mediador estranho, que o impede de 

realizar a mediação de si mesmo. Para Mészáros, a questão da alienação, 

colocada nesses termos, possibilita que o projeto político da Aufhebung 

seja concebido em termos concretos, práticos, como superação das 

mediações alienadas – “isto é, da mediação de segunda ordem 

institucionalizada de maneira capitalista” (Ibid., p. 88-9) – que embasam 

a alienação
27

. 

                                                           
27

 Em outro momento, Mészáros afirmará que a superação da alienação não 

pode ser concebida em termos absolutos e definitivos. Isto é, uma superação 

completa da alienação, de modo que o homem atingisse uma utópica “idade do 

ouro”, onde todas as contradições sociais estariam suprimidas, seria algo 

contraditório em termos (Ibid., p. 222). Algum elemento da alienação sempre irá 

persistir, na forma de alguma contradição entre o indivíduo e a sociedade de seu 

contexto histórico. Segundo o filósofo húngaro, o que temos que ter em mente 

não é apenas o conteúdo e a forma daquilo que combatemos, mas 

fundamentalmente a “tendência geral de desenvolvimento do fenômeno em 

questão”. Daí que “o capitalismo não se caracteriza simplesmente pela 

alienação e reificação, mas também pela maximização da tendência à alienação, 

a tal ponto que é a existência mesma da humanidade que está em jogo. O que dá 

sentido à opção humana pelo socialismo não é a promessa enganadora de um 

absoluto fictício (um mundo do qual todas as possíveis contradições estejam 

eliminadas para sempre), mas a possibilidade real de transformar uma tendência 

ameaçadoramente crescente de alienação numa tranqüilizadora tendência 

decrescente. Isso, em si, já seria uma conquista qualitativa no sentido de uma 

superação efetiva, prática, da alienação e reificação. Mas outras conquistas 

importantes são possíveis, não só no plano da inversão da tendência geral, mas 

também em relação ao caráter substancialmente diferente – auto-realizador – 

das formas específicas da atividade humana, livres da sujeição a meios 

alienados a serviço da perpetuação das relações sociais de produção reificadas. 

A substituição das „mediações de segunda ordem‟ capitalistas, alienadas e 

reificadas, por instrumentos e meios de intercâmbio humano conscientemente 

controlados é o programa sócio-historicamente concreto dessa transcendência” 



81 
 

 
 

Com a elaboração desses conceitos, diz o filósofo húngaro, “o 

sistema de Marx in statu nascendi está virtualmente concluído” (Ibid., p. 

89), restando desenvolver a compreensão teórica do fenômeno da 

alienação em toda sua amplitude e complexidade. “Mas todas as 

concretizações e modificações ulteriores da concepção de Marx – 

inclusive algumas grandes descobertas do velho Marx – são realizadas 

sobre a base conceitual das grandes aquisições filosóficas tão claramente 

evidentes nos Manuscritos econômico-filosóficos de 1844” (Ibid., p. 89). 

O conceito de alienação será, assim, “o núcleo da teoria de Marx, a ideia 

básica do sistema marxiano” (Ibid., p. 91). 

 

3.2 Aspectos econômicos da teoria da alienação 

 

Feitas as primeiras elucidações a respeito do conceito de 

alienação em Marx, Mészáros passa a analisar alguns de seus principais 

aspectos. O primeiro deles é o aspecto econômico. Aqui, o filósofo 

húngaro explica que o que permitiu a Marx chegar a resultados mais 

profundos, na compreensão da sociedade capitalista, do que a economia 

política clássica foi, primeiramente, o ponto de vista adotado pelo 

pensador alemão, que está intimamente vinculado ao seu método de 

pesquisa. Esse ponto de vista, bem entendido, é a perspectiva 

criticamente adotada do trabalho para a compreensão do ser social, uma 

perspectiva superior em seu horizonte cognitivo ao ponto de vista das 

classes dominantes, assumido pelos economistas clássicos. 

Tal abordagem possibilitou a Marx, entre outras coisas, 

compreender que a atividade produtiva dotada de propósito (finalidade) 

                                                                                                                           
(Ibid., p. 228). Por fim, Mészáros esclarece que essa transcendência é possível 

na medida em que: “1) O desenvolvimento das forças produtivas permita a 

negação radical da alienação capitalista; 2) O amadurecimento das contradições 

sociais do capitalismo (no mais íntimo intercâmbio com o desenvolvimento das 

forças produtivas) empurre o homem a mover-se na direção de uma Aufhebung; 

3) Os conhecimentos dos seres humanos sobre as características objetivas de 

seus instrumentos lhes capacitem a elaborar as formas de controle e intercâmbio 

que impeçam a reprodução das velhas contradições em nova forma; 4) A 

transformação radical da educação, de mero instrumento de hegemonia 

burguesa num órgão de autodesenvolvimento e automediação consciente, 

inspire os indivíduos a produzirem „segundo suas verdadeiras capacidades 

humanas‟, unificando conhecimento e ideias, projeto e execução, teoria e 

prática, bem como integrando as aspirações particulares dos indivíduos sociais 

aos objetivos, conscientemente adotados, da sociedade como um todo” (Ibid., p. 

230). 



82 
 

 
 

está na base da constituição do homem, ou seja, a atividade consciente 

cria o homem (e a si mesma), e somente em determinadas circunstâncias 

sua essência e seus produtos se convertem em mercadorias. O trabalho 

se torna, então, trabalho alienado, que, nas condições do capitalismo, 

assume a forma de trabalho assalariado, e que, por ser uma construção 

histórica, tem, por isso, a possibilidade de ser superado. Segundo 

Mészáros, é justamente a questão da necessidade de superação do 

trabalho alienado que leva Marx a se interessar pelos problemas da 

economia política, pelos problemas das mediações de segunda ordem 

criadas pelo trabalho alienado e que confrontam o homem como um 

poder estranho. 

Como afirma o filósofo húngaro, 
 

o interesse de Marx pelos problemas da economia 

política está diretamente relacionado com esta 

questão da superação [da alienação]. Ele enfatiza 

que “no movimento da propriedade privada, 

precisamente da economia, o movimento 

revolucionário inteiro encontra tanto a sua base 

empírica quanto teórica, disso é fácil reconhecer a 

necessidade”; [...] É bastante evidente que não 

podemos combater o estranhamento da vida real – 

isto é, o estranhamento econômico – sem dominar 

teoricamente os complexos problemas econômico-

sociais nele envolvidos. (Ibid., p. 118, negritos no 

original)  

  

A compreensão de Marx sobre a economia visa à efetivação de 

uma ação revolucionária de cunho social e político, isto é, que não 

intenciona melhorias no interior da estrutura social dada, mas que a 

supere como um todo. Como explica, mais uma vez, Mészáros, Marx 

“está interessado pelos problemas da economia apenas na medida em 

que eles revelam a complexa hierarquia da estrutura que ele deseja ver 

positivamente transcendida” (Ibid., idem). Nesse sentido, o ponto de 

vista da análise econômica de Marx não é econômico, mas político, na 

medida em que a política é considerada como a mediação entre o 

presente alienado e o futuro emancipado da sociedade.  
Por isso, as categorias de análise de Marx, mesmo quando está 

tratando de assuntos especificamente econômicos, possuem um caráter 

político, “e as referências ao futuro são portanto uma parte integral de 

suas categorias” (Ibid., p. 119) – o termo emancipação, por exemplo, 



83 
 

 
 

nesse contexto, tem uma conotação eminentemente política. O que 

Mészáros afirma sobre esse ponto é significativo: 

 
O procedimento de Marx é, então, o de partir de 

uma análise econômica concebida como a base 

teórica de uma ação política desejada. Isso não 

significa, porém, que ele identifique a 

“transcendência” com essa ação política. Ao 

contrário, ele com frequência ressalta que a 

alienação da atividade produtiva só pode ser 

superada na esfera da produção. A ação política 

só pode criar as condições gerais; as quais não são 

idênticas à superação efetiva da alienação, mas 

sim um pré-requisito necessário a ela. O processo 

concreto de superação propriamente dito está no 

futuro, bem à frente do período da ação política 

que cria as condições necessárias para que se 

inicie o processo de transcendência positiva. Não 

podemos dizer a que distância está esse processo 

no futuro, porque isso depende de muitas 

condições, inclusive do desenvolvimento 

científico. De qualquer modo, não pode haver 

dúvidas de que o velho Marx localizou esse 

processo de transcendência positiva num futuro 

ainda mais distante do que o jovem Marx. (Ibid., 

p. 120-1, negritos no original) 

 

 A alienação vem, evidentemente, de contextos históricos 

anteriores ao capitalismo. Ela se vincula à propriedade privada em geral, 

suas diferentes formas tais como apareceram na história. Na 

argumentação de Marx, nos Manuscritos econômico-filosóficos,ela já é 

inerente, por exemplo, às relações feudais, “pois a propriedade da terra é 

a base do domínio da propriedade privada” (Ibid., p. 125). Assim, a 

propriedade feudal é considerada uma manifestação particular da 

alienação, na qual o solo, monopolizado por poucos grandes senhores, 

se tornou estranhado do homem em geral, opondo-se a ele como um 

poder hostil.  

A terra, aqui, alienada por um grupo de homens, tem como 

expressão ideológica dessa condição a afirmação da própria 

parcialidade desse grupo de homens, que passam a ser considerados 

como possuidores de uma ascendência divina, em contraposição aos 

demais membros (profanos) da sociedade. A suposta ascendência divina 



84 
 

 
 

conferia a essa determinada parcialidade uma legitimidade fictícia, 

individualizada e personificada, tornando desnecessário o conceito 

universal de homem, de fato inexistente na ideologia feudal. Tal 

conceito, explica Mészáros, apenas “foi popularizado por aqueles que 

combateram o poder feudal e sua ideologia” (Ibid., idem).  

Com o desenvolvimento das relações capitalistas, a terra 

precisava ser considerada alienável, o que era impossível se ela fosse 

tomada como oriunda de alguma ascendência divina. Note-se, então, 

que, no interior dessa nova visão de mundo, correspondente às 

exigências do capitalismo, a alienação como tal não é combatida, mas 

afirmada sob uma forma específica. Como assinala o filósofo húngaro, 

“eles [os pensadores antifeudais] afirmavam o princípio da alienação e 

alienabilidade numa forma universal, estendendo sua esfera a todos os 

aspectos da vida humana, inclusive a „auto-alienação‟ e a 

„autoalienabilidade‟. E o fizeram em nome do „homem‟” (Ibid., idem). 

O princípio da alienação e da alienabilidade, universalizado, trará a 

noção de igualdade como um de seus elementos principais. Assim, 

todos os indivíduos pertencem à classe de “homens” – e não mais 

deuses - e são, nesse sentido, iguais.  

Assim, como explica Mészáros,  
 

tão logo essa igualdade é afirmada, é 

imediatamente negada, porque o conceito de 

alienação e inalienabilidade implica exclusão. De 

fato, a forma pela qual a terra pode ser alienada é 

necessariamente uma forma que transfere os 

direitos de posse – embora não em princípio, 

como na ideologia feudal, mas de fato – a um 

número limitado de pessoas. Ao mesmo tempo – e 

novamente não em princípio, mas na prática 

necessariamente implícita à noção de 

inalienabilidade – o resto da população é excluído 

da posse da terra. (Ibid., p. 126) 

 

O princípio da igualdade se realiza de forma abstrata, legalista-

formal, relacionado com direitos de posse, direitos iguais, direitos 
humanos, etc. Para Mészáros, surge, nesse momento, uma “contradição 

irreconciliável entre forma e conteúdo: a nova parcialidade do conteúdo 

motivador e a universalidade formal do apelo ideológico” (Ibid., idem). 

É uma nova parcialidade (burguesa) que se afirma, mas agora apelando 

para uma justificativa calcada em elementos ideológicos de cunho 



85 
 

 
 

universal. Ou seja, a alienação, antes calcada na parcialidade própria à 

ideologia feudal, agora se realiza apoiada num princípio universal. Ora, 

nesse contexto, o ponto de vista adotado por Marx, qualitativamente 

diferente do ponto de vista dos Direitos do Homem, foi o que lhe 

permitiu realizar a denúncia dessa contradição. 

Na propriedade agrária feudal, o laço entre a terra e o seu 

proprietário é predominantemente político, isto é, a terra não está ainda 

reduzida à condição de mera riqueza material. A propriedade rural 

“individualiza-se com o seu senhor” aparece como “seu corpo 

inorgânico”. A dominação aqui exercida pelo senhor sobre os que 

trabalham na sua propriedade assume um caráter próximo ao de 

nacionalidade (portanto, um caráter político), mais do que “dominação 

do mero capital”
28

 (Marx, apud Mészáros, Ibid., idem). Quando a 

                                                           
28

 Nos Manuscritos econômico-filosóficos, tal concepção marxiana fica 

evidenciada no capítulo em que o filósofo alemão analisa a renda da terra. A 

esse respeito, a seguinte colocação de Marx é esclarecedora: “A propriedade 

fundiária dá ao seu senhor o nome, como um reino ao seu rei. Sua história 

familiar, a história de sua casa etc., tudo isso individualiza para ele a posse 

fundiária e faz dela inclusive formalmente a sua casa, uma pessoa. De igual 

modo, os cultivadores da posse fundiária não têm a relação de diaristas, mas 

sim, em parte, eles próprios são propriedade dela, assim como os servos estão, 

em parte, numa relação de respeito para com ela, de submissão e de obrigação. 

Sua posição com relação a eles é, por isso, imediatamente política e tem, de 

igual modo, um lado acolhedor. Costumes, caráter etc., modificam-se de uma 

propriedade (Grundstück) para a outra, e parecem profundamente unidos a ela, 

enquanto mais tarde somente a bolsa do homem se liga à propriedade, não seu 

caráter, sua individualidade. Finalmente, ele não procura tirar a máxima 

vantagem possível de sua posse fundiária. Antes, ele consome o que ali está, e 

deixa tranquilamente aos servos e arrendatários o cuidado da acumulação. [...] É 

necessário que esta aparência seja supra-sumida (aufgehoben), que a 

propriedade fundiária, a raiz da propriedade privada, seja completamente 

arrastada para dentro do movimento da propriedade privada e se torne 

mercadoria; que a dominação do proprietário apareça como a pura dominação 

da propriedade privada, do capital, dissociado de toda coloração política; que a 

relação entre proprietário e trabalhador se reduza à relação nacional-econômica 

de explorador e explorado; que toda a relação pessoal do proprietário com sua 

propriedade termine, e esta se torne, ela mesma, apenas riqueza material coisal; 

que no lugar do casamento de honra com a terra se instale o casamento por 

interesse, e a terra, tal como o homem, baixe do mesmo modo a valor de 

regateio. É necessário que aquilo que é a raiz da propriedade fundiária, o 

sórdido interesse pessoal, apareça também na sua cínica figura. É necessário 

que o monopólio inerte se transmute em monopólio em movimento e inquieto – 



86 
 

 
 

propriedade feudal é derrotada pelo novo modo de produção, o elemento 

econômico passa a se sobrepor à relação política.  

A própria economia política, diz Mészáros, “em sua referência 

ao conceito de homem, assume o curso da negação dessa „espécie 

estreita de nacionalidade‟” (2006, p. 127). A economia política visará à 

universalidade, primeiro nacionalmente, e depois numa escala 

cosmopolita, o que lhe permitirá formular “claramente as condições de 

uma alienação sem obstáculos” (Ibid. idem). Dessa forma, “a evolução 

da parcialidade política para a universalidade econômica significa que a 

alienação particular, ou „específica‟, é transformada em uma alienação 

universal” (Ibid., idem). 

Em consequência, a política vai perdendo seu poder mediador, 

que passa a ser assumido cada vez mais por elementos econômicos (o 

dinheiro). Como afirma Mészáros, nesse sentido,  

 
quanto mais o dinheiro assume a função 

mediadora da política, mais evidente se torna a 

divisão entre a propriedade e o trabalho, e mais 

diminui o poder e o alcance da política direta. (É 

claro que estamos falando de uma tendência e, 

portanto, devemos ressaltar que a política direta 

nunca perde completamente sua função e seu 

poder mediadores.). (Ibid., p. 128) 

 

 Vemos, assim, que a primeira fase no desenvolvimento da 

alienação do trabalho possui uma forma política. Essa relação política é 

pré-condição para a gênese de uma sociedade capitalista baseada num 

princípio econômico de regulação sociometabólica
29

. Diz Mészáros: 

                                                                                                                           
a concorrência; [que] a fruição ociosa do suor e do sangue alheios se transmute 

num comércio multiativo com os mesmos. Finalmente, é necessário que nesta 

concorrência a propriedade fundiária mostre, sob a figura do capital, a sua 

dominação tanto sobre a classe trabalhadora, quanto sobre os próprios 

proprietários, na medida em que as leis do movimento do capital os arruínem ou 

promovam. Assim, entra no lugar do provérbio medieval: nenhuma terra sem 

senhor (nulle terre sans seigneur), o provérbio moderno: o dinheiro não tem 

dono (l’argent n’a pas de maître), no qual é exprimida a completa dominação 

da matéria morta sobre o homem” (2009, p. 74-5). 
29

 Mais à frente, Mészáros complementa essa explicação dizendo que: “a 

primeira fase no desenvolvimento da alienação do trabalho tinha de assumir 

uma forma política, porque a existência de um produto agrícola excedente não 

contém nenhuma determinação econômica quanto à forma de sua apropriação. 



87 
 

 
 

“uma precondição essencial da alienação universal (econômica) é a 

realização da alienação específica (afetada politicamente). A alienação 

universal implica logicamente a alienação parcial e [...] também 

historicamente a alienação deve ser primeiro político-parcial antes de se 

tornar econômico-universal” (Ibid., p. 129). 

 É a alienação “econômico-universal” que se expressa nas 

mediações que acima mencionamos: divisão do trabalho, propriedade 

privada e intercâmbio (troca, mercado). Elas se condicionam e se 

sustentam reciprocamente. Segundo Mészáros, “os aspectos mais 

importantes desse modo de produção, diretamente relevantes para o 

nosso problema [a alienação e sua superação], são a „reificação‟, o 

„trabalho abstrato‟ e os „apetites imaginários‟” (Ibid., p. 133).  

A reificação se traduz no fato de que o homem não só está 

sujeito ao poder das coisas, mas ele mesmo se torna coisa, sendo que 

suas necessidades humanas são satisfeitas apenas na medida em que 

contribuem para a acumulação do capital. O trabalho abstrato, por sua 

vez, “é o trabalho unilateral, maquinal, e, evidentemente, é o resultado 

da divisão do trabalho sob as condições da concorrência” (Ibid., p. 134), 

o trabalho como micro-fragmento do trabalho geral. Já os “apetites 

imaginários” dizem respeito às carências criadas intencionalmente nas 

pessoas pelo sistema a fim se satisfazer sua necessidade de reprodução. 

Tais aspectos estão intimamente relacionados, obviamente, com as 

mediações alienadas da forma social capitalista.  

Como explica, mais uma vez, Mészáros, sinteticamente, 

a divisão do trabalho [...] ao invés de libertar o homem de sua 

dependência da natureza, [...] continua a criar limitações novas e 

artificiais, desnecessárias. Assim, paradoxalmente, devido à “lei natural 

baseada na inconsciência dos participantes”, quanto mais a propriedade 

privada – obedecendo à lei da concorrência – estende seu poder e sua 

esfera, fornecendo ao homem-mercadoria uma grande abundância de 

mercadorias, tanto mais tudo se torna sujeito a um poder exterior ao 

homem. E para tornar a contradição ainda mais aguda, isso se aplica não 

só ao trabalhador, mas também ao dono da propriedade privada. (Ibid., 

p. 134-5) 

 

                                                                                                                           
Um princípio econômico de apropriação e redistribuição só pode operar em 

nível bastante elevado de desenvolvimento e pressupõe uma relação já fixada 

politicamente entre produção e apropriação” (Ibid., p. 139). 



88 
 

 
 

 Ao fazer a crítica das mediações de segunda ordem que dão 

forma à alienação – e das suas representações mais vigorosas, expressas 

nas teorias dos economistas políticos -, Marx chega, então, a um novo 

conceito de homem. Vale a pena ler, novamente, o que escreve 

Mészáros nesse sentido: 

 
Toda abordagem de Marx é caracterizada por uma 

referência constante ao homem em oposição à 

condição de trabalhador assalariado. Isso só é 

possível porque sua abordagem é baseada numa 

concepção de natureza humana radicalmente 

oposta à da economia política. Ele nega que o 

homem seja um ser essencialmente egoísta, 

porque não aceita algo como uma natureza 

humana fixa (e, na realidade, não aceita nada 

fixo). Na visão de Marx, o homem não é, por 

natureza, nem egoísta, nem altruísta. Ele se torna, 

por sua própria atividade, aquilo que é num 

determinado momento. E assim, se essa atividade 

for transformada, a natureza humana hoje egoísta 

se modificará, de maneira correspondente. E aqui 

podemos ver quão decisivo é o fato de que na 

teoria de Marx não existe elemento estático. As 

complexas manifestações da vida humana, 

inclusive suas formas objetivadas e institucionais, 

são explicadas numa referência última a um 

princípio dinâmico: a própria atividade. Isso 

contrasta de maneira aguda com as concepções 

que tentaram deduzir as várias características da 

forma dada de sociedade, inclusive a propriedade 

privada, de uma concepção estática 

arbitrariamente suposta de uma natureza humana 

fixa. Na visão de Marx, a propriedade privada e 

suas consequências humanas têm de ser 

explicadas historicamente, e não supostas ou 

deduzidas de uma suposição. De acordo com 

Marx, a propriedade privada é trazida à existência 

pela atividade alienada e então, por sua vez, afeta 

profundamente, é claro, as aspirações humanas. 

(Ibid, p. 137) 

 

 Evidencia-se que o centro de referência desse novo conceito de 

homem é a atividade produtiva humana, cuja essência é a socialidade (e 



89 
 

 
 

não o egoísmo). Por tal razão, a realização adequada da natureza 

humana não pode ser a luta de todos contra todos, mas a associação 

consciente. 

 

3.3 Aspectos políticos da teoria da alienação 

 

 As reflexões sobre os aspectos econômicos da alienação são 

iluminadas quando o filósofo húngaro analisa mais detidamente os seus 

aspectos políticos. Nesse momento, o tema da liberdade assume o posto 

de centro de referência e passa a ser discutido em sua interação 

recíproca com o também importante conceito de relações de 
propriedade. O tipo de atividade produtiva que supera a alienação e 

emancipa a humanidade só pode, pois, ser estabelecido a partir de 

determinado modo de relações de propriedade.  

Mészáros, então, se pergunta: “de que maneira, e até que ponto, 

uma determinada forma específica de propriedade impõe limitações à 

liberdade humana?” (Ibid., p. 141). Sua opinião é a de que tal 

questionamento deve ser discutido a partir de uma relação tríplice entre: 

1) A liberdade com relação à necessidade natural, atingida em uma 

determinada fase da história da humanidade; 2) A liberdade em relação 

ao poder de interferência de outros homens; e, finalmente, 3) A 

liberdade para exercer os poderes essenciais do homem. Assim, de 

acordo com o filósofo húngaro, “os aspectos políticos da teoria da 

alienação de Marx podem ser resumidos nessa relação tríplice entre a 

liberdade e as relações de propriedade existentes” (Ibid., p. 141), sendo 

que o que importa definir é, justamente, qual a forma determinada de 

relações de propriedade capaz de tornar o homem “mais livre” nos três 

sentidos listados acima
30

. 

Mészáros explica que o terceiro aspecto da liberdade pode ser 

considerado como a síntese dos dois primeiros, “pois a relação do 

homem com seus poderes essenciais é, ao mesmo tempo, sua relação 

com a natureza e com o „outro homem‟” (Ibid., p. 144). Nesse sentido, o 

que importa saber, justamente, é: quais são os “poderes essenciais” do 

                                                           
30

 Mészáros afirma, nesse sentido, que “a questão da alienação, nesse contexto, 

refere-se a um processo que afeta negativamente a liberdade nessa tríplice 

relação do homem com a natureza, com os „outros homens‟ e „consigo mesmo‟, 

isto é, com seus próprios poderes essenciais. Em outros termos: a alienação, sob 

esse aspecto, é a negação da liberdade humana em sentidos negativo e positivo” 

(Ibid., p. 142). 



90 
 

 
 

homem? Definindo essa questão, pode-se partir para o entendimento de 

como a alienação afeta a realização de tais poderes.  

O filósofo húngaro explica, então, que,  

 
na visão de Marx, os poderes essenciais do 

homem são as características e poderes 

especificamente humanos, isto é, aqueles que 

distinguem o homem das outras partes da 

natureza. “O trabalho é a propriedade ativa do 

homem”, e como tal é considerado como 

propriedade interna que se deve manifestar numa 

“atividade livre”. O trabalho é, portanto, 

específico no homem como uma atividade livre, 

sendo contrastado com as “funções animais, 

comer, beber e procriar”, que pertencem à esfera 

da necessidade. O poder do homem de objetivar a 

si mesmo por intermédio de seu trabalho também 

é um poder especificamente humano. Ele também 

deveria manifestar-se como a “objetivação da vida 

genérica do homem” e encerra características 

inerentemente humanas, na medida em que 

permite ao homem contemplar a “si mesmo num 

mundo criado por ele” e não somente no 

pensamento. Marx descreve o homem como “um 

ser universal, e por isso livre”, e o poder que lhe 

permite ser assim é derivado da socialidade. Isso 

significa que existe uma conexão direta entre 

liberdade, como universalidade do homem, e 

socialidade. [...] O denominador comum de todos 

esses poderes humanos é a socialidade. Mesmo os 

nossos cinco sentidos não são simplesmente parte 

de nossa herança animal. São desenvolvidos e 

refinados humanamente como resultado de 

processos e atividades sociais. Portanto, a questão 

crucial: as novas relações de propriedade 

[capitalistas] estimulam ou obstaculizam o avanço 

da socialidade como base de todos os poderes 

especificamente humanos? (Ibid., p. 145, negritos 

no original) 

 

 No capitalismo, o que ocorre é o contrário da afirmação da 

socialidade: “a propriedade privada isola cada um em sua própria 

solidão brutal”, diz Engels (apud Mészáros, ibid., idem). O trabalho, que 

deveria ser uma necessidade interna ao homem (no sentido de uma livre 



91 
 

 
 

autodeterminação) se torna uma determinação exterior. De expressão de 

vida por si mesma, passa a ser meio de vida (isto é, uma “mediação 

alienada” que se contrapõe à vida do homem
31

). De autoafirmação 

                                                           
31

 O conceito de mediação alienada ou mediador estranho (Ibid., p. 88) é 

trabalhado por Mészáros com referência a um texto pouco conhecido de Marx, 

incluído no suplemento do volume 1 dos Marx-Engels Werke - sigla: MEWE ou 

MEW. Trata-se da edição das obras de Marx e Engels publicada em Berlim, pela 

editora Dietz, entre 1957 e 1967, em 41 volumes – que, segundo Bottomore 

(2001), permaneceu incompleta. O filósofo húngaro faz uso desse texto para 

complementar sua reflexão a respeito dos Manuscritos econômico-filosóficos, 

especialmente quando Marx faz a diferenciação entre trabalho como 

manifestação de vida (Lebensäusserung) e trabalho como alienação da vida 

(Lebensentäusserung) – o trabalho é alienação da vida quando é mero meio de 

vida, imposto por uma necessidade externa, ao invés de constituir uma 

necessidade interior ao humano e, portanto, vida em si mesma –, e também, 

justamente, para definir o conceito de mediação alienada. O trecho em que 

Marx delineia esse conceito se refere, especificamente, ao dinheiro como 

mediador estranho, mas, é claro, tal conceito pode ser usado para a 

compreensão das demais mediações de segunda ordem constituintes do 

capitalismo. Por ser extremamente significativa nesse sentido, cremos que vale 

a pena transcrever na íntegra a passagem marxiana a que Mészáros faz 

referência. Diz Marx: “Mill resume perfectamente en un concepto la esencia del 

dinero cuando lo califica de intermediario del intercambio. Lo esencial del 

dinero no consiste ante todo en ser la enajenación de la propiedad, sino en el 

hecho de que la actividad mediadora – el movimiento o acto humano, social, 

mediante el cual los productos del hombre se complementan unos a otros – se 

encuentra enajenada en él y convertida en atributo suyo, como atributo de una 

cosa material, exterior al hombre. Por cuanto el hombre renuncia aquí a esta 

actividad mediadora esencial, los actos que realiza son los de un hombre que se 

há perdido a sí mismo, de un hombre deshumanizado. Incluso la relación com 

las cosas, la operación humana com ellas, se vuelve la operación de una entidad 

exterior al hombre y que está sobre él. El hombre mismo debería ser el 

mediador para los hombres, pero, en lugar de ello, a causa de este mediador 

ajeno, el hombre contempla su voluntad, su actividad, su relación com los otros 

como [si fueran] un poder independiente de él y de los otros” (1980, p. 126-7). 

Em espanhol, esse texto apareceu com o nome de Cuadernos de Paris, e sobre 

ele esclarece Adolfo Sánchez Vázquez: “Los Cuadernos de Paris fueron 

publicados por primera vez en su lengua original con el título de Ökonomische 

Studien (Excerpts) – Estudios económicos. Extractos – em el tercer tomo de la 

edición de Obras completas de Marx y Engels conocida por la sigla MEGA 

(Karl Marx/Friedrich Engels, Historisch-kritische Gesamtausgabe) publicada 

por el Instituto Marx-Engels-Lenin de Moscú. Dicho tomo apareció en 1932 en 

Berlín bajo la dirección de V. Adoratsky y en el ocupa las páginas 435-583. En 



92 
 

 
 

                                                                                                                           
el mismo tomo (pp. 33-172 y 589-596) se publicaron también íntegramente por 

primera vez los Manuscritos económico-filosóficos de 1844)” (1980, p. 15). A 

respeito desse escrito, composto no mesmo período histórico dos Manuscritos 

econômico-filosóficos,nota-se que Mészáros faz uso especialmente do caderno 

contendo os comentários de Marx aos Elements of political economy, de James 

Mill. Sobre esse trecho específico é útil ler ainda a seguinte importante 

observação de Vázquez: “Así como las notas [dos Cadernos de Paris]en las que 

el joven Marx se opone a Smith y Ricardo se hallan emparentadas con las del 

primero de los Manuscritos de 1844 en las que somete a crítica la economia 

política clássica, las notas sobre James Mill muestran una afinidad, por su 

temática de la enajenación, con la parte última de dicho primer manuscrito. Pero 

así como este último, en la parte en que somete a crítica la economia política, 

enlaza perfectamente con las notas de lectura de los tres primeros cuadernos y 

vienen a ser un desarrolo de la crítica esbozada en ellos, los comentários del 

Cuaderno IV (las notas sobre James Mill) enriquecen en un nuevo plano – con 

respecto al poder de la enajenación en la parte final del Primero Manuscrito, 

titulada „El trabajo enajenado‟. Cabe suponer por ello que fueron escritas a 

continuación del Primero Manuscrito como notas de lectura que habría de 

desarrollar más adelante. Ahora bien, de la misma manera que las notas sobre 

James Mill no constituyen una reiteración del tratamiento de la enajenación 

llevado a cabo en el Primer Manuscrito, tampoco encontramos en el texto 

posterior de los Manuscritos lo que pudiera considerarse como un desarrollo de 

ellas. Esto nos leva a suscribir la tesis expuesta al ser presentada la version rusa 

de dichas notas en el sentido de que debieron ser utilizadas en la parte perdida 

del Segundo Manuscrito. Como es sabido, de éste sólo se conservan las dos 

últimas hojas a las que los primeros editores de los Manuscritos del 44 dieron el 

título de „La relación de la propriedad privada‟” (Ibid., p. 29). É interessante 

observar que, tanto no estudo que realiza sobre os Cadernos de Paris, quanto 

em sua avaliação dos Manuscritos econômico-filosóficos, Vázquez – ao que 

parece, acompanhado por autores como Frederico (1995) - postula que, nesse 

estágio de seu desenvolvimento intelectual, Marx é um autor feuerbachiano em 

última instância, isto é, a crítica que realiza em relação à filosofia de Hegel e à 

economia política clássica é devedora da filosofia de Feuerbach. Outro 

estudioso do assunto, György Lukács, diverge dessa proposta e afirma que, 

nesse caso, somente a terminologia de Marx é devida a Feuerbach, sendo 

completamente outra a essência de sua formulação filosófica. Nas palavras do 

filósofo húngaro, “ainda que na terminologia do „humanismo real‟ de 

Feuerbach, Marx expressa aqui [em A questão judaica, portanto, já antes da 

escrita dos Cadernos de Paris e dos Manuscritos econômico-filosóficos] a 

oposição entre os resultados da revolução burguesa e da revolução socialista; 

desse modo, ele chega ao terreno a partir do qual podem ser reveladas as 

contradições internas da sociedade burguesa. [...] Nos Manuscritos econômico-

filosóficos, ainda que de forma embrionária, Marx já contrapõe à mistificação 



93 
 

 
 

como ser criador e criativo, o homem passa a autonegar-se orgânica e 

espiritualmente. 

A sociedade torna-se fragmentada e o indivíduo, empobrecido. 

Nesse sentido, diz Mészáros: “a alienação transforma a atividade 

espontânea no „trabalho forçado‟, uma atividade que é um simples meio 

de obter fins essencialmente animais (comer, beber, procriar), e com 

isso „o animal se torna humano, e o humano, animal‟” (2006, p. 146). É 

por isso que, nas condições das relações de propriedade capitalista, as 

objetivações humanas assumem a forma de “um poder alheio que 

confronta o homem de uma maneira hostil” (Ibid., idem). 

A transcendência positiva desse estado de coisas necessita 

combinar, por suposto, ações políticas e sociais. A política, que de início 

estabelece as precondições da transcendência
32

, “deve ser concebida 

                                                                                                                           
hegeliana e aos absurdos que dela resultam a concepção da história do 

materialismo histórico e dialético. Com isso, ao mesmo tempo, supera também 

definitivamente os limites de Feuerbach. [...] o materialismo aqui proclamado é, 

em oposição ao de Feuerbach, histórico e dialético” (2007, p. 165-6,190 e 194). 

Portanto, se Lukács estiver certo, Marx já tem a sua própria filosofia em 1844, e 

não como o quer Vázquez (1977), isto é, quando da redação das Teses sobre 

Feuerbach, em 1845. 
32

 Em outro momento de sua obra, Mészáros dá mais esclarecimentos a respeito 

de como a atividade política (não confundir com atividade política meramente 

institucional, formal, parlamentar, etc.) configura um momento primordial da 

atividade revolucionária. As classes sociais, diz o filósofo, não se definem 

somente em termos econômicos, e sim, também, a partir de suas determinações 

sociais, culturais, políticas - do mesmo modo, evidentemente, a luta de classes, 

envolve todos esses fatores. Tais instâncias compõem o ser concreto da classe 

por meio da manutenção de uma determinada “interação complexa” entre si 

“nos mais variados campos da atividade humana” - e isso apesar de haver, 

certamente, uma autonomia relativa entre as “partes” constituintes dessa 

totalidade. Um exemplo usado por Mészáros para demonstrar como a luta de 

classes envolve uma multiplicidade de elementos históricos estruturalmente 

interligados é o das greves. O filósofo húngaro explica que “as greves […] eram 

entusiasticamente recebidas por Marx – em nítido contraste com sua 

condenação categórica do luddismo -, não simplesmente porque contribuíam 

para o desenvolvimento da consciência da classe trabalhadora; ele tinha total 

consciência das limitações das greves a esse respeito. […] Ele insistia em seu 

significado para o desenvolvimento das forças produtivas, uma vez que elas 

forçavam a burguesia a introduzir dispositivos poupadores de trabalho, 

mobilizando a ciência a serviço de uma produtividade mais alta e, dessa forma, 

apressando substancialmente a maturação tanto dos potenciais produtivos 

quanto das contradições do capitalismo. O fator político adquire, desse modo, 



94 
 

 
 

como uma atividade cuja finalidade última é sua própria anulação” 

(2006, p. 147). O comunismo, como princípio político, tem, num 

primeiro momento, a função de negação da propriedade privada e, nesse 

sentido, é mediação transitória para um estágio mais alto no processo de 

emancipação
33

.  

Mas, explica Mészáros, a superação da alienação não pode ser 

vista como “negação da negação”, isto é, considerada em termos 

                                                                                                                           
seu significado em termos de um conjunto abrangente de determinação 

recíprocas, em virtude de sua contribuição efetiva para uma profunda 

modificação estrutural da totalidade dos processos sociais – desde a 

transformação abrangente dos meios de produção à criação de novas ideias, 

novos modos de organização, e novos instrumentos de ação defensiva e 

ofensiva – trazendo consigo a impossibilidade de neutralizar ou anular seu 

impacto total, apesar do sucesso temporário de medidas destinadas a subjugar o 

movimento sindical como força política” (2008, p. 60). As lutas de classes, 

então, que podem se expressar de várias maneiras, englobam fatores 

econômicos, sociais, políticos, científicos, culturais, etc., que interagem 

reciprocamente e afetam a estrutura de uma dada sociedade em sua totalidade. 

Todos esses elementos exercem uma profunda influência no desenvolvimento 

das classes e da consciência de classe, e vice-versa. As classes sociais formam, 

pois, uma relação antitética, um “antagonismo estrutural”, onde seus elementos 

constitutivos, sejam eles pertencentes ao lado positivo ou negativo, não podem 

ser absolutizados nem reconciliados. A consciência de classe, que deve se 

desenvolver a partir desse antagonismo, não depende de um insight subjetivo 

dos membros da classe, e sim de fatores objetivos. A superação desse conflito 

exige a “maturação” de certas condições também objetivas. Contudo, tais 

condições só atingem a sua “maturidade total” por meio de uma ação 

“autoconsciente” da própria classe social com “cadeias radicais”. Mészáros 

explica, nesse sentido, que: “assim, o fator „subjetivo‟ adquire uma importância 

crucial como precondição necessária de sucesso nesse estágio altamente 

avançado do desenvolvimento humano, quando a questão em pauta é a extinção 

– a auto-extinção – das condições de desumanização” (ibid., 64). É a ação 

política, autoconsciente, portanto, realizada a partir de determinadas condições 

reais, que pode dar início à superação do conflito de classes, por meio da 

efetivação de um processo de revolução social. 
33

 Mészáros explica que o “comunismo de natureza política” é, nesse sentido, a 

“„negação de uma negação‟, porque nega a propriedade privada, que em si é 

uma „negação da essência humana‟” (Ibid., p. 148). Mas a emancipação do 

homem não pode ser definida em termos negativos, visto que a negação (ou a 

negação da negação) é sempre dependente daquilo que nega. A afirmação de 

um novo tipo de sociedade é, aqui, o elemento decisivo e bem destacado por 

Mészáros na filosofia nascente de Marx.  



95 
 

 
 

meramente políticos. Nas suas palavras: “sua realização só pode ser 

concebida na universalidade da prática social como um todo” (Ibid., p. 

148). Nesse sentido, Marx fala, para além do comunismo político, no 

comunismo como “humanismo positivo que parte de si mesmo” (Marx 

apud Mészáros, Ibid., idem)
34

. Ou seja, a política se articula com a 

                                                           
34

 Essa passagem, referente ao comunismo como “humanismo positivo, que 

parte de si mesmo” encontra-se no capítulo Crítica da dialética e da filosofia 

hegelianas em geral, dos Manuscritos econômico-filosóficos, talvez o capítulo 

em que Marx explicite de forma mais cabal os fundamentos de sua nova 

ontologia. Mas no tocante à questão do comunismo enquanto movimento 

afirmativo de emancipação humana – em contraste com o comunismo que é 

meramente negativo das relações capitalistas –, há vários outros momentos na 

referida obra de Marx em tal noção se evidencia. Por exemplo, no capítulo 

intitulado Propriedade privada e comunismo, quando o filósofo alemão afirma 

que “o comunismo na condição de supra-sunção (Aufhebung) positiva da 

propriedade privada, enquanto estranhamento-de-si (Selbstentfremdung) 

humano, e por isso enquanto apropriação efetiva da essência humana pelo e 

para o homem [...] é a verdadeira dissolução (Auflösung) do antagonismo do 

homem com a natureza e com o homem; a verdadeira resolução (Auflösung) do 

conflito entre existência e essência, entre objetivação e auto-confirmação 

(Selbstbestätigung), entre liberdade e necessidade (Notwendigkeit), entre 

indivíduo e gênero. É o enigma resolvido da história e se sabe como esta 

condição” (2009, p. 105). Este ponto é bastante ressaltado por Mészáros ao 

longo de toda a sua obra: a diferenciação entre práxis meramente negativa, que 

se mantém circunscrita ao âmbito daquilo que procura negar, e práxis positiva, 

afirmativa, que instaura o novo mediante sua ação consciente. A respeito disso, 

basta constatarmos uma pequena elaboração de Mészáros, o verbete negação, 

feita para o Dicionário do Pensamento Marxista - editado por Tom Bottomore - 

e lançado originalmente em 1983. Aí, o filósofo húngaro esclarece que: “No 

sentido marxista, negação não é apenas o ato material de dizer não, tal como a 

filosofia formalista/analítica a trata em sua circularidade, mas refere-se 

principalmente ao fundamento objetivo desses processos de pensamento por 

negação, sem o qual o ato de „dizer não‟ seria uma manifestação de capricho 

gratuita e arbitrária e não um elemento vital do processo de conhecimento. 

Assim, o sentido fundamental da negação é definido pelo seu caráter como 

momento dialético imanente de desenvolvimento objetivo, „vir a ser‟, mediação 

e transição. Enquanto momento integrante de processos objetivos, com suas leis 

internas de desdobramento e transformação, a negação é inseparável da 

positividade – daí a validade da frase de Spinoza, „omnis determinatio est 

negatio‟, toda determinação é negação – e toda „superação‟ é inseparável da 

„preservação‟. Como diz Hegel: „Desse lado negativo, o imediato submergiu-se 

no Outro, mas o Outro não é, essencialmente a negativa vazia ou Nada que é 

considerada habitualmente o resultado da dialética: é o Outro do primeiro, a 



96 
 

 
 

prática revolucionária sócio-econômica, mas de modo algum a substitui 

ou a elimina. É negação necessária, mas a emancipação humana 

depende da afirmação de um novo modo de vida.  

A política prepara condições de superação, mas estas são 

efetivadas pela prática social afirmativa transformadora. É nesse 

sentido, que afirma o filósofo húngaro, “como elo intermediário 

necessário, o papel de uma política consciente de seus limites, bem 

como de suas funções estratégicas na totalidade da prática social, é 

decisivo para o êxito de uma transformação socialista da sociedade” 

(Ibid., idem). Mas, segue o autor de A teoria da alienação em Marx, 

quando o comunismo se transforma num “humanismo positivo que parte 

de si mesmo”, deixa necessariamente de ser política. A distinção 

marxiana crucial está entre o comunismo como movimento político – o 

qual se encontra limitado a uma determinada fase histórica do 

                                                                                                                           
negativa do imediato; é, assim, determinado como mediado – e contém a 

determinação do primeiro. O primeiro é, dessa forma, essencialmente contido e 

preservado no Outro‟. Aceitando totalmente essa interpenetração em seus 

comentários sobre esse trecho, Lenin escreve: „Isso é muito importante para o 

entendimento da dialética. Não é a negação vazia, a negação inútil, a negação 

cética, a vacilação e a dúvida, que é característica e essencial na dialética – que 

sem dúvida contém o elemento de negação e, na verdade, o contém como o seu 

elemento mais importante – mas sim a negação como um momento de ligação, 

como um momento de desenvolvimento, que conserva o positivo.‟ […] Assim, 

por meio da negação, a „positividade‟ dos momentos anteriores não reaparece 

simplesmente. É preservada/superada, juntamente com alguns momentos 

negativos, em um nível qualitativamente diferente e mais elevado social e 

historicamente. A positividade, segundo Marx, nunca pode ser um complexo 

direto, sem problemas, não-mediado. Nem pode a simples negação de uma dada 

negatividade produzir uma positividade que se sustenta por si mesma. Isso 

porque a formação conseqüente depende da formação prévia pelo fato de que 

qualquer negação particular é necessariamente dependente do objeto de sua 

negação (Manuscritos econômicos e filosóficos). Assim sendo, o resultado 

positivo do empreendimento socialista deve ser constituído através de 

sucessivas etapas de desenvolvimento e transição (Crítica do Programa de 

Gotha)” (2001, 280). Outros exemplos de formulações semelhantes poderiam 

ser retirados da vasta obra de Mészáros. Mas basta aqui assinalar apenas que, 

para o filósofo húngaro, essa proposta do comunismo como sendo um 

movimento afirmativo de uma realidade emancipada – e não apenas negativo de 

uma ordem dada –, em termos materialistas e históricos, é uma conquista teórica 

de Marx já realizada nos Manuscritos econômico-filosóficos e que persistirá ao 

longo de sua “obra de maturidade”, constituindo-se em elemento fundamental 

do “espírito da obra” de Marx (Cf. Para além do capital. op. cit.) 



97 
 

 
 

desenvolvimento humano – e o comunismo como uma prática social 

abrangente. Esse segundo sentido é o que Marx tem em vista, quando 

escreve que “este comunismo é, enquanto naturalismo consumado = 

humanismo, e enquanto humanismo consumado = naturalismo”. (Ibid., 

idem). 

 Estas são, pois, as novas relações sociais de produção que 

permitem a realização dos poderes essenciais do homem.  

 

3.4 Aspectos ontológicos e morais da teoria da alienação 

 

As proposições acerca da essência do comunismo ficam mais 

claras quando Mészáros discute os aspectos ontológicos e morais da 

teoria da alienação de Marx, talvez o ponto fulcral de toda a sua análise 

teórica e onde o tema da liberdade adquire, também, novas 

determinações conceituais. 

 Mészáros explica que compreender a essência do comunismo - 

e, por conseguinte, da realização da liberdade humana - exige que Marx 

investigue não apenas os obstáculos criados pelo homem a essa 

liberdade, mas também “a questão geral da natureza e das limitações da 

liberdade como liberdade humana” (Ibid., p. 149). O filósofo húngaro 

faz questão de enfatizar aqui que se trata da liberdade humana, e não da 

“liberdade” tomada abstratamente. Para resolver a questão que envolve 

a conceituação da liberdade humana faz-se necessário compreender, 

justamente, em que consiste a humanidade do homem (ou a natureza 
humana).  

 Daí também surge a necessidade de se entender em que consiste 

a especificidade do ser natural – visto que o homem, ser natural e 

humano, possui uma especificidade humana sem deixar de ser, ainda, 

um ente natural. Por isso, se impõem, nesse momento, as reflexões de 

cunho ontológico e moral ao pensamento de Mészáros.  

O homem, diz ele, baseando-se em Marx, possui uma 

especificidade enquanto homem. A essa especificidade corresponde sua 

“essência”. Tal essência define não somente os poderes e as 

potencialidades humanas, como também os seus limites. Ora, a 

realização da liberdade humana consiste, por suposto, não na 

transcendência (ou negação) desses limites, mas na sua afirmação, isto 

é, na efetivação da humanidade, ou seja, daquilo que é específico no 

homem, aquilo que o define enquanto tal (característica que, no contexto 

da efetividade alienada, existe para ele apenas como potencialidade). 



98 
 

 
 

 Em que consiste, pois, a especificidade da natureza humana? 

Leiamos o que escreve Mészáros a respeito, explicitando a posição de 

Marx delineada nos Manuscritos econômico-filosóficos: 

 
O ponto de partida ontológico de Marx é o de que 

o homem é uma parte específica da natureza e, 

portanto, não pode ser identificado com alguma 

coisa abstratamente espiritual. “Um ser se 

considera primeiramente como independente tão 

logo se sustente sobre os próprios pés, e só se 

sustenta primeiramente sobre os próprios pés tão 

logo deva a sua existência a si mesmo” – escreve 

Marx. [...] Na formulação de Marx, o que existe 

pela graça de outro ser (o que eu lhe devo) não é 

liberdade, mas negação dela. Somente um “ser 

independente” pode ser chamado de ser livre, e os 

laços da “dívida” implicam necessariamente a 

dependência, isto é, a negação da liberdade. Se, 

contudo, o homem “deve” à natureza e a si mesmo 

(o que é, em última análise, a mesma coisa: é o 

que Marx chama, de forma bastante obscura, de 

“o ser-por-si-mesmo da natureza e do homem”) a 

sua própria existência, não deve nada a ninguém. 

[...] O “ser-por-si-mesmo da natureza e do 

homem” marxiano – o homem que não é a 

contrapartida animal de uma série de ideais 

morais abstratos – não é, por natureza, nem bom 

nem mau; nem benevolente, nem malevolente; 

nem altruísta nem egoísta; nem sublime nem 

bestial etc.; mas simplesmente um ser natural cujo 

atributo é: a automediação. Isso significa que ele 

pode fazer com que ele mesmo se torne o que é 

em qualquer momento dado – de acordo com as 

circunstâncias predominantes -, seja isso egoísta 

ou o contrário. (Ibid., p. 150-1, negritos no 

original) 

 

 A automediação, isto é, a capacidade de se autodeterminar, de 

fazer-se a si mesmo (em circunstâncias dadas), de fazer sua própria 

história, é, então, o elemento definido por Marx como a especificidade 

desse ser natural que é o homem. A liberdade humana consistirá em 

afirmar essa característica específica, com seus poderes e 

potencialidade, e também, evidentemente, com seus limites e 



99 
 

 
 

necessidades – sem perder de vista que ambos, poderes e necessidades 

do homem, estão sujeitos a modificações e desenvolvimentos de acordo 

com o devir histórico.  

Daí Mészáros afirmar que não pode haver nada de fixo em 

relação ao homem, “exceto o que se segue necessariamente de sua 

determinação como ser natural, ou seja, o fato de que ele [o homem] é 

um ser com necessidades – de outro modo não poderia ser chamado de 

ser natural – e poderes para satisfazê-las, sem os quais um ser natural 

não poderia sobreviver” (Ibid., p. 152). Ora, se o homem é um ser 

natural, portanto, com necessidades, a liberdade não pode consistir em 

negá-las ou subjugá-las ficticiamente, mas em satisfazê-las de uma 

forma humana. E satisfazer as necessidades de forma humana significa 

saciá-las por meio do exercício da especificidade do homem, a sua 

capacidade de automediação (ou seja, por meio da atividade produtiva 

autodeterminada).  

Este é, pois, o pilar fundamental da ontologia assentada por 

Marx: o homem é parte da natureza, e somente partindo-se desse 

princípio pode-se questionar sobre o que é específico no homem como 

ser natural e humano. As questões com as quais temos que nos haver, 

nesse contexto, segundo Mészáros, são as seguintes: 1) Quais as 

características gerais de um ser natural? 2) Quais as características 

específicas de um ser natural humano? Aqui, talvez, residam os pontos 

mais complexos da formulação marxiana nos Manuscritos econômico-

filosóficos. 

O homem é imediatamente um ser natural vivo. Como tal, 

dispõe de forças naturais e forças vitais. “É um ser natural ativo; estas 

forças existem nele como possibilidades e capacidades, como pulsões” 

(Marx, apud Mészáros, ibid., p. 154, negritos no original). Mas o 

homem também é, como “ser natural, corpóreo, sensível, objetivo”, um 

ser que sofre, que possui carências e limitações, visto que “os objetos 

de suas pulsões existem fora dele, como objetos independentes dele” 

(Marx apud Mészáros, ibid., idem, negritos no original). Esses objetos 

são essenciais na medida em que, como objetos de seu carecimento, são 

“indispensáveis para a atuação e confirmação de suas forças essenciais” 

(Marx, apud Mészáros, ibid., p. 155, negritos no original). 

Para Marx, o conceito de ser objetivo implica a necessidade de 

outro ser que é o objeto desse ser objetivo. A relação que ambos 

mantêm entre si é recíproca, isto é, o objeto também tem o ser objetivo 

como seu objeto. Isto significa que ambos se afetam mutuamente e 

estão, de alguma forma, sujeitos um ao outro. Até aqui, está-se 



100 
 

 
 

definindo o ser natural não-humano, que tem como característica 

ontológica fundamental, como dissemos, o fato de ser objetivo.  

Além disso, Marx afirma que todo ser natural tem sua natureza 
fora de si mesmo. Nas suas palavras, citadas por Mészáros: 

 
Um ser que não tenha sua natureza fora de si não 

é nenhum ser natural, não toma parte na essência 

da natureza. Um ser que não tenha nenhum objeto 

fora de si não é nenhum ser objetivo. Um ser que 

não seja ele mesmo um objeto para um terceiro 

ser não tem nenhum ser para seu objeto, isto é, 

não se comporta objetivamente, seu ser não é 

nenhum ser objetivo. Um ser não objetivo é um 

não-ser. (Marx, apud Mészáros, ibid., idem, 

negritos no original) 

 

Dessa passagem Mészáros extrai duas conclusões importantes. 

A primeira é a de que a “natureza” de qualquer ser objetivo se define a 

partir da relação necessária específica desse ser objetivo com seus 

objetos. A segunda é a de que “ter a própria natureza fora de si mesmo” 

é característica de todo ser natural, não dizendo respeito, portanto, à 

especificidade do homem. A especificidade do homem, diz Marx, se 

define pelo fato dele não ser apenas ser natural, mas “ser natural 

humano, isto é, ser existente para si mesmo, por isso, ser genérico, que, 

enquanto tal, tem de atuar e confirmar-se tanto em seu ser quanto em 

seu saber” (Marx, apud Mészáros, ibid. idem, negritos no original).  

Por essa razão, nem os objetos humanos, nem a sensibilidade 

humana são realidades meramente naturais, mas, justamente, humanas, 

criações do homem mediante a sua atividade. Ou, em outras palavras, 

realizações humanas. Na explicação de Mészáros: “essa realização 

humana é aquilo que Marx chama, de modo bastante obscuro, „um ato 

autotranscendente consciente de vir-a-ser‟, no qual a natureza 
transcende a si mesma (ou „é mediada por si mesma‟) e se torna homem, 

continuando a ser nessa „autotranscendência‟, é evidente, um ser 

natural” (Ibid., p. 156). 

A natureza humana, portanto, não possui nada fixo, nada 

cristalizado pela natureza. Ao contrário, ela é a “natureza” que é feita 
socialmente pelo homem mediante seus atos de “autotranscendência” 

como ser natural. Ainda que o homem possua apetites e propensões 

enraizadas na natureza, esses apetites e propensões se tornam humanos a 

partir da automediação, da autoconstrução do homem por meio de sua 



101 
 

 
 

atividade consciente, que modifica o caráter natural de suas pulsões e 

lhe dá feições eminentemente históricas
35

. Como explica Mészáros, 

 
sem essa transformação, tanto a arte quanto a 

moral seriam desconhecidas para o homem: elas 

só são possíveis porque o homem é o criador de 

seus apetites humanos. E tanto a arte como a 

moral – ambas inerentemente históricas – estão 

interessadas nos apetites e propensões 

propriamente humanos do homem, e não nas 

determinações diretas, inalteráveis, do ser natural. 

Ali onde não há alternativa – inerentemente 

histórica – não há espaço para a arte ou a moral.” 

(Ibid., p. 156) 

 

A definição desses conceitos é crucial para que se possa decidir 

“o que é humano” e o que deve ser transcendido como alienação. 

Mészáros afirma que a alienação surge como um divórcio, uma ruptura 

da unidade complexa existente entre o individual e o social, entre o 

natural e o autoconsciente.  

Nesse sentido, diz o filósofo húngaro, torna-se importante 

distinguir entre os dois sentidos de natural e artificial conforme usados 

por Marx em seu texto. Num primeiro sentido, natural significa 

simplesmente aquilo que é produzido pela natureza. Em oposição a tal 

designação, artificial significa feito pelo homem. Mas, num segundo 

sentido, o que não é produto direto da natureza, mas criado socialmente 

pelo homem, é também considerado natural “na medida em que seja 

                                                           
35

 Mészáros afirma que “não há nada de errado nos apetites naturais do homem, 

desde que sejam satisfeitos de uma maneira humana. Essa maneira humana de 

satisfazer os apetites naturais – que, enquanto necessidades e apetites, são 

transformados no processo de „autotranscendência‟ e „automediação‟ – 

dependerá do grau efetivo de civilização, e da prática social que a ele 

corresponde, a que se pertence. E, quando se diz que as necessidades e apetites 

naturais primitivos se tornaram humanos, significa apenas ressaltar que se 

tornaram, agora especificamente naturais. É por isso que a realização humana 

não pode ser concebida em abstração da natureza ou em oposição a ela. 

Divorciar-se da „natureza antropológica‟ a fim de encontrar realização na esfera 

das ideias e ideais abstratos é tão inumano quanto viver a própria vida em 

sujeição cega às necessidades naturais cruas. Não é por acaso que tantas das 

piores imoralidades da história da humanidade foram cometidas em nome de 

altissonantes ideais morais, totalmente divorciados da realidade do homem” 

(Ibid., p. 157). 



102 
 

 
 

idêntico à „segunda natureza‟ do homem, ou seja, à sua natureza tal 

como criada pelo funcionamento da socialidade”
36

 (Ibid., p. 160). O 

oposto a esse segundo sentido é, justamente, “aquilo que se opõe à 

natureza humana enquanto socialidade” (2006, p. 161).  

Apenas aqui o sentido de “artificial” se torna relevante, na 

medida em que a alienação incide precisamente sobre a construção de 

artificialidades que se opõem à socialidade humana. Conforme, mais 

uma vez, a explicação de Mészáros, as “necessidades e apetites criados 

pelo homem não são artificiais no segundo sentido, desde que estejam 

em harmonia com o funcionamento do homem como ser natural social. 

Se, porém, estiverem em desarmonia, ou puderem mesmo levá-lo a um 

ponto de colapso, devem ser rejeitados como necessidades artificiais” 

(Ibid., idem). “Alienado”, “artificial” e mesmo “abstrato” (tanto em 

relação às necessidades, quanto aos poderes humanos) se tornam, aqui, 

segundo o filósofo húngaro, equivalentes.  

De acordo com suas palavras,  
as necessidades abstratas (artificiais) não podem 

gerar poderes que correspondem à natureza 

essencial (social) do homem. Só podem gerar 

poderes abstratos, que estão divorciados do ser 

humano, e mesmo contrapostos a ele. Ou 

inversamente: poderes abstratos só podem gerar 

necessidades abstratas, artificiais. De acordo com 

Marx, no curso da auto-alienação o homem 

“torna-se uma atividade abstrata e uma barriga”. 

Suas funções naturais: comer, beber, procriar – 

que são “funções genuinamente humanas” – 

tornam-se, então, animais, porque “na abstração 

que as separa da esfera restante da atividade 

humana, e faz delas finalidades últimas e 

                                                           
36

 A respeito desse conceito, Mészáros esclarece: “É importante distinguir entre 

„socialidade‟ e „sociedade‟. Esta última, em contraste com a imediação sensível 

– „sensorial‟ – dos indivíduos, é uma abstração: para percebê-la, é necessário 

transcender esta imediação dos indivíduos. „Socialidade‟, porém, é na realidade 

inerente a todo indivíduo isolado. É por isso que uma sociedade jamais pode ser 

chamada de „natural‟, ao passo que a socialidade é adequadamente definida 

como a segunda natureza do homem” (Ibid., p. 160-1). Seguindo tal raciocínio, 

Caio Antunes explica que “socialidade em Mészáros tem o mesmo sentido da 

essência humana marxiana” (2012, p. 13), essência humana esta concebida, de 

acordo com as Teses sobre Feuerbach, não como uma abstração inerente ao 

indivíduo singular, e sim como “o conjunto das relações sociais” (Cf. Marx, 

2007, p. 534). 



103 
 

 
 

exclusivas, são funções animais”. Ou, para 

expressar essa contradição em termos mais fortes, 

em consequência da alienação o “homem (o 

trabalhador) só se sente como livre e ativo em 

suas funções animais [...] e em suas funções 

humanas só se sente como animal. O animal se 

torna humano, e o humano, animal”. (Ibid., p. 

162) 

 

A luta contra a alienação é, assim, a luta para resgatar o homem 

desse estado em que sua especificidade humana fica suspensa a fim de 

que sua mera animalidade se pronuncie (mesmo que possua “carências 

artificiais refinadas”, como diz Mészáros). Nesse contexto, as 

necessidades e sentidos genuinamente humanos têm seu lugar ocupado 

“pelo „simples estranhamento‟ de todos os sentidos físicos e mentais – 

pelo „sentido do ter‟. Esse sentido alienado encontra sua materialização 

universal no dinheiro: essa „capacidade exteriorizada [alienada] da 

humanidade‟” (Ibid., p. 164, negritos no original).  

De fato, segundo os Manuscritos econômico-filosóficos,a 

carência de dinheiro é a carência fundamental produzida pela alienação 

nas condições do capitalismo. De acordo com Mészáros, “o dinheiro, 

graças ao domínio do sentido do ter sobre tudo o mais, se interpõe entre 

o homem e seu objeto” (Ibid., idem). Ele substitui o objeto real e 

domina o sujeito. “Nele, necessidades e poderes coincidem de maneira 

abstrata: somente são reconhecidas como necessidades reais por uma 

sociedade alienada aquelas que podem ser compradas com o dinheiro, 

isto é, que estão ao alcance e sob o poder do dinheiro” (Ibid., idem). 

A superação desse estado de coisas precisa ser concebida como 

tarefa prática e, como tal, necessita de um correspondente poder prático 

capaz de realizá-la. Nesse sentido, de acordo com Mészáros, “o único 

poder capaz de superar praticamente („positivamente‟) a alienação da 

atividade humana é a própria atividade humana autoconsciente” (Ibid., 

p. 165). Para tanto, torna-se necessário elaborar uma concepção 

adequada entre meios e fins, no movimento de emancipação em relação 

ao jugo das mediações de segunda ordem que determinam a alienação 

capitalista. E, para bem resolver essa questão, o filósofo húngaro adverte 

que devemos partir do pressuposto de que “a alienação não é uma 

totalidade inerte homogênea” (Ibid., idem), isto é, que o seu poder de 

controle sobre o metabolismo humano não é absoluto, nem estático. Se o 

fosse, nada poderia ser feito em relação à alienação. 



104 
 

 
 

Como Mészáros explica, a alienação não produz somente 

“consciência alienada”, mas também a consciência da alienação (mesmo 

que em eventuais formas alienadas). A existência dessa “consciência de 

ser alienado” indica, por sua vez, o surgimento de uma necessidade de 

superação da alienação. Daí que necessidades produzem poderes, na 

mesma medida em que poderes também produzem necessidades. Por 

isso, os sujeitos que se afirmam no contexto da alienação, mesmo sendo 

parte dessa alienação, podem se estabelecer como sujeitos críticos da 

alienação, portanto, propositores de uma nova forma de sociedade 

superior à realidade da alienação. Esse sujeito é, ao mesmo tempo, 

produto e negador prático de uma sociedade alienada.  

O programa a orientar essa negação prática da sociedade 

alienada não deve ser confundido como uma realidade não-alienada. 

Deve, isto sim, se constituir como a representação mais próxima da 

verdade do ser em estado de alienação. Mas, explica Mészáros, “quando 

o programa se torna realidade, no processo de superação prática, deixa 

de ser um programa, um reflexo de uma relação histórica específica” 

(Ibid., p. 167). Isto é, o programa, enquanto consciência da alienação 

(ainda que, eventualmente, alienada), ao se realizar, e ao realizar uma 

nova forma social que tende à emancipação, abre a possibilidade do 

surgimento de uma consciência que também se movimenta para além da 

alienação.  

Nesse sentido, Mészáros afirma que 

 
a “verdadeira autoconsciência” de uma realidade 

da qual a alienação tenha desaparecido 

inteiramente [...] não pode ser, então, sua 

consciência como a de uma “sociedade não-

alienada”, mas simplesmente a consciência de 

uma “sociedade humana”. Ou seja, essa 

consciência não é a consciência de uma negação – 

condicionada pelo seu objeto negado – mas uma 

consciência de positividade. [...] Prever uma 

sociedade totalmente não-alienada como uma 

conquista final seria, porém, bastante 

problemático. A moldura para a avaliação 

adequada desse problema do desenvolvimento 

humano deve ser a concepção dialética da relação 

entre a continuidade e a descontinuidade – isto é, 

a “descontinuidade na continuidade” e a 

“continuidade na descontinuidade” -, mesmo que 

se coloque a maior ênfase possível às diferenças 



105 
 

 
 

qualitativas entre as fases comparadas. (Ibid., 

idem) 

 

Dessa forma, conclui o filósofo húngaro, a superação da 

alienação por meio da atividade humana autoconsciente “não é uma 

relação estática de um meio com relação a um fim, sem nenhuma 

possibilidade de influência mútua” (Ibid., idem), assim como também 

não é uma cadeia causal mecanicista, composta de ações e reações 

determinadas com precisão matemática. Conforme, mais uma vez, 

Mészáros: “do mesmo modo que a alienação não é um ato único [...], 

seu oposto, a superação da atividade alienada por meio da iniciativa 

autoconsciente [isto é, a revolução social], só pode ser concebida como 

um processo complexo de interação, que produz mudanças estruturais 

em todas aspartes da totalidade humana” (Ibid., idem).  

Ou seja, a atividade autoconsciente de sua realidade alienada, 

por meio de uma série de ações complexas e interligadas dialeticamente, 

num processo de avanços e recuos, calcado em descontinuidade na 

continuidade e continuidade da descontinuidade, pode estabelecer uma 

forma social em que se materialize a progressão cada vez maior da 

superação da alienação. 

Com a superação da alienação, enfim, pode surgir o “homem 

rico” de que fala Marx - esse ponto é onde melhor se pronunciam os 

aspectos morais da sua teoria da alienação. O “homem rico” de uma 

comunidade humana emancipada é aquele homem “carente de uma 

totalidade da manifestação humana de vida. O homem, no qual a sua 

efetivação própria existe como necessidade interior, como falta”
37

 

(Marx, apud Mészáros, ibid., p. 168, negritos no original). O “homem 

rico”, no sentido que Marx lhe atribui, tem, humanamente, carência de 

outro ser humano, justamente, como ser humano, como totalidade 

humana, como coletividade, como ser genérico. “Em conseqüência, se a 

outra pessoa é simplesmente um cozinheiro, uma criada, uma prostituta 

para o homem, sua relação satisfaz apenas suas necessidades animais 

desumanizadas” (Ibid., p. 169).  

Note-se que o critério de humanização, tal como estabelecido 

por Marx, decide quais os tipos de relações devem ser moralmente 

rejeitados ou aceitos na prática. Nesse sentido, afirma Mészáros: “na 

visão de Marx, nada é digno de aprovação moral a menos que contribua 

para a realização da atividade vital do homem como necessidade 

                                                           
37

 Mészáros afirma que esse é o único critério que deve nortear a avaliação 

moral de toda e qualquer relação humana. 



106 
 

 
 

interior” (Ibid., idem). Essa posição resolve a contradição entre meios e 

fins mencionada anteriormente, e, por conseguinte, entre necessidade e 

liberdade. Como explica o filósofo húngaro, 

 
quando a atividade vital do homem é apenas um 

meio para um fim, não se pode falar de liberdade, 

porque as potências humanas que se manifestam 

nesse tipo de atividade são dominadas por uma 

necessidade exterior a elas. Essa contradição não 

pode ser resolvida a menos que o trabalho – que é 

um simples meio na presente relação – se torne 

um fim em si mesmo. Em outras palavras: apenas 

se o trabalho chega a ser uma necessidade interior 

do homem é que será possível referir-se a ele 

como “atividade livre”. [...] Uma vez que apenas 

enquanto necessidade positiva, como necessidade 

interior, o trabalho é gozo, então a auto-realização, 

a plenitude humana, é inseparável do 

aparecimento dessa necessidade positiva. A 

liberdade é, assim, a realização da finalidade 

própria do homem: a auto-realização no exercício 

autodeterminado e externamente não-impedido 

dos poderes humanos. (Ibid., p. 170) 

 

 A importância da moral, como deve estar claro, é decisiva para 

a realização da liberdade humana. A moral não no sentido de 

prescrições e proibições abstratas, exteriores, mas como “uma função 

positiva da sociedade dos indivíduos reais” (Ibid., idem). A função 

positiva da moral é a realização da humanidade do homem (no sentido 

dos pressupostos estabelecidos acima). Mas, aqui, o que se tem em 

mente não é a moral como determinação externa da pessoa, e sim como 

autodeterminação interna e orientação moral no sentido da emancipação 

humana.  

 A teorização mészáriana da moral, de acordo com os princípios 

marxianos, avança em concretude quando o filósofo húngaro trata da 

relação entre indivíduo e sociedade no contexto da alienação. De acordo 

com Mészáros, o avanço das forças produtivas do capitalismo cria um 

modo de vida que enfatiza, de maneira cada vez mais crescente, os 

temas da privacidade e do culto do indivíduo como ente apartado da 

comunidade humana. Isso era algo impensável, por exemplo, na 

antiguidade grega ou na Idade Média, quando as concepções de mundo 

dominantes acreditavam na harmonia entre o indivíduo e a sociedade e 



107 
 

 
 

entre estes e o mundo natural circundante. Tais concepções eram, 

evidentemente, expressão do próprio modo de vida estabelecido nessas 

respectivas épocas históricas. Em contrapartida, explica Mészáros, 

 
diante das forças e dos instrumentos 

incontroláveis da atividade produtiva alienada sob 

o capitalismo, o indivíduo se refugia no seu 

mundo privado “autônomo”. [...] O 

übergreifendes Moment (fator predominante) está 

no fato de que ele é induzido, ou mesmo 

compelido a retirar-se para seu pequeno reino 

privado – e não apenas capacitado a fazê-lo pelo 

desenvolvimento capitalista das forças produtivas 

– na medida em que, com a extensão da produção 

de mercadorias, o seu papel de consumidor 

privado adquire uma significação cada vez maior 

para a perpetuação do sistema capitalista de 

produção. (Ibid., p. 236) 

 

 É compreensível, então, que o tema político e moral da 

liberdade seja concebido agora, nesse novo contexto, em termos 

bastante diferentes dos que eram no passado. No reino da privacidade, a 

liberdade parece ser completa, “pois os objetivos e limites da ação e os 

meios e poderes da execução parecem coincidir, estar em perfeita 

harmonia” (Ibid., p. 236-7). No entanto, afirma-se aí uma grande 

contradição, na medida em que essa liberdade se realiza mediante a 

ruptura com as limitações das relações e laços com a sociedade, 

configurando cada vez mais o culto da “autonomia individual”. A 

independência, a auto-suficiência e a autonomia do indivíduo não 

passam, aqui, de uma aparência enganosa produzida pela alienação e 

reificação das relações sociais.  

Nesse contexto, diz Mészáros, a “„autonomia individual‟ fictícia 

representa o polo positivo da moral e as relações sociais contam apenas 

como „interferência‟, como mera negatividade” (Ibid., p. 237). Ou seja, 

a “autonomia individual”, com seus respectivos valores, passa a ser o 

centro de referência das concepções éticas. A noção de “dever” que daí 

surge, mesmo que leve em consideração a relação com os outros 
homens, é calcada numa esfera “transcendental” ou “absoluta” e 

radicalmente oposta à contingência das relações sociais. A consequência 

prática disso, como diz o filósofo húngaro, é a absolutização de “uma 

ordem social que „mantém os homens em sua brutal solidão‟, opondo-os 

uns aos outros como antagonistas, subordinando-os a seus „apetites 



108 
 

 
 

artificiais‟ e ao „domínio das coisas mortas sobre o homem‟” (Ibid., 

idem). E, seguindo seu raciocínio, mais à frente, complementa: 

 
O culto da “privacidade” e da “autonomia 

individual” preenche, assim, a dupla função de 

proteger objetivamente a ordem estabelecida 

contra o “desafio da ralé” e subjetivamente 

proporcionar a realização espúria de uma retirada 

escapista para o indivíduo isolado e impotente, 

que é mistificado pelos mecanismos da sociedade 

capitalista que o manipulam. [...] O que resta, 

depois da  “desvalorização do mundo do 

homem” pelo capitalismo é simplesmente a ilusão 

desumanizada de uma realização pela 

“interiorização”, pela ociosidade “contemplativa”, 

por intermédio do culto da “privacidade”, da 

“irracionalidade” e do “misticismo” – em suma, 

por meio da idealização da “autonomia individual 

como contraposta aberta ou implicitamente à 

“liberdade universal”. (Ibid., p. 240-1)  

 

 Diante dessa situação, uma moral estabelecida em torno de uma 

preocupação real com o outro, com a coletividade social, com as 

condições materiais reais de emancipação da comunidade humana, fica 

profundamente inibida. A concepção de “autonomia individual” 

obnubila por completo o ideal marxiano de indivíduo social, que só 

pode se afirmar, justamente, com a superação da alienação capitalista. 

Essa noção de indivíduo social, segundo Mészáros, é contrária à noção 

capitalista de individualidade, que fixa a “sociedade” como uma 

abstração oposta ao indivíduo, e inviabiliza, portanto, a automediação 

característica do fenômeno humano.  

Nesse sentido, é bastante conhecida a afirmação de Marx de que 

o comunismo é “a verdadeira dissolução do antagonismo do homem 

com a natureza e com o homem; a verdadeira resolução do conflito entre 

existência e essência, entre objetivação e autoconfirmação, entre 

liberdade e necessidade, entre indivíduo e gênero” (Marx, apud 

Mészáros, ibid., p. 252, negritos no original). Isso não significa que o 

“indivíduo” e a “humanidade” se tornem o mesmo conceito, mas, ao 

contrário, que acaba a oposição existente entre esses polos, oposição que 

impede que ambos realizem o potencial inerente à sua constituição 

ontológica. Para atingir essa condição, diz Mészáros, é sumamente 

necessário que levemos em conta e façamos uso consciente do “poder 



109 
 

 
 

enorme daquele órgão relativamente autônomo de autodesenvolvimento 

da humanidade: a moral” (Ibid., p. 253). 

Mészáros afirma que, para bem se compreender esse “órgão do 

autodesenvolvimento da humanidade”, é preciso traçar as linhas de 

demarcação entre humanidade e indivíduo, para que assim se possa 

designar o papel e a responsabilidade que cabem a cada qual e impedir 

que se meça os “esforços e fracassos do indivíduo com uma medida 

aplicável apenas à humanidade” (Ibid., idem). Ora, a moral é um órgão 

de auto-desenvolvimento da humanidade como um todo, mas ela só 

funciona por meio de ações mais ou menos conscientes dos indivíduos 

particulares. No entanto, se não se delimita com uma certa precisão as 

diferenças entre esses dois polos, as formulações morais sobre o que o 

indivíduo pode ou não pode, deve ou não deve fazer, se tornam 

problemáticas, e a moral, um órgão social com tremendas possibilidades 

emancipatórias, pode acabar exercendo uma “tirania absoluta” em favor 

da reprodução da alienação. Nesse sentido, explica Mészáros: 
 

A questão da “transcendência” [da alienação] não 

pode ser devidamente avaliada se o fundamento 

ontológico das diferenças entre os indivíduos e a 

humanidade for ignorado. A diferença mais 

importante é a de que, enquanto o indivíduo é 

inserido em sua esfera ontológica e parte das 

formas dadas do intercâmbio humano, que 

funcionam como premissas axiomáticas de sua 

atividade postuladora de fins [grifo nosso], a 

humanidade como um todo – o ser 

“autotranscendente” e “automediador da natureza” 

– é “criadora” de sua própria esfera ontológica. 

As escalas temporais são, também, basicamente 

diferentes. Enquanto as ações do indivíduo estão 

estritamente circunscritas pelo seu limitado 

âmbito de vida – e ainda mais, por numerosos 

outros fatores que limitam o seu ciclo de vida -, a 

humanidade como um todo transcende essas 

limitações temporais. Em consequência, são muito 

diferentes as medidas adequadas à avaliação do 

“potencial humano” – uma expressão que só se 

aplica, rigorosamente falando, à humanidade 

como um todo – e à avaliação das ações do 

indivíduo limitado. [...] A resolução da 

contradição hostil [entre indivíduo e humanidade, 

posta pela alienação], porém, não significa a 



110 
 

 
 

supressão das diferenças reais [entre indivíduo e 

humanidade]. Isso só poderia acontecer na ficção, 

pela fusão do indivíduo e da humanidade num 

Sujeito Coletivo mítico. Não importa o vigor com 

que ressaltemos a socialidade [...] do indivíduo; 

não podemos eliminar as linhas objetivas de 

demarcação sem deformar de maneira grave as 

relações fundamentais. As diferenças ontológicas 

básicas existentes tornam inútil atribuir ao 

indivíduo poderes que ele não poderia possuir. 

(Ibid., p. 254-5) 

 

 Assim, a oposição entre a moral e a prática, ou “entre as 

categorias de dever (Sollen) e ser (Sein)”, diz Mészáros, não podem ser 

resolvidas por completo no âmbito da realidade individual do ser, mas 

apenas no nível ontológico da humanidade. O “dever” socialmente 

construído e que é incorporado pelo indivíduo em seu processo de vir-a-

ser, funcionando como sua diretriz moral, expressa “„projetos‟ objetivos 

e as tarefas históricas reais que existem nas estruturas complexas da 

sociedade humana como carências e tendências de desenvolvimento” 

(Ibid., p. 255). Essas carências, via de regra, são negadas pelas 

necessidades predominantes e, por isso, precisam ser fortalecidas pelo 

“dever” contra essa negação. É nesse sentido que Mészáros afirma, 

seguindo as pistas de Marx, que a moral é um órgão do auto-

desenvolvimento e da auto-mediação da humanidade. 

 O filósofo húngaro explica que, no curso do desenvolvimento 

social humano, tais necessidades conflitivas são superadas praticamente, 

fazendo com que “carências”, “tarefas” e “tendências” se tornem 

elementos constituintes reais, materiais, da realidade histórica. Nesse 

contexto, as mesmas “carências”, “tarefas” e “tendências” são 

preservadas, em seu caráter axiológico, no indivíduo, como “normas” e 

“regras” em relação às quais ele é impelido a se posicionar, seja para 

afirmá-las ou negá-las. Nesse sentido, diz Mészáros, “o indivíduo 

particular só pode viver de acordo com essas normas e regras, ou então 

quebrá-las – dentro de certos limites – e com isso contribuir para a 

constituição de uma nova série de regras e normas” (Ibid., idem). 

 Ficam, assim, mais claras as determinações ontológicas 

concernentes ao indivíduo e à humanidade quando consideramos que o 

indivíduo se posiciona em relação às regras e normas pré-existentes, 

enquanto que a humanidade as cria em conformidade com as 

necessidades e tendências de desenvolvimento de cada período 



111 
 

 
 

histórico, no seu movimento contínuo de autotranscendência. Nesse 

sentido, o discurso moral, em relação à humanidade, nunca pode ser 

superado por completo, mas apenas modificado, transformado, 

metamorfoseado, de acordo com as circunstâncias. Isto é, a humanidade 

como um todo, independente do contexto histórico em que se encontre, 

vai produzir sempre normas morais que se tornarão diretrizes do 

comportamento social e individual. 

Ao afirmar desse modo o elemento moral como componente 

inultrapassável do “ser automediador da natureza”, portanto, como 

elemento enraizado nas bases ontológicas do homem, Mészáros assume 

como sendo de importância central para a teoria marxiana (o que alguns 

intérpretes negam
38

) o forte acento moral com que é carregada a crítica 

                                                           
38

 Celso Frederico, por exemplo, em seu livro sobre o jovem Marx, chega a 

afirmar que “a repulsa ética [de Marx] ao mundo burguês prejudicou a avaliação 

científica dos esforços da economia política para entender o funcionamento da 

sociedade civil” (1995, p. 143). A posição de Mészáros sobre esse ponto é 

exatamente contrária. O filósofo húngaro crê como inconcebível, para a 

compreensão do ser social, a separação entre suas dimensões ontológicas, 

morais, estéticas, etc. A crítica à socialidade alienada produzida pelo 

capitalismo, envolve, pois, a consideração desses múltiplos aspectos. Longe de 

ser um fator de enfraquecimento da avaliação científica e da crítica de Marx ao 

capitalismo, a compreensão da dimensão moral do ser é, antes, uma fonte de 

força. No que toca ao ressaltar da importância das formulações marxianas para 

as reflexões sobre problemas de cunho ético, Mészáros é acompanhado, aqui, 

por Lukács, sabidamente um autor que tinha como preocupação, entre outras, 

extrair das posições de Marx uma teorização sistemática sobre a ética. Uma 

simples passagem de Lukács serve, aqui, para demonstrar o relevo dessa 

temática para a filosofia marxista: “A verdadeira consciência do socialismo 

fundado por Marx é, antes de mais nada, a consciência do caminho correto: do 

objetivo em seus princípios gerais, dos meios respectivos em sua especial e 

frequentemente mutável particularidade e dos passos subsequentes em sua 

peculiaridade. [...] A teoria do conhecimento do marxismo, segundo a qual a 

práxis fornece o critério para a teoria, tem profundas consequências também 

para a ética (supera, por exemplo, o dualismo de razão „pura‟ e a razão 

„prática‟)” (2007, p. 220). Lukács, nesse texto, se empenha em mostrar algumas 

diferenças das proposições de Marx para a ética em relação às filosofias 

anteriores. Ressalte-se, aqui, os pontos concernentes aos princípios gerais da 

ação e seus objetivos, os meios para atingi-lo e os passos a serem dados na 

direção de sua concretização – elementos característicos de uma reflexão de 

cunho ético, sobretudo. Ainda que, possivelmente, no que tange ao raciocínio de 

Lukács, suas premissas e conclusões acerca de tais temas sejam diferentes das 

de Mészáros – visto que Mészáros, desde cedo, já se mostrava um crítico 



112 
 

 
 

ontológica e política realizada por Marx nos Manuscritos econômico-

filosóficos
39

. A moral é, assim, (e tal concepção perdurará, segundo 

Mészáros, no “velho Marx”) um elemento constituinte ineliminável do 

ser do homem: “os dogmáticos burocráticos, que rejeitam as ideias 

morais de Marx como „conceitos ideológicos‟, como „humanismo‟ e 

„idealismo juvenil‟, postulando falsamente ume „teoria científica‟ que 

teria supostamente superado tudo isso, negam alguns elementos 

fundamentais da dialética marxista
40

” (2006, p. 256). 

                                                                                                                           
incisivo de Lukács; ver, a esse respeito, Mészáros (2013) -, acreditamos que 

ambos os filósofos sejam concordes a respeito do fato de que, em Marx, a ética 

e a moral sejam elementos fundamentais como componentes do ser social.  
39

 A crítica moral de Marx ao capitalismo, nos Manuscritos econômico-

filosóficos, mostra-se especialmente pronunciada no capítulo intitulado 

Propriedade privada e carências. Eis uma passagem exemplar que nos parece 

digna de ser citada: “A moral da economia nacional é o ganho, o trabalho e a 

poupança, o ascetismo – mas a economia nacional promete-me satisfazer 

minhas carências. – A economia nacional da moral é a riqueza em boa 

consciência, em virtude etc., mas como posso ser virtuoso se nada sou, como 

posso ter uma boa consciência se nada sei? – Está fundado na essência do 

estranhamento que cada esfera me imputa um critério distinto e oposto: um, a 

moral; outro, a economia nacional, porque cada uma é um estranhamento 

determinado do homem e cada uma fixa um círculo particular da atividade 

essencial estranhada; cada uma se comporta estranhamente com relação à outra” 

(2009, p. 143). Os exemplos dessa crítica que combina a moral com outros 

elementos (econômicos, ontológicos, políticos, etc.) poderiam ser multiplicados. 
40

 Daí Mészáros ressaltar a importância da educação moral, para uma práxis 

revolucionária de superação da alienação capitalista, elaborada nesses termos: 

“essa tarefa [a auto-realização humana] não pode ser realizada para o homem 

senão pelo próprio homem. A moral é uma função positiva da sociedade: do 

homem lutando com a tarefa de sua própria realização. A moral, portanto, só 

não é externa ao homem se, e na medida em que, ela se relaciona com essa 

tarefa; mas se torna imediatamente externa ao homem quando se abstrai dele. 

[...] O órgão da moral como automediação do homem em sua luta pela auto-

realização é a educação. E a educação é o único órgão possível de automediação 

humana, porque a educação – não num limitado sentido institucional – abarca 

todas as atividades que podem se tornar uma necessidade interna para o homem, 

desde as funções humanas mais naturais até as mais sofisticadas funções 

intelectuais. A educação é uma questão inerentemente pessoal, interna: ninguém 

pode educar-nos sem nossa própria participação ativa no processo. O bom 

educador é alguém que inspiraa auto-educação. Apenas nessa relação pode-se 

conceber a superação da mera exterioridade na totalidade das atividades vitais 

do homem – inclusive, não a abolição total, mas a crescente transcendência da 



113 
 

 
 

 Para que a moral, esse órgão do auto-desenvolvimento 

humano, possa auxiliar positivamente no processo de emancipação, é 

necessário, diz Mészáros, superar o seu caráter inconsciente, bem como 

transformar qualitativamente sua estrutura e seu quadro referencial. Para 

tanto, é preciso investigar minuciosamente as necessidades que dão 

origem aos diversos discursos morais. Nesse sentido, o filósofo húngaro 

explica que 

 
no discurso moral tradicional, as necessidades que 

deram origem ao dever permanecem ocultas, em 

geral, ao homem. A própria forma dever é, em si, 

bastante responsável por isso, na medida em que 

se apresenta como uma oposição a priori à esfera 

da necessidade e não como sua expressão 

específica. Nessa representação necessariamente 

inexata das relações efetivas, o dever evidencia 

seu caráter de “falsa consciência”. Para 

chegarmos aos termos efetivos das relações é 

sempre necessário ir além do imediatismo da 

forma dever do discurso, em direção a uma 

compreensão das necessidades objetivas 

subjacentes, por mais profundamente ocultas que 

possam estar sob as intrincadas camadas da crosta 

normativa. No curso dessa “desmistificação”, 

                                                                                                                           
legalidade externa. Mas essa superação, devido às condições necessárias a ela, 

não pode ser concebida simplesmente como um ponto estático da história para 

além do qual começa a „idade do ouro‟, mas somente como um processo 

contínuo, com realizações qualitativamente diferentes em suas várias fases” 

(Ibid., p. 172). A chave para a compreensão dessa inspiração postulada por 

Mészáros, a nosso ver, se encontra nos próprios Manuscritos econômico-

filosóficos, mais precisamente no capítulo intitulado Dinheiro, onde Marx 

afirma: “Pressupondo o homem enquanto homem e seu comportamento com o 

mundo enquanto um [comportamento] humano, tu só podes trocar amor por 

amor, confiança por confiança, etc. Se tu quiseres fruir da arte, tens de ser uma 

pessoa artisticamente cultivada; se queres exercer influência sobre outros seres 

humanos, tu tens de ser um ser humano que atue efetivamente sobre os outros 

de modo estimulante e encorajador [grifo nosso]. Cada uma das tuas relações 

com o homem e com a natureza – tem de ser uma externação (Äusserung) 

determinada de tua vida individual efetiva correspondente ao objeto de tua 

vontade. Se tu amas sem despertar amor recíproco, se mediante tua externação 

de vida (Lebensäusserung) como homem amante não te tornas homem amado, 

então teu amor é impotente, uma infelicidade” (2009, p. 161).  



114 
 

 
 

torna-se possível separar o “dever autêntico”, que 

corresponde a uma necessidade real da evolução 

da humanidade, do “dever reificado”, que se 

tornou independente do homem e a ele se opõe na 

forma de prescrições a priori, cegas e 

inquestionáveis. (Essas últimas representam uma 

“negação direta da essência humana”, segundo 

Marx.) (2006, p. 258). 

 

 Assim, segundo Mészáros, a eliminação do caráter inconsciente 

do discurso moral contribui para a eliminação do poder hostil da moral 

sobre o comportamento do indivíduo e o auxilia no sentido da 

apropriação autêntica das potencialidades humanas, a “extensão prática 

da gama das capacidades efetivas do indivíduo” (Ibid., p. 259) - o que só 

pode se dar, evidentemente, com a superação das mediações de segunda 

ordem alienadas e alienantes do capitalismo. Esse processo, diz o 

filósofo húngaro, “é inseparável da realização do „indivíduo realmente 

social‟” teorizado por Marx.  

Nesse sentido, “o indivíduo não se pode reproduzir como 

indivíduo social, a menos que participe de maneira cada vez mais ativa 

na determinação de todos os aspectos de sua própria vida, desde as 

preocupações mais imediatas até as mais amplas questões gerais de 

política, organização socioeconômica e cultura” (Ibid., idem). Nesse 

processo, como dissemos, o indivíduo não se funde diretamente com 

suas determinações sociais gerais. A relação entre indivíduo e 

humanidade segue sendo sempre uma relação mediada. O problema da 

superação da alienação consiste, pois, na elaboração das formas 

socialistas de mediação, que permitam a “automediação adequada do 

indivíduo social”, em lugar das formas de mediação reificadas do 

capitalismo.  

Aqui, Mészáros afirma que os ideais socialistas necessitam, 

para sua concretização, de “instituições específicas de auto-realização”. 

E quais seriam esses tipos de instituições? O filósofo responde: “o tipo 

de instituição capaz de realizar essa tarefa é a que funciona com base na 

autodeterminação recíproca dos indivíduos envolvidos” (Ibid., p. 260) 

e, como exemplo, cita os Conselhos Operários, os quais foram 

analisados por Lukács da seguinte maneira: 

 
“O Conselho Operário é a conquista político-

social da reificação capitalista. Na situação após a 

ditadura, ele deveria superar a separação burguesa 



115 
 

 
 

entre o legislativo, executivo e judiciário; da 

mesma forma, na luta pelo poder, é chamado a pôr 

fim à fragmentação espácio-temporal do 

proletariado, e também a reunir a economia e a 

política na verdadeira unidade da atividade 

proletária, e dessa maneira ajudar a reconciliar a 

oposição dialética do interesse imediato e do 

objetivo final.” (Lukács, apud Mészáros, Ibid., 

idem) 

 

 Este é apenas um exemplo, diz Mészáros, lembrando que as 

mediações de segunda ordem do capitalismo, hierarquicamente 

estruturadas, abarcam a totalidade da sociedade, desde as esferas 

econômica e política até as formas culturais e ideológicas 

correspondentes, e que as mediações socialistas, por isso, traduzidas em 

“instrumentos e instituições sócio-historicamente específicos, dinâmicos 

e flexíveis” (Ibid., p. 261), devem ser capazes de promover a 

reestruturação completa da sociedade como um todo
41

. 

                                                           
41

 Na obra mais complexa de István Mészáros, Para além do capital, a reflexão 

de cunho ontológico e moral retornará, com o primeiro tema amplamente 

desenvolvido, centrado na investigação e na compreensão das mediações que 

compõem o ser do capital em sua íntima relação com o trabalho, bem como nas 

mediações que podem efetivar a transição socialista; já o segundo tema é tratado 

de forma mais sintética, mas não menos importante, intimamente ligado ao tema 

da ontologia, mas também ao da política, quando Mészáros fala da importância 

da ética, para o projeto socialista, nestes termos: “a busca de alternativas viáveis 

à realidade destrutiva da ordem social do capital, em todas as suas formas – sem 

a qual o projeto socialista é absolutamente sem sentido -, é um problema 

prático. O papel da moralidade e da ética é crucial para o sucesso desse 

empreendimento, mas não pode haver esperança de sucesso sem a rearticulação 

conjunta do discurso moral socialista e da estratégia política, levando 

plenamente em conta as lições do passado recente. [...] Na época em que a crise 

estrutural do capital fatalmente se manifesta também no campo da política, o 

potencial emancipador do papel da ética é impensável sem a sua autodefinição 

como crítica radical socialista da política engastada na estrutura institucional do 

sistema do capital, incluindo a maior parte dos órgãos defensivos originais do 

movimento da classe trabalhadora. Este é o único sentido no qual a ética pode 

ser política hoje, contemplando a constituição de uma unidade potencial da 

política e da ética no empreendimento prático de superar o poder da tomada de 

decisão política alienada dos indivíduos sociais, no espírito do projeto 

marxiano. Mas, precisamente nesse sentido, a estrutura de operação dessa ética 

para o futuro previsível pode apenas ser o círculo existente da segunda ordem 



116 
 

 
 

 

* 

 

 Antes de passarmos à análise do próximo aspecto da teoria da 

alienação em Marx, é preciso que nos detenhamos um pouco mais sobre 

as reflexões de Mészáros sobre o tema do indivíduo social e suas 

implicações de caráter político, visto que tais elaborações iluminam 

vários pontos de sua teorização a respeito do ser social e da 

emancipação humana. 

 A premissa de que o filósofo húngaro parte, aqui, na esteira de 

Marx, é que o comunismo, ao realizar-se, possibilita o livre 

desenvolvimento omnilateral dos indivíduos sociais. Como afirma 

Mészáros, nesse ponto:  

 
Temos de lembrar, aqui, um trecho dos 

Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie 

no qual o “velho Marx” analisa a relação entre o 

indivíduo e seu meio social. Ele conclui que a 

alienação só é transcendida se os “indivíduos se 

reproduzirem a si mesmo, porém como indivíduos 

sociais”. Assim, na visão de Marx, o indivíduo, 

numa sociedade socialista, não dissolve sua 

individualidade nas determinações sociais gerais. 

Ao contrário, ele tem de encontrar um escoadouro 

para a realização plena de sua própria 

                                                                                                                           
de mediações do capital, e não o postulado de uma mediação abstrata e genérica 

de „particularismo individual‟ e „humanidade-para-si‟. De fato, sua medida de 

sucesso pode apenas estar na capacidade de se manter constantemente atenta a 

uma crítica prática reanimada em direção ao verdadeiro objetivo da 

transformação socialista: ir para além do capital em todas as suas formas 

realmente existentes e possíveis por meio da redefinição e da rearticulação 

prática viável do processo de trabalho” (2002, p. 499-500). Note-se, ainda, que, 

em razão do que foi aqui exposto, fica demonstrado que o essencial da reflexão 

estabelecida por Marx nos Mauscritos econômico-filosóficos, sua teorização de 

caráter ontológico, político e moral, tal como explicitado no estudo de 

Mészáros, vai além do exposto por Tumolo (2006), quando centra sua atenção 

no conceito de expropriação presente no referido texto de Marx. Acreditamos 

que este seja um aspecto secundário – problemático, por certo - da reflexão do 

filósofo alemão, mas que depois será superado quando da teorização mais 

aprofundada sobre o ser do capital, sem deixar para trás as conquistas teóricas 

no plano da ontologia, da política e da moral estabelecidas no célebre texto de 

1844.  



117 
 

 
 

personalidade (Gesamtpersönlichkeit). Numa 

sociedade capitalista, os indivíduos só se podem 

reproduzir como indivíduos isolados. Numa 

sociedade burocraticamente coletivizada, por sua 

vez, eles não se podem reproduzir como 

indivíduos, e muito menos como indivíduos 

sociais. Em ambas, a esfera pública está 

divorciada da esfera privada e opõe-se a ela, por 

mais diferentes que possam ser as formas dessa 

oposição. Segundo Marx, em contraste, a 

realização da Gesamtpersönlichkeit implica 

necessariamente a reintegração de individualidade 

e socialidade na realidade humana concreta do 

indivíduo social. (Ibid., p. 246)  

 

Ressalte-se, aqui, o fato de que a exposição de Mészáros do 

conceito marxiano de indivíduo social serve para que o filósofo húngaro 

faça as suas primeiras críticas à forma de socialização ocorrida na União 

Soviética, que ele não chama de uma sociedade socialista, mas pós-

capitalista – é esta a “sociedade burocraticamente coletivizada” a que 

seu texto faz referência.  

É interessante observar, ainda, nesse contexto, que a teorização 

a respeito do indivíduo social permite a Mészáros explicitar pontos 

muito importantes de sua concepção de política revolucionária. Assim, a 

crítica à sociedade soviética e aos rumos que a revolução tomou nesse 

país é contrastada com as experiências revolucionárias chinesa e cubana, 

às quais o filósofo húngaro tem esperança, nesse momento de seu 

desenvolvimento teórico (ou seja, 1970), que, em razão de suas 

especificidades históricas, sociais e políticas, deem à luz formas 

qualitativamente superiores de socialização e individualização.  

Para Mészáros, a União Soviética, enquanto sociedade 

burocraticamente coletivizada, produziu uma situação contraditória, na 

qual “a contribuição do indivíduo para com o todo (ou para a 

„sociedade‟ colocada em oposição abstrata ao indivíduo) consiste em 

moldar-se de acordo a uma norma predeterminada. Nesse ato de 

conformidade imposto, o ideal é divorciado do indivíduo (é concebido 

como algo acima dele) e apaga a personalidade particular do indivíduo” 
(Ibid., p. 246-7), constituindo, portanto, uma realidade radicalmente 

diversa da emancipação humana e da realização do indivíduo social.  

Uma opinião que parece respaldar a concepção de Mészáros a 

esse respeito é a de José Paulo Netto, quando afirma que 

 



118 
 

 
 

a democracia de massas pensada por Marx não 

sobreviveu muito tempo [na URSS]: o poder dos 

conselhos de operários, soldados e camponeses 

(os sovietes) foi substituído por uma centralização 

política exercida pelo partido bolchevique, que se 

identificou com o aparelho de Estado. No interior 

do próprio partido, após a morte de Lênin, 

cristalizam-se métodos burocráticos, que 

acabaram por restringir ao limite a circulação de 

ideias e suprimir a tolerância com as divergências 

– assim é que muitos revolucionários são 

eliminados: Trotski (1879-1940), Bukarin (1883-

1938), Zinoviev (1883-1936), entre tantos. A 

culminância desse processo está no 

estabelecimento da autocracia política comandada 

por Stalin (1879-1953) que, entre os anos 30 e 50, 

asfixiou a vida política e social da [...] União das 

Repúblicas Socialistas Soviéticas (URSS). (1986, 

p. 51)  

 

O mesmo autor, num ensaio dedicado exclusivamente ao papel 

e à atuação política de Stalin durante o período de sua supremacia na 

URSS, denuncia a implementação, pelo líder soviético, de “um 

atmosfera mórbida de suspeição e terrorismo estatal” (1982, p. 17), por 

meio da qual se efetivou a suspensão das garantias cívicas, os expurgos 

realizados no partido e no Exército Vermelho, a normatização da 

delação e da tortura, a repressão sistemática e constante e as farsas 

jurídicas conhecidas como “processos de Moscou”.  

Ernest Mandel, por sua vez, partindo de uma posição política 

diferente, é ainda mais cáustico na sua avaliação da URSS, explicando 

as relações de produção que ali existiram nessas palavras:  

[Um] conjunto de relações sociais e de relações de produção 
características: ausência de autogestão dos produtores, ausência de 

auto-administração dos cidadãos e de controle destes sobre a 

administração política e econômica, planificação burocraticamente 

centralizada, apropriação e distribuição do sobre-produto social pelo 

Estado, fora de todo o controle dos produtores, regime do diretor único e 

todo-poderoso no seio da empresa, manutenção da estrutura hierárquica 

desta, sistema de remuneração assegurador de privilégios para os altos 

funcionários, submetendo uma boa parte do proletariado aos horrores do 

trabalho à peça, etc. (1978, p. 78-9)  

 



119 
 

 
 

De acordo com Mészáros, em A teoria da alienação em Marx, 

tal situação foi provocada pelas condições históricas específicas, 

externas e internas, nas quais se realizou a Revolução Russa de outubro 

de 1917. Externamente, o elemento decisivo foram os constantes 

ataques perpetrados da parte do capitalismo mundial. Internamente, os 

dois fatores de retrocesso primeiramente ressaltados por Mészáros são a 

longaguerra civil, que subordinou a tarefa de se lançar as bases de uma 

economia socialista num país atrasado à necessidade de se defender a 

revolução contra a intervenção estrangeira; e a adoção da Nova 

Economia Política (NEP), que “fez sérias concessões ao lucro privado 

como uma força poderosa de motivação, tentando contrabalançar seus 

efeitos negativos de longo alcance por medidas judiciárias” (2006, p. 

247), fato que, na visão do filósofo húngaro, fortaleceu as já soberanas 

autoridades burocráticas centrais e tornou as condições favoráveis para 

que, após o término da NEP, Stálin estabelecesse seus próprios métodos 

políticos autoritários (em conjunção com as formas de julgamento já 

assentadas no período de vigência da NEP).  

Dessa forma,  

 
como tanto a justiça como a distribuição de 

recursos econômicos disponíveis estavam sendo 

administradas de cima, era possível adotar, cada 

vez mais, um duplo padrão de vida: um para os 

especialistas e funcionários do partido, outro para 

a grande maioria da população. E, é claro, 

paralelamente à intensificação das desigualdades, 

as formas ideológicas se tornaram cada vez mais 

dominadas pelas falsas perspectivas do 

“comunismo ali na esquina”, cultivadas pelo 

“romantismo revolucionário”, que “transcendeu” 

de maneira fictícia as desigualdades existentes, 

substituindo o presente real por um futuro 

imaginário. (Ibid., p. 248) 

 

Mészáros explica, ainda, que tal processo ocorreu juntamente 

com o fato de os bolcheviques se verem forçados a fazer uso da velha 

máquina estatal burocrática do czarismo que, em razão de sua própria 
inércia institucional, frequentemente trabalhava contra as intenções dos 

revolucionários. “A velha herança, com sua pesada inércia, foi um fator 

que pesou muito sobre as fases sucessivas do desenvolvimento 

soviético” (Ibid.,, p. 249), reproduzindo a hierarquização das relações 

sociais e a não efetivação da unidade necessária entre o grupo que 



120 
 

 
 

tomava as decisões políticas e a comunidade que realizava as ações 

econômicas e corporificando uma forma de socialização onde o 

indivíduo era coagido a cercear as especificidades de sua personalidade 

em prol de uma comunidade oposta a ele.  

A revolução, desenrolando-se nessas condições, produziu o fato 

contraditório da sociedade estabelecida em oposição abstrata (como 

instituições burocratizadas) frente aos indivíduos singulares, que, nesse 

contexto, deveriam a ela se adaptar a partir de um ideal externo, imposto 

e que tendia a apagar suas personalidades particulares. Daí que o 

indivíduo não podia se reproduzir como indivíduo, e muito menos como 

indivíduo social. Assim, diz Mésazáros,  

 
em lugar de permitir aos indivíduos 

transcenderem suas limitações por meio de uma 

integração social recíproca, de um com outro, a 

coletividade abstrata os dissolve em sua própria 

estrutura genérica, na qual não pode haver 

margem para as características específicas dos 

indivíduos reais. Em lugar do indivíduo isolado, 

temos um universal abstrato (“abstrakt 

Allgemeine” – por exemplo “membro do Estado 

Socialista”, “Herói Positivo” etc.) e não o 

verdadeiro indivíduo social que se tenha tornado 

um “universal concreto” por intermédio da 

automediação no interior de uma comunidade 

real. (Ibid., p. 246) 

 

Uma via alternativa ao processo de socialização e formação dos 

indivíduos verificado na URSS, Mészáros acreditava ocorrer, naquele 

momento, na China e em Cuba, devido às especificidades que naqueles 

países assumiu o processo revolucionário. Na China, por exemplo, não 

houve uma NEP, visto que a revolução tinha base camponesa. Além 

disso, diz Mészáros,  

 
antes que a revolução pudesse tornar-se vitoriosa, 

[o movimento revolucionário chinês] teve de 

resolver na prática muitos problemas sociais, 

políticos, econômicos e administrativos que na 

União Soviética só surgiram depois de uma 

revolução politicamente bem-sucedida. Assim, os 

revolucionários soviéticos viram-se, quase da 

noite para o dia, numa situação em que tinham de 



121 
 

 
 

encontrar resposta para tudo de uma só vez, e 

quando cometeram erros o fizeram numa escala 

maciça, envolvendo todo o Estado, ao passo que 

os chineses puderam elaborar uma estratégia para 

assumir o poder ao mesmo tempo em que 

corrigiam erros cometidos nos conflitos mais 

localizados, estendendo o raio de sua influência 

no processo de aprender a enfrentar problemas 

cada vez maiores de administração social. (Ibid., 

p. 248) 

 

Na China, tanto a velha máquina estatal, quanto os problemas 

que surgiram para os revolucionários, tinham uma natureza diferente 

dos da Rússia. A estrutura organizacional teve que ser realizada numa 

base social muito mais ampla (camponesa) do que no grande país eslavo 

(proletária). Devido à guerra camponesa prolongada na China – que 

vigeu de 1927 a 1949 -, diz Mészáros, “o mecanismo estatal emergente 

é organizado – inclusive o exército numa situação de guerra – de modo a 

minimizar o atrito entre o povo e os órgãos governamentais e estimular 

a auto-suficiência e a ajuda recíproca” (Ibid., p. 250).  

Por causa dessas condições, teria havido um estreitamento 

muito maior entre exército e povo, fazendo com que centenas de 

milhões de pessoas se engajassem no processo revolucionário, o que, 

segundo Mészáros, seria um fator contraposto ao processo de 

burocratização, tal como ocorreu na URSS - conforme o filósofo 

húngaro, a Revolução Cultural, levada a cabo a partir de 1966 na China, 

teria reafirmado tais práticas.  

E em Cuba, por sua vez, apesar da importante intervenção 

soviética efetivada a fim de combater as forças contra-revolucionárias 

dirigidas pelos Estados Unidos, verificou-se algo, na visão de Mészáros, 

muito mais fundamental. Assim o filósofo explica sua concepção dos 

acontecimentos:  

 
O fato de Cuba continuar a existir e o seu 

progresso são provas irrefutáveis da grande 

vitalidade positiva de seu próprio 

desenvolvimento. As bases foram lançadas nos 

dias da revolução armada, que estendeu sua esfera 

de influência, na forma de ativação da 

espontaneidade reprimida das massas, na luta 

contra o regime de Batista. Para que a revolução 

sobrevivesse no “hemisfério norte-americano”, 



122 
 

 
 

essas bases não só tinham de ser mantidas, como 

também aprofundadas e estendidas. E é 

precisamente isso que está sendo tentado na Cuba 

de hoje: basta pensar nos programas de 

participação popular no desenvolvimento da 

economia, da política e também da cultura, nos 

esforços conscientes para manter sob controle a 

burocracia e, por fim, e tão importante quanto, o 

ethos da igualdade, que caracteriza as relações 

humanas que emergem, em todas as esferas de 

vida [num movimento em que] os objetivos 

educacionais e os programas econômicos [são] 

realizados numa integração mútua. (Ibid., idem)  

 

Ora, devido aos desenvolvimentos posteriores das revoluções 

chinesa e cubana, dificilmente se poderia crer que Mészáros postularia 

ter havido aí a realização do indivíduo social, tal como preconizado por 

Marx. O mais importante a ser assinalado aqui é um elemento 

importante de sua concepção política, isto é, a perspectiva de que os 

movimentos revolucionários socialistas precisam estabelecer, antes 

mesmo da tomada do poder propriamente dito, formas de organização 

que evitem, uma vez feita a revolução, o mero uso da velha máquina 

estatal desenvolvida e estruturada de acordo com as exigências do velho 

sistema.  

Além disso, o “mecanismo estatal emergente”, organizado 

paralelamente às mediações a serviço do capital, necessita se estabelecer 

sobre a mais ampla base social possível e fazendo com que os diferentes 

órgãos de poder revolucionário (exército, partido, conselhos operários, 

etc.) mantenham íntima unidade e reciprocidade dialética entre si. Daí 

que, em suma, podemos concluir que as revoluções chinesa e cubana 

serviram, na ocasião, a Mészáros para a elaboração de uma crítica da via 

de transição socialista cristalizada na experiência russa, mas não se pode 

dizer que, hoje, serviriam de modelo aos esforços futuros para a 

efetivação da transição revolucionária
42

. 

 

3.5 Aspectos estéticos da teoria da alienação 

                                                           
42

 Para uma visão do processo revolucionário chinês e suas transformações 

históricas até se readequarem ao modo de produção capitalista, é útil ler, entre 

outros, Schilling (1984), Pomar (2010), Martins (2006), Martins (2010). Para 

uma visão do processo revolucionário cubano e seus desdobramento, citamos, 

entre outros, Berardo (1981), Ayerbe (2004) e Maestri (2010). 



123 
 

 
 

 

 O complemento do estudo de Mészáros a respeito dos aspectos 

ontológicos e morais da teoria da alienação de Marx se dá com a 

tematização dos aspectos estéticos dessa formulação. Aqui, a 

compreensão do ser do homem, em sua especificidade humana, em sua 

condição de alienação e no que tange a necessidade de sua emancipação 

completa, ganha novas e complexas determinações. Nesse sentido, o 

filósofo húngaro é taxativo: “as considerações estéticas ocupam um 

lugar muito importante na teoria de Marx. Estão elas tão intimamente 

ligadas a outros aspectos de seu pensamento que é impossível 

compreender adequadamente até mesmo sua concepção econômica sem 

entender suas ligações estéticas” (2006, p. 173-4). 

 Desse modo, para Mészáros, não é possível compreender o 

pensamento de Marx sem levar em consideração suas opiniões sobre a 

sensibilidade humana e a arte. A recíproca, nesse contexto, é verdadeira: 

não se pode bem apreciar suas concepções estéticas sem se entender as 

relações que esse tema mantém com as questões econômicas, políticas, 

etc. O denominador comum dessas variadas temáticas, segundo o 

pensador húngaro, é “o homem como um ser natural que é ativo a fim 

de satisfazer suas necessidades, não apenas econômica mas também 

artisticamente” (Ibid., p. 174). Nesse sentido, importa, justamente, 

compreender a concepção de homem de Marx, em seus vários aspectos, 

tal como delineada nos Manuscritos econômico-filosóficos. 

 As questões estéticas, explica o filósofo húngaro, estão ligadas 

a juízos estéticos que, por sua vez, se relacionam, direta ou 

indiretamente, à questão valorativa do dever. Nesse contexto, pergunta-

se Mészáros: “como justificar afirmações de valor?” (Ibid., idem). Para 

se responder a essa questão, é necessário buscar uma base para os 

valores afirmados e, nesse sentido, essa base só pode residir no próprio 

homem. Tal referência ontológica e antropológica permite compreender 

a interligação entre significado e valor (que é o que importa decifrar em 

relação à dimensão estética da teoria da alienação de Marx).  

A estrutura do significado, diz Mészáros, “está intimamente 

ligada à estrutura humana de valores, que por sua vez se baseia na 

constituição do homem como um ser natural „automediador‟ 

(autoconstituinte)” (Ibid., idem). Nesse sentido, os valores afirmados 

pelo homem, seja por meio de simples gestos ou por complexos 

argumentos filosóficos, se fundamentam nas necessidades humanas. 

“Não pode haver valores sem necessidades correspondentes” (Ibid., 

idem). A arte, nesse contexto, representa valor na medida em que 



124 
 

 
 

existem necessidades humanas que se satisfazem por meio da criação e 

da apreciação de obras de arte. Assim, afirma o filósofo húngaro: “os 

valores estão, portanto, necessariamente ligados a seres que têm 

necessidades, e a natureza dessas necessidades determina o caráter dos 

valores” (Ibid., idem).  

Em síntese: o ser automediador da natureza, o homem, possui 

certas necessidades que se satisfazem e/ou se realizam por intermédio da 

afirmação de valores, entre eles os valores estéticos. Esses valores 

mantêm uma interligação dialética com os significados que o homem 

cria para as suas ações no dia-a-dia. De acordo com Mészáros, portanto, 

significado, valor e necessidade são elementos que estabelecem um 

vínculo visceral. A relação entre essas instâncias só pode ser 

devidamente compreendida a partir de um conceito de homem como ser 

que se autodetermina, como ser que faz a si mesmo e a sua história a 

partir das condições previamente existentes. É o homem, no seu 

processo de autoconstituição, que cria os valores humanos.  

No caso do homem, então, ser e dever não formam realidades 

apartadas, e sim uma unidade de determinações recíprocas. Os valores 

(o dever) surgem a partir do desenvolvimento histórico das necessidades 

(ser) do homem. A gênese do valor faz parte da autoconstituição 

humana. Por isso, Mészáros explica: 

 
A “autoconstituição” existe simultaneamente 

como necessidade (“ser”) e como valor (“dever”) 

no homem. [...] A auto-realização constituinte do 

homem no curso de sua confrontação histórica 

com a natureza e consigo mesmo é tanto a 

necessidade quanto o valor do homem: e não pode 

haver nenhum tipo de valor acima dela. Todos os 

valores e desvalores que foram produzidos no 

desenvolvimento histórico da humanidade são 

tanto derivados como constitutivos desse valor 

fundamental daquilo que é humano. O valor é 

uma dimensão inseparável da realidade (“é”, 

“fato”), mas – desnecessário dizê-lo – somente da 

realidade humana. E as potencialidades do 

homem – tanto para o “bem” como para o “mal”, 

isto é, para a auto-realização como para a 

autodestruição – não podem ser projetadas em 

nenhum “estado original”, porque as 

potencialidades humanas também são constituídas 



125 
 

 
 

no interminável curso da “autoconstituição 

automediadora” humana. (Ibid., p. 175) 

 

 Partindo-se desses pressupostos, pode-se melhor explicitar a 

importância que a arte possui para o sistema de Marx e o seu conceito 

de realismo artístico. Ela é importante, justamente, na medida em que é 

capaz de representar, para o homem, com fidelidade, a própria realidade 

do homem, estabelecida numa “totalidade humana, dialeticamente 

estruturada e imensamente complexa” (Ibid., p. 177). O realismo, nesse 

sentido, é muito mais que a mera descrição ou retrato trivial das 

condições em que o homem tem o seu ser circunscrito.  

Ao contrário, diz Mészáros: “na obra de arte realista, todo 

objeto representado, natural ou feito pelo homem, deve ser humanizado, 

isto é, a atenção deve ser focalizada sobre a sua significação humana, de 

um ponto de vista histórica e socialmente específico” (Ibid., p. 177). 

Para tanto, não há uma fixação pré-estabelecida de métodos e elementos 

formais e estilísticos, visto que estes estão sujeitos à mudança, na 

medida em que refletem uma realidade em constante transformação.  

Isto é, os métodos, as formas e os estilos de que se serve o 

realismo para as suas representações podem ser os mais variados, em 

conformidade com as circunstâncias históricas. O fundamental no 

realismo – isto, sim, é tido como invariável – é a sua propriedade de 

revelar, segundo Mészáros, “as tendências fundamentais e conexões 

necessárias que estão com frequência profundamente ocultas sob 

aparências enganosas, mas que são de importância vital para um 

entendimento real das motivações e ações humanas das várias situações 

históricas” (Ibid., p. 178). Por isso, não são os métodos e estilos, 

meramente, que fazem um artista ser ou não realista. Como explica, 

mais uma vez, o filósofo húngaro, 

 
o que determinará se ele é realista ou não é aquilo 

que ele seleciona de uma massa de experiências 

particulares para representar a realidade histórica 

e socialmente específica. Se ele não for capaz de 

selecionar particulares humanamente 

significativos, que revelam as tendências e 

características fundamentais da realidade humana 

em transformação, mas – por uma ou outra razão 

– se contenta com o retrato da realidade tal como 

ela lhe aparece de modo imediato, nenhuma 

“fidelidade de detalhe” o elevará acima do nível 

do naturalismo superficial. (Ibid., idem) 



126 
 

 
 

 

 Nesse sentido, tanto um Sófocles quanto um Balzac, por 

exemplo, são autores realistas, ainda que, estilisticamente, nada exista 

de semelhante entre eles. O seu denominador comum, nesse contexto, é 

que, acompanhando e apreendendo os traços específicos de seus 

contextos históricos, eles foram capazes de realizar uma representação 

artística adequada das relações humanas múltiplas, fundamentais e em 

constante transformação dessas respectivas épocas
43

. 

                                                           
43

 Complementando a explicação sobre o realismo artístico, Mészáros afirma o 

seguinte: “A visão de Marx do realismo implica que: 1) Existe algo de 

significativo – com suas próprias características – a ser retratado e a 

incapacidade de captar essas características por intermédio das potencialidades 

e dos meios específicos da arte leva a uma representação imperfeita ou à 

deformação, o que é, como tal, esteticamente inaceitável; 2) Devemos ser 

capazes de aplicar certos padrões aos órgãos da representação; do contrário 

seria impossível levantar a questão da má representação e da deformação; 3) De 

maneira semelhante, devemos ser capazes de aplicar certos padrões aos órgãos 

da experiência estética, pois do contrário não pode haver julgamento estético; 4) 

Os padrões de representação criativa, de experiência estética e de juízo crítico 

devem ter um denominador comum, pois sem isso não há garantia contra a 

contradição interna que inevitavelmente esvaziaria o conceito de realismo. Em 

outras palavras, tanto o objeto representado como a forma artística na qual é 

apresentado, bem como a própria experiência estética em seus vários aspectos, 

devem ter critérios objetivos de avaliação” (Ibid., p. 180). Podemos citar, nesse 

contexto, as palavras de Adolfo Sánchez Vásquez que, num livro onde investiga 

as ideias estéticas de Marx, afirma o seguinte: “A arte que assim serve à 

verdade, como um meio específico de conhecimento tanto por sua forma quanto 

por seu objeto, é precisamente o realismo. Chamamos arte realista a toda arte 

que, partindo da existência de uma realidade objetiva, constrói com ela uma 

nova realidade que nos fornece verdades sobre a realidade do homem concreto 

que vive numa determinada sociedade, em certas relações humanas histórica e 

socialmente condicionadas e que, no marco delas, trabalha, luta, sofre, goza ou 

sonha. Na definição de realismo que acabamos de formular, encontramos o 

termo „realidade‟ em três níveis distintos: realidade exterior, existente à margem 

do homem; realidade nova ou humanizada que o homem faz emergir, 

transcendendo ou humanizando a anterior; e realidade humana, que transparece 

nessa realidade criada e na qual se dá certo conhecimento do homem” (2010, p. 

32). Por fim, podemos acrescentar a esta reflexão a seguinte contribuição de 

Leandro Konder: “Lukács dizia que toda grande arte é realista. Em todas as 

obras de arte que alcançam esse nível superior de recriação, há uma 

contribuição mais ou menos universal ao autoconhecimento da humanidade. É o 

que se constata na leitura de Dom Quixote, de Miguel de Cervantes; dos sonetos 



127 
 

 
 

Mészáros explica que o recurso da representação (mimese) está 

de acordo com a própria estrutura da sensibilidade humana, tal como 

exposta por Marx nos Manuscritoseconômico-filosóficos. Daí a sua 

efetividade como meio pelo qual o homem pode se apropriar de sua 

realidade humana de uma maneira artística. Segundo Marx, o homem, 

como ser natural, é um ser sensível. E, conforme suas próprias palavras, 

“ser sensível é ser padecente. O homem enquanto ser objetivo sensível 

é, por conseguinte, um padecedor, e, porque é um ser que sente o seu 

tormento, um ser apaixonado. A paixão é a força humana essencial que 

caminha energicamente em direção ao seu objeto” (Marx, apud 

Mészáros, ibid., idem, negritos no original). 

Isso significa que, como ser natural, o homem sente sua própria 

constituição (suas necessidades e poderes constituintes) e sente também 

as ações da natureza e da sociedade sobre ele. Mas esse sentir os objetos 

que lhe atingem, esse experimentar pelos sentidos, não é um processo 

passivo, e sim ativo, e é isso, justamente, que lhe permite criar valores e 

significados. Assim, como explica, sinteticamente, o filósofo húngaro, 

“todo significado é „dependente de valor‟, porque se origina por meio 

dessa complexa relação de sofrimento do sujeito humano com seus 

objetos. [...] O significado só é possível porque o „homem sente o que 

sofre‟ [...], ao contrário da chapa fotográfica que é totalmente indiferente 

ao objeto cujo reflexo incide sobre ela” (Ibid., 181). Nesse sentido, todo 

objeto que afeta a ativa sensibilidade do homem passa a ocupar um 

lugar definido no sistema humano de valores, “no qual significado e 

valor estão inseparavelmente inter-relacionados” (Ibid., idem). 

O “sofrimento” (“padecimento”) é, portanto, ativo, e como tal, 

criador de valor. Como explica, mais uma vez, Mészáros: 

 
Não há “sofrimento” sem sentimento, que seja 

apenas um registro mecânico. E também não há 

                                                                                                                           
de Camões, das peças de Shakespeare; de Gargantua, de Rabelais; de Tristan 

Shandy, de Sterne; do Pai Goriot, de Balzac; de O vermelho e o negro, de 

Stendhal; do Fausto de Goethe; e do Fausto de Thomas Mann; e de tantas outras 

obras-primas. Cada uma delas remete, de maneira diferente, a uma realidade 

diferente. Em cada uma delas, determinada realidade humana é representada 

como uma totalidade intensiva, quer dizer, é revelada na sua essência, por meio 

de bem-sucedidos artifícios da aparência e truques da linguagem. Em todas elas 

há um movimento universalizador, tanto na percepção da realidade como na 

expressão do que foi percebido. E a determinação do que é essencial na 

realidade percebida é simultaneamente universal e singular” (2005, p. 98-9). 



128 
 

 
 

“sentimento” sem “paixão”, no sentido marxiano, 

porque o homem, para poder estar em relação com 

seus objetos, deve “caminhar energicamente em 

direção a eles”, o que implica a presença da 

paixão – embora de intensidade variada – em 

todas as relações humanas, inclusive as mais 

mediadas. Sofrimento, sentimento e paixão 

constituem, portanto, uma unidade dialética que é 

inerentemente ativa. [...] O gozo é, dessa forma, a 

compreensão pelo indivíduo da adequação 

humana de seus poderes a seus objetos, muito 

embora essa relação assuma, em muitos casos, a 

forma de um intenso sofrimento. (Ibid. idem) 

 

 A mimese é, nesse contexto, a forma de representação que 

evoca essa complexa inter-relação dialética entre sofrimento, sentimento 

e paixão, criadora de valores e significados, e que permite ao homem 

apreender aspectos da sua realidade humana pela via de sua ativa 

percepção sensível. Como diz Mészáros, “só por meio [da mimese] 

podem as obras de arte adquirir um significado. [...] E a unidade 

dialética acima mencionada de sofrimento-sentimento-paixão assegura o 

caráter ativo, criativo, da mimese artisticamente adequada” (Ibid., idem).  

A arte adquire significado por meio da mimese. A mimese 

“absorve” (se apropria, sofre ativamente) a realidade e a recria por 

intermédio de inúmeros métodos e recursos formais e estilísticos
44

. A 

                                                           
44

 A literatura é uma forma de expressão artística privilegiada por meio da qual 

se pode visualizar como se dá a representação mimética. Nesse contexto, é 

interessante observar que o retrato literário da alienação, não por acaso, seja um 

dos elementos característicos mais pronunciados da literatura européia (mas não 

só) moderna. Diz Mészáros, nesse sentido: “não é surpreendente que seja muito 

difícil encontrar um importante escritor europeu moderno que não demonstre 

pelo menos alguma consciência das manifestações incrivelmente variadas da 

alienação” (2008, p. 201). O brilhante ensaio intitulado A alienação na 

literatura européia é dedicado a analisar como isso se dá. Nele, o filósofo 

húngaro se debruça sobre os textos literários desde Rousseau e Goethe até seus 

contemporâneos, como Sartre e Thomas Mann. Nessa tradição literária, todos os 

aspectos da alienação aparecem em maior ou menor grau. Rousseau, já na 

segunda metade do século XVIII, protestava em seus romances contra a 

alienação e desumanização levadas a cabo pela contradição entre sociedade e 

natureza e pela prática “que transforma os homens em „mercenários‟ 

interessados apenas no „lucro que podem tirar um do outro‟, empobrecendo, 

assim, todas as suas relações pessoais que estão além da gratidão” (Ibid., p. 



129 
 

 
 

                                                                                                                           
202). De acordo com Mészáros, chama a atenção, desde a época de Rousseau 

até a nossa, o tratamento paradoxal (desde a condenação até a idealização) que 

os escritores têm dado ao tema da solidão, um elemento recorrente encontrado 

na literatura européia moderna. A solidão é, pois, um dos produtos mais 

grotescos da alienação levada a cabo pela sociedade capitalista. “A 

desintegração progressiva das ligações sociais, a crescente atomização da 

sociedade, a intensificação do isolamento dos indivíduos, uns em relação aos 

outros, e a solidão, necessariamente inerente a essas tendências de fragmentação 

e privatização, foi, ela própria, o produto da alienação” (Ibid., p. 203-4). A 

afirmação da solidão, junto com o culto do individual, parecem ser, aos olhos de 

Mészáros, um elemento característico geral desse universo artístico, do séculos 

XVIII aos nossos dias. “O culto de Rousseau à solidão, de certa forma, 

proporcionou o modelo – a rejeição ao mundo em geral como um „vasto 

deserto‟, ligada ao intimismo moralizante -, e os escritores dos séculos XIX e 

XX produziram suas variações agridoces sobre o mesmo tema” (Ibid., p. 204). 

O filósofo húngaro ainda sublinha algumas características importantes da 

alienação expressa pela mimese verificada nas literaturas dos últimos três 

séculos. No século XVIII, destacou-se o romance com características 

“educacionais”, que procurava “opor contra-exemplos utópicos às forças 

emergentes da alienação” e “[afirmar] como o ideal do ser humano rico podia 

triunfar sobre as tendências mutilantes da fragmentação e da alienação” (Ibid., 

p. 206) – Mészáros menciona Rousseau, Schiller e Goethe como autores 

representativos desse tipo de literatura. No século XIX – aqui, Mészáros cita, 

em especial, os nomes de Stendhal, Balzac, Flaubert e Dostoievsky -, o 

“romance educacional” acabaria por se mostrar problemático, “mas, ainda 

assim, o desenvolvimento de personagens nos romances do século XIX era, em 

geral, estruturado no espírito do „crescimento‟ com base em ricas experiências 

acumuladas, mesmo se as estratégias pessoais dos indivíduos envolvidos 

freqüentemente fracassassem tragicamente, no curso de colisões com estratégias 

rivais e com as forças sociais dominantes” (Ibid., p. 206).  O quadro estrutural 

dos romances do século XIX era composto pela família – base e horizonte das 

aspirações individuais – e pela estabilidade relativa da estrutura social. A 

família, nesse contexto, representava o conjunto da sociedade como seu 

microcosmo. Havia, então, uma correspondência entre as totalidades “intensiva” 

e “extensiva” (interligadas por variadas e múltiplas mediações dinâmicas) 

componentes da sociedade burguesa, o que permitia a “totalização épica no 

romance” (com foco na primeira totalidade, intensiva), isto é, a realização da 

história propriamente dita, corporificada na narrativa literária, centrada no 

drama dos personagens vivido no seio da família. Algo completamente diferente 

ocorre com a literatura do século XX, num contexto histórico em que “a anterior 

estabilidade social dominante se desintegrou total e irrevogavelmente [...] em 

um tumulto de revoluções e contra-revoluções, nas colisões globais de duas 

guerras mundiais devastadoras, nos horrores inconcebíveis do holocausto e do 



130 
 

 
 

dialética da mimese artística, com seus significados e valores artísticos, 

corresponde e se enraíza na dialética da sensibilidade humana, na 

constituição objetiva do homem. O gozo artístico, nesse contexto, ocorre 

quando o indivíduo compreende a adequação de sua estrutura sensível à 

representação mimética, quando ambas essas formas estabelecem um 

modo peculiar de contato – ainda que essa fruição estética seja 

experimentada, por vezes, com tristeza, dor, sofrimento, etc.  

                                                                                                                           
exemplo do apocalipse em Hiroshima e Nagasaki” (Ibid., p. 207). Nesse 

período, a “totalização épica” da literatura (isto é, o tecer mesmo de uma 

história verdadeiramente digna desse nome) se torna problemática, em razão de 

que agora o mundo, cujas partes ainda se encontram entrelaçadas, deixam de se 

comunicar umas com as outras até mesmo no grau mais superficial. Ocorre aí a 

crise do “microcosmo” (a família) que, enquanto “totalidade intensiva”, 

catalisava a dinâmica existente no contexto mais amplo de que fazia parte e 

servia de mediação entre as metas pessoais e os objetivos sociais. As ameaças 

que desse contexto surgem para a mimese literária são a imediação naturalista e 

o simbolismo abstrato. Se no período histórico anterior se verificava um 

movimento mediado entre o microcosmo e o macrocosmo social que 

possibilitava a efetivação e a concreção da “história a ser contada”, na época 

atual o cenário que se apresenta é o oposto. Não há, agora, “histórias a serem 

contadas”, mas “momentos e episódios a serem lembrados, situações e 

fragmentos de uma grande tela nunca inteiramente revelada, a serem iluminadas 

por um momento efêmero” (Ibid., p. 208). Não há, por conseguinte, “o 

crescimento dos personagens pela sobrevivência de seu destino em relação a 

outros e ao mundo social mais amplo, mas simplesmente a apresentação de 

facetas de alguma coisa já dada que, de repente, se torna relevante em 

conformidade com a atmosfera da situação. Da mesma forma, a dimensão 

histórico-temporal torna-se relativa ou é totalmente empurrada para o segundo 

plano no romance moderno, e as determinações psicológicas tomam o seu lugar, 

ou até aquelas semimísticas, como é o caso de Kafka. [...] Nesse sentido, o 

romance do século XX exibia as marcas da alienação, assim como o culto à 

solidão fazia o mesmo na literatura em geral, não importando porque razões 

compreensíveis. [...] Desnecessário dizer que, na secularização da literatura 

moderna, as conotações religiosas foram empurradas para segundo plano, e as 

forças impessoais da reificação, fragmentação, isolamento e despersonalização 

foram identificadas como metas a serem atingidas.” (Ibid., idem). Além do 

famoso autor tcheco, Mészáros ainda faz menção, como representantes desse 

período histórico-literário, Proust, Joyce, Thomas Mann, Robert Musil e Sartre. 

O ensaio A alienação na literatura europeia é de 1982, mas em A teoria da 

alienação em Marx, de 1970, Mészáros já relacionava os temas da solidão, da 

arte e da alienação dizendo que: “De fato, a „solidão‟, nos últimos cinqüenta 

anos, tem sido o tema central das obras de arte, bem como de muitas discussões 

teóricas” (2006, p. 234). 



131 
 

 
 

 A arte, assim compreendida, articulada com os demais 

processos práticos que visam à supressão das mediações de segunda 

ordem que respondem pela alienação do homem, contribui para aquilo 

que Marx chama de “emancipação completa de todas as qualidades e 

sentidos humanos” (Marx apud Mészáros, Ibid., p. 181, negritos no 

original), tese que Mészáros acredita como sendo, talvez, aquela que 

melhor resuma o programa filosófico elaborado pelo filósofo alemão. 

Essa proposta revela, entre outras coisas, o lugar que a sensibilidade 

ocupa na escala dos valores humanos e, portanto, no sistema teórico 

marxiano. 

 De acordo com Mészáros, “Marx se opõe fortemente à tradição 

idealista que atribui um lugar inferior àquilo que é sensível e, 

consequentemente, também à arte” (Ibid., p. 182). Para o autor dos 

Manuscritos econômico-filosóficos, o homem não se afirma no mundo 

objetivo apenas com o pensar, mas com todos os sentidos humanos. 

Desse modo, a proposta de emancipar completamente todas as 

qualidades e sentidos humanos visa, justamente, reabilitar esses sentidos 

e resgatá-los “da posição inferior atribuída a eles pela distorção 

idealista” (Ibid., idem). Os sentidos, dentro dessa concepção, não são 

meramente criação da natureza, mas construção humana, produto da 

história, na qual o homem faz e refaz a si mesmo. O que é específico nos 

sentidos humanos é, portanto, o fato de que eles são criação do próprio 

homem.  

Em outras palavras: é a “riqueza objetivamente desdobrada da 

essência humana” – expressa, por exemplo, na música, na pintura, na 

poesia, etc. – que possibilita a humanização da sensibilidade - esse 

processo não é mecânico, nem unilateral, mas recíproco e dialético. Nas 

palavras do próprio Marx,  

 
[é] apenas pela riqueza objetivamente desdobrada 

da essência humana que a riqueza da sensibilidade 

humana subjetiva, que um ouvido musical, um 

olho para a beleza da forma, em suma as fruições 

humanas todas se tornam sentidos capazes, 

sentidos que se confirmam como forças essenciais 

humanas, em parte recém-cultivados, em parte 

recém-engendrados. Pois não só os cinco sentidos, 

mas também os assim chamados sentidos 

espirituais, os sentidos práticos (vontade, amor 

etc.), numa palavra, o sentido humano, a 

humanidade dos sentidos, vem a ser 



132 
 

 
 

primeiramente pela existência do seu objeto, pela 

natureza humanizada. A formação dos cinco 

sentidos é um trabalho de toda a história do 

mundo até aqui
45

. (Marx, apud Mészáros, ibid., p. 

182-3, negritos no original) 

 

 Os sentidos se tornam sentidos humanos quando o seu objeto é, 

também, algo humanizado. É a relação humana automediada 

estabelecida entre o sentido e seu objeto que, dialeticamente, humaniza 

a ambos. É esse o significado da afirmação de Marx: “Eu só posso, em 

termos práticos, relacionar-me humanamente com a coisa se a coisa se 

relaciona humanamente com o homem” (Marx, apud Mészáros, ibid., p. 

183). Como dissemos acima, o homem, cuja especificidade é a 

automediação, faz-se a si mesmo e ao seu mundo humano no mesmo ato 

e no mesmo movimento. Não há uma separação entre o homem e as 

suas circunstâncias. O homem tanto as cria como é criado por elas. É 

isto que se deve ter em mente para se compreender a teorização de Marx 

sobre a humanização dos sentidos. 

  Esses sentidos, como se depreende pela teorização de Marx, 

não se reduzem a cinco. Eles são, na verdade, de uma imensa variedade 

e riqueza. Seu número se define pelo número de objetos com os quais os 

sentidos humanos se relacionam. O mesmo objeto, além disso, pode 

apresentar características múltiplas que, por sua vez, evocam uma 

multiplicidade de sentidos por meio da qual o homem pode dele se 

apropriar sensivelmente. Os sentidos humanos estão, de fato, 

interligados uns aos outros e, mais ainda, com outros poderes humanos, 

tais como, por exemplo, o raciocínio – Marx fala, por exemplo, que os 

                                                           
45

 É interessante observar, nesse contexto, a explicação de Marx a respeito da 

condição em que o homem se encontra com os sentidos subjugados pelo 

império da alienação. Diz ele: “O sentido constrangido à carência prática rude 

também tem apenas um sentido tacanho. Para o homem faminto não existe a 

forma humana da comida, mas somente a sua existência abstrata como 

alimento; [...] O homem carente, cheio de preocupações, não tem nenhum 

sentido para o mais belo espetáculo; o comerciante de minerais vê apenas o 

valor mercantil, mas não a beleza e a natureza peculiar do mineral; ele não tem 

sentido mineralógico algum; portanto, a objetivação da essência humana, tanto 

do ponto de vista teórico quanto prático, é necessária tanto para fazer humanos 

os sentidos do homem quanto para criar sentido humano correspondente à 

riqueza inteira do ser humano e natural” (Marx, apud Mészáros, Ibid., p. 182, 

negritos no original). 



133 
 

 
 

sentidos humanos “se tornaram teoréticos” (Marx, apud Mészáros, ibid., 

idem).  

É justamente essa complexa interligação que possibilita o 

sentido da beleza, explica Mészáros. O homem humanizado, ao deparar-

se com um objeto de beleza, se apropria de suas múltiplas facetas 

objetivas através da multiplicidade dos seus sentidos e potencialidades 

humanas. Daí a frase de Marx: “o homem se apropria da sua essência 

omnilateral de uma maneira omnilateral, portanto como um homem 

total” (Marx, apud Mészáros, ibid., idem). Nesse contexto, o que a 

alienação faz é, justamente, separar os sentidos (aliená-los uns dos 

outros), separá-los do raciocínio e, mais, torná-los subordinados a um 

certo tipo de racionalidade (capitalista, alienada).  

Submisso à alienação (privatização, fragmentação, etc), o 

homem não se apropria de sua essência omnilateral como um “homem 

total”. O seu gozo, por conseguinte, se torna profundamente 

empobrecido, perde sua significação humana, “deixa de ser gozo 

humano, tornando-se a mera auto-satisfação do indivíduo isolado e seu 

nível baixa para o imediatismo bruto, ao qual nenhum padrão pode ser 

aplicado” (Ibid., p. 184). Emancipar os sentidos e as qualidades 

humanas – segundo Mészáros, a raison d’être do socialismo - significa 

exatamente reverter esse quadro no qual os objetos com que se defronta 

o indivíduo isolado se apresentam reduzidos aos seus aspectos 

meramente utilitários.  

Daí se depreende a importância da educação estética como 

arma de luta que, articulada às demais mediações de crítica prática à 

realidade da alienação, pode ser usada no processo emancipatório. Por 

isso, a afirmação mészáriana de que  

 
a educação estética é crucial para modificar essa 

situação: para transformar a satisfação limitada e 

unilateral no gozo auto-realizador da “totalidade 

extensiva e intensiva” do mundo humano. Sem a 

educação estética, não pode haver verdadeiro 

consumidor – apenas o agente comercial – das 

obras de arte. E como a obra de arte não pode 

existir adequadamente sem ser constantemente 

recriada na atividade de consumo – cuja 

consciência deve ser materializada na própria 

criação -, a educação estética, como criadora do 

órgão do consumo estético, é uma condição vital 

para o desenvolvimento da arte em geral. (Ibid., p. 

190-1) 



134 
 

 
 

 

3.6 Aspectos educacionais da teoria da alienação 

 

A educação é o tema do ensaio com que Mészáros conclui seu 

estudo a respeito da teoria da alienação em Marx. No último capítulo de 

seu livro, o filósofo húngaro se dedica a delinear suas concepções a 

respeito do tema, isto é, da importância da educação no interior de uma 

práxis social e política genuinamente revolucionária, voltada à 

superação das mediações de segundo grau alienadas efetivadas pela 

realidade capitalista. 

 De acordo com Mészáros, a questão da educação deve ser 

analisada tendo-se como base a sua relação com a totalidade de 

fenômenos sociais concretos com os quais está ligada. Se a sociedade do 

capital define-se por um conjunto de mediações de segunda ordem, que 

se realiza no sentido de submeter aos seus imperativos todos os 

processos que compõem a atividade produtiva humana, a educação não 

pode se situar além dessas determinações. Ou seja, ela também se 

constitui como um complexo de atividades atrelado ao sistema maior do 

qual faz parte e que a condiciona.  

 Nesse contexto, observa-se que, em A teoria da alienação em 

Marx, Mészáros trata a educação em dois sentidos, formal e não formal. 
Educação, na verdade, na visão do filósofo húngaro, diz respeito a todas 

aquelas atividades que envolvem a interiorização, por parte dos 

indivíduos sociais, das relações, imperativos e valores presentes na 

dinâmica sócio-histórica determinada em que estão imersos. Essa 

interiorização se dá, concomitantemente, dentro e fora da escola. Eis o 

que Mészáros afirma a esse respeito: 

 
A educação formal está profundamente integrada 

na totalidade dos processos sociais, e mesmo em 

relação à consciência do indivíduo particular suas 

funções são julgadas de acordo com sua raison 

d'être identificável na sociedade como um todo. 

[…] O sistema educacional formal da sociedade 

não pode funcionar tranquilamente se não estiver 

de acordo com a estrutura educacional geral – isto 

é, com o sistema específico de “interiorização” 

efetiva – da sociedade em questão. (Ibid., p. 175)  

 

 O filósofo húngaro explica, então, que, para o capitalismo, a 

educação tem duas funções principais: a primeira é a produção das 



135 
 

 
 

qualificações necessárias ao funcionamento da economia como um todo; 

a segunda, por sua vez, diz respeito à exigência de formação dos 

quadros políticos da sociedade em questão, com seus correspondentes 

métodos de controle político (tais métodos também devem ser criados 

pela educação).  

Essa formação social, portanto, não pode existir sem um tipo 

determinado de educação – a bem da verdade, esclarece o filósofo, 

nenhuma sociedade vive sem seu sistema próprio de educação –, que 

deve realizar, através de processos formais e não formais, a 

internalização de relações, habilidades, pressões externas, perspectivas 

gerais da sociedade e valores que auxiliem na perpetuação da ordem 

vigente. Para que a superação da alienação ocorra, é preciso, portanto, 

um outro tipo de educação, que não se limite ao âmbito formal de 

ensino, mas que se constitua especialmente com base em atividades de 

formação alternativas, não-institucionais, de interiorização das 

produções histórico-sociais. 

Como dissemos anteriormente, a questão fundamental que se 

coloca é a da transcendência da atividade produtiva alienada em direção 

a uma sociedade emancipada, livre, de homens “ricos”, que sintam 

intimamente a “carência de uma totalidade de manifestações humanas 

de vida”. Deve-se, para isso, superar o sistema de mediações alienadas 

capitalistas e substituí-lo por outro, qualitativamente diferente. A 

educação pode ajudar nesse processo se se articular com as mediações 

alternativas da luta revolucionária, compondo um conjunto de práticas 

que auxiliem os trabalhadores a realizar o seu objetivo político-social 

precípuo. E se se entende que a atividade produtiva humana é, também, 

em sentido amplo, uma dinâmica na qual ocorre, ininterruptamente, 

além da objetivação, a interiorização de relações sociais criadas 

historicamente pelo homem, pode-se dizer, com Mészáros, que  

 
a transcendência positiva da alienação é, em 

última análise, uma tarefa educacional, exigindo 

uma “revolução cultural” radical para a sua 

realização. O que está em jogo não é apenas a 

modificação política das instituições de educação 

formal. […] Marx ressaltou vigorosamente a 

continuidade ontológica objetiva do 

desenvolvimento do capital, materializado em 

todas as formas e instituições de intercâmbio 

social, e não apenas nas mediações de segunda 

ordem, diretamente econômicas, do capitalismo. É 



136 
 

 
 

por isso que a tarefa de transcender as relações 

sociais de produção alienadas sob o capitalismo 

deve ser concebida no quadro global de uma 

estratégia educacional socialista. Esta última, 

porém, não deve ser confundida com nenhuma 

forma de utopismo educacional. (Ibid., p. 264) 

 

 Assim, a superação completa da alienação é uma tarefa, 

sobretudo, educacional, na medida em que exige não meramente um 

esforço – iluminista! – gigantesco de apropriação de conhecimentos, 

mas a reformulação radical – portanto, material – de todas as formas de 

interiorização que se encontram hoje cristalizadas na sociedade 

capitalista. É com base nisso que Mészáros estabelece que  

 
a educação [enquanto prática material 

interiorizadora] é o único órgão possível de 

automediação humana, porque a educação – não 

num limitado sentido institucional – abarca todas 

as atividades que podem se tornar uma 

necessidade interna para o homem, desde as 

funções humanas mais naturais até as mais 

sofisticadas funções intelectuais. (Ibid, p. 172) 

 

 Com tal argumentação, Mészáros quer combater um certo tipo 

de utopia política e educacional, que diz respeito, exatamente, àquelas 

tentativas de ação que oferecem soluções apenas parciais para os 

problemas globais que se corporificam no capitalismo. Para o filósofo 

húngaro, a educação socialista não pode se restringir a essas questões 

parciais, e sim ter em mente a totalidade do complexo de contradições a 

ser superado. Desse modo, pode-se dizer que a superação da alienação é, 

pois, em última análise, uma tarefa educacional, na medida em que a 

própria educação se articula, sintetizada e organicamente, com a práxis 

transformadora. 

 

* 

 

 De maneira resumida, então, podemos dizer que, para 
Mészáros, algo de muito fundamental da teoria de Marx está 

estabelecido já nos Manuscritos econômico-filosóficos, de 1844, e 

persistirá na sua obra madura. Grosso modo, trata-se da concepção 

marxiana da ontologia e da política que, se não estamos enganados, 

Mészáros considerará como o “espírito” da obra de Marx, isto é, o 



137 
 

 
 

núcleo duro de sua filosofia, que o filósofo húngaro procurará seguir à 

risca em seus esforços para a elaboração de uma nova teoria sobre o ser 

do capital. 

 A compreensão sobre o espírito da obra de Marx exige a 

apreensão de conceitos decisivos, como o de alienação e, 

principalmente, o de transcendência positiva da auto-alienação do 

trabalho. A alienação, processo prático pelo qual os seres humanos dão à 

luz relações sociais que se autonomizam e voltam contra eles 

confrontando-os como um poder hostil, possui diversos aspectos e 

dimensões.  

Nesse processo, os homens se sentem estranhados em relação à 

própria realidade sensível, à sua atividade, ao gênero humano como tal e 

aos próprios indivíduos sociais. Tal complexo se materializa através da 

emergência histórica de um conjunto específico de mediações de 

segunda ordem que subjuga e domina as mediações de primeira ordem 

da atividade produtiva humana. Em nosso atual contexto histórico, esse 

complexo sociometabólico singular, envolvendo mediações de primeira 

e de segunda ordem, assume a forma do ser do capital. 

 Para que o capital e a alienação sejam definitivamente 

debelados e o homem possa se tornar o responsável consciente pela 

regulação do seu metabolismo humano – o “ser automediado da 

natureza” -, necessária se faz uma revolução social que possibilite a 

efetivação do comunismo, o “enigma resolvido da história”. 

 De acordo com Mészáros, essas concepções ontológicas e 

políticas permanecem na obra do “Marx maduro”, onde adquirem uma 

complexidade de formulação muito maior, especialmente no que toca às 

questão das mediações de primeira ordem da atividade produtiva e de 

segunda ordem do capital. Os pressupostos de cunho ontológico e 

político (e também econômico, moral, estético, etc), contudo, 

permanecem os mesmos, por compor aquilo que de qualitativamente 

novo há na filosofia de Marx em relação a todas as outras filosofias 

passadas. 

 Mészáros incorpora tais concepções para si e, com base nelas, 

procede no sentido de realizar a sua conceituação do capital, uma 

conceituação que busca se apropriar criativamente do material teórico 

desenvolvido por Marx e elevá-lo a um patamar superior. 

 

 

 

 



138 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



139 
 

 
 

4DESENVOLVENDO QUESTÕES TEÓRICAS 

FUNDAMENTAIS ACERCA DO SER DO CAPITAL E DE SUA 

COMPREENSÃO 
 

A consciência não pode jamais ser outra 

coisa do que o ser consciente, e o ser dos 
homens é o seu processo de vida real. 

 

Marx e Engels, A ideologia alemã 

 

Ali onde termina a especulação, na vida real, 
começa também, portanto, a ciência real, 

positiva, a exposição da atividade prática, do 

processo prático de desenvolvimento dos 
homens. 

 

Marx e Engels, A ideologia alemã 

 

Depois de A teoria da alienação em Marx, ensaio no qual 

assenta elementos fundamentais de seu pensamento, Mészáros 

aprofunda os estudos sobre o ser social na forma do capital e sobre as 

possibilidades políticas passíveis de serem aproveitadas pela classe 

trabalhadora para a sua radical emancipação. Seus escritos atingem um 

patamar superior em concretude teórica na medida em que sua 

compreensão do capital se adensa e se complexifica. Também sua 

elaboração de cunho revolucionário ganha contornos mais ricamente 

definidos.  

Para a apreensão da evolução do pensamento de Mészáros nesse 

sentido é importante analisar sua teoria como o resultado de um longo 

período de investigações e reflexões, no qual certos temas-chave são 

detalhadamente analisados. Fazemos referência, aqui, às décadas de 

1970 e 1980, fase de farta produção teórica para Mészáros, nos quais os 

temas em relação aos quais o filósofo se detém e as conclusões de suas 

pesquisas parciais são apresentados ao público em uma série de artigos e 

brochuras, alguns dos quais foram incluídos em um pequeno livro de 

1986
46

, Filosofia, ideologia e ciência social: ensaios de negação e 

afirmação, texto que compõe, segundo o próprio Mészáros, uma 

unidade complementar com o grande livro O poder da ideologia (1989). 

                                                           
46

 E também a parte final de Para além do capital. 



140 
 

 
 

Na medida em que tais escritos fornecem luzes importantes para 

a compreensão das formulações contidas na obra de 1989, convém, 

então, analisá-los com algum detalhe, pelo menos nos aspectos que mais 

diretamente se relacionam com os assuntos tratados em O poder da 

ideologia. É o que faremos a partir de agora. 

 

4.1 A luta de classes e a espinhosa questão da consciência de classe 

 

O primeiro texto que aqui devemos analisar para a compreensão 

da teoria social de Mészáros é Consciência de classe necessária e 

consciência de classe contingente
47

, um ensaio importante onde são 

tratados temas fundamentais como a luta de classes e a relação dialética 

entre classe e consciência de classe. Portanto, das relações entre 

economia e política e entre infra e superestrutura no âmbito da 

sociedade capitalista. 

 O filósofo húngaro discute tais questões com base numa 

ontologia ancorada, como sempre, em Marx, e, logo no início da obra, 

estabelece o modo sobre como se pode definir o ser de uma determinada 

classe social. Conforme suas palavras, 

 
Marx […] se refere ao “ser” da classe: isto é, ele 

indica a linha de solução [isto é, da definição do 

que é a classe] em termos dos determinantes 

complexos de uma ontologia social em oposição a 

um certo mecanismo econômico. É isso que faz 

toda a diferença, pois o “ser” de qualquer classe é 

a síntese abrangente de todos os fatores atuantes 

na sociedade, enquanto os proponentes de um 

“determinismo econômico” […] isolam apenas 

um fator e, grosseiramente, o sobrepõem a todos 

os outros
48

. (2008, p. 56)  

                                                           
47

Tal ensaio data do ano de 1971. Apareceu primeiramente no Brasil em 1993, 

numa publicação da Editora Ensaio. Recebeu uma nova publicação por parte da 

Editora Boitempo, como 2º capítulo do livro Filosofia, ideologia e ciência 

social – ensaios de negação e afirmação (São Paulo: Boitempo, 2008). Esta é a 

versão de que nos servimos para o presente estudo.  
48

 O filósofo francês Daniel Bensaïd, analisando o conceito de classe social 

passível de ser apreendido nas páginas de O Capital, chega a uma conclusão 

esclarecedora e que, a nosso ver, se aproxima da definição aqui apresentada por 

Mészáros: “Não há em O Capital, definição classificatória e normativa das 

classes, mas um antagonismo dinâmico que ganha forma, em primeiro lugar, no 



141 
 

 
 

 

 As classes sociais, portanto, não se definem somente em termos 

econômicos, e sim, também, a partir de suas determinações sociais, 

culturais, políticas - do mesmo modo, evidentemente, a luta de classes 

envolve todos esses fatores. Tais instâncias compõem o ser concreto da 

classe por meio da manutenção de uma determinada “interação 

complexa” entre si “nos mais variados campos da atividade humana” - e 

isso apesar de haver, certamente, uma autonomia relativa entre as 

“partes” constituintes dessa totalidade.  

 Um exemplo usado por Mészáros para demonstrar como a luta 

de classes envolve uma multiplicidade de elementos históricos 

estruturalmente interligados é o das greves. O filósofo húngaro explica, 

nesse sentido, que 

 
as greves […] eram entusiasticamente recebidas 

por Marx – em nítido contraste com sua 

condenação categórica do luddismo -, não 

simplesmente porque contribuíam para o 

desenvolvimento da consciência da classe 

trabalhadora; ele tinha total consciência das 

limitações das greves a esse respeito. […] Ele 

insistia em seu significado para o 

desenvolvimento das forças produtivas, uma vez 

                                                                                                                           
nível do processo de produção, em seguida, no do processo de circulação e, 

finalmente, no da reprodução geral. As classes não são definidas somente pela 

relação de produção na empresa. Elas são determinadas ao longo de um 

processo em que se combinam as relações de propriedade, a luta pelo salário, a 

divisão do trabalho, as relações com os aparelhos de Estado e com o mercado 

mundial, as representações simbólicas e os discursos ideológicos” (2008, p. 35). 

A despeito das diferenças quanto à compreensão de capital, o economista Ruy 

Mauro Marini, por sua vez, parece apresentar posição semelhante ao afirmar 

que “para definir uma classe social em um momento histórico dado não basta 

considerar a posição que os homens ocupam objetivamente na reprodução 

material da sociedade. Além disso, é necessário considerar os fatores sociais e 

ideológicos que determinam sua consciência em relação ao papel que nela 

creem desempenhar. Levando em conta as críticas que essa assertia sofreu, 

somente em última instância a base econômica determina a consciência. E o faz 

por meio da dinâmica social concreta, ou seja, pela luta de classes. De tal forma 

que, em determinadas circunstâncias, mesmo os trabalhadores não incluídos 

diretamente na classe operária ou que se consideram alheios a ela, dada a sua 

posição na reprodução econômica, podem se identificar com suas aspirações, 

incorporando-se ao movimento operário” (2005, p. 204). 



142 
 

 
 

que elas forçavam a burguesia a introduzir 

dispositivos poupadores de trabalho, mobilizando 

a ciência a serviço de uma produtividade mais alta 

e, dessa forma, apressando substancialmente a 

maturação tanto dos potenciais produtivos quanto 

das contradições do capitalismo. O fator político 

adquire, desse modo, seu significado em termos 

de um conjunto abrangente de determinação 

recíprocas, em virtude de sua contribuição efetiva 

para uma profunda modificação estrutural da 

totalidade dos processos sociais – desde a 

transformação abrangente dos meios de produção 

à criação de novas ideias, novos modos de 

organização, e novos instrumentos de ação 

defensiva e ofensiva – trazendo consigo a 

impossibilidade de neutralizar ou anular seu 

impacto total, apesar do sucesso temporário de 

medidas destinadas a subjugar o movimento 

sindical como força política. (Ibid., p. 60) 

 

 A luta de classes, então, que pode se expressar de várias 

maneiras, engloba fatores econômicos, sociais, políticos, científicos, 

culturais, etc., que interagem reciprocamente e afetam a estrutura de 

uma dada sociedade em sua totalidade. Todos esses elementos exercem 

uma profunda influência no desenvolvimento das classes e da 

consciência de classe, e vice-versa.  

 As classes sociais formam, pois, uma relação antitética, um 

“antagonismo estrutural”, onde seus elementos constitutivos, sejam eles 

pertencentes ao lado positivo ou negativo, não podem ser absolutizados 
nem reconciliados. A consciência de classe, que deve se desenvolver a 

partir desse antagonismo, não depende de um insight subjetivo dos 

membros da classe, e sim de fatores objetivos. A superação desse 

conflito exige a “maturação” de certas condições também objetivas. 

Contudo, tais condições só atingem a sua “maturidade total” por meio 

de uma ação “autoconsciente” da própria classe social com “cadeias 

radicais”. Mészáros explica, nesse sentido, que, desse modo, “o fator 

„subjetivo‟ adquire uma importância crucial como precondição 
necessária de sucesso nesse estágio altamente avançado do 

desenvolvimento humano, quando a questão em pauta é a extinção – a 

auto-extinção – das condições de desumanização” (ibid., 64). É a ação 

autoconsciente, portanto, realizada a partir de determinadas condições 



143 
 

 
 

reais, que pode superar o conflito de classes por meio da efetivação de 

uma sociedade emancipada. 

 Nesse contexto, ainda seguindo as pegadas de Marx, Mészáros 

esclarece que a classe trabalhadora possui uma especificidade enquanto 

“parte” que compõe a totalidade do complexo sociometabólico do 

capital. Essa especificidade reside no fato de que a  

 
condição para a emancipação da classe 

trabalhadora é a extinção de todas as classes […]. 

A classe trabalhadora, no curso do seu 

desenvolvimento, substituirá a velha sociedade 

civil por uma associação que excluirá as classes e 

seus antagonismos, e não haverá mais poder 

político propriamente dito, uma vez que o poder 

político é precisamente a expressão oficial do 

antagonismo na sociedade civil. (Marx, apud 

Mészáros, ibid., 77) 

 

 A especificidade da classe proletária está, então, no fato de que 

ela se situa, dentro da estrutura do sistema capitalista, numa posição tal 

que a sua ação revolucionária, levada a cabo de acordo com os 

interesses constituintes de seu ser, deve levar à dissolução da própria 

estrutura sociometabólica na qual se situa
49

. É nesse contexto que 

Mészáros afirma que o proletariado é a classe para si. Tal conceito, diz 

o filósofo, implica uma “universalidade autoconstituinte”, isto é, quer 

dizer que o ser do proletariado se opõe não apenas à particularidade 

burguesa, mas a qualquer particularidade (isto é, de qualquer classe 

enquanto particularidade constituinte da “totalidade” capitalista). É, 

portanto, uma classe que 

 
como classe universal em si e para si – tem, ao 

mesmo tempo, de se opor não apenas à burguesia 

(uma classe da sociedade civil), mas também ao 

princípio do privilégio e da própria 

particularidade. [...] O proletariado é constituído 

na sociedade civil no processo de alienação do 

                                                           
49

 A reflexão de Mészáros, aqui, lembra a teorização de Marx e Engels no 

Manifesto Comunista, quando os filósofos alemães asseveram que “o 

proletariado, a camada mais baixa da sociedade atual, não pode erguer-se, pôr-

se de pé, sem fazer saltar todos os estratos superpostos que constituem a 

sociedade oficial” (2010, p. 50). 



144 
 

 
 

trabalho, como um ser oposto através do trabalho 

alienado. (Ibid., p. 78)  

 

 O proletariado não se opõe, portanto, somente a esta ou àquela 

particularidade, mas ao próprio fundamento de haver particularismos de 

classe. E, por estar posicionado de tal maneira, ele só resolve o 

antagonismo fundamental negando tanto o seu oponente direto, a 

burguesia, quanto a própria forma da sociedade civil da qual é 

componente – nesse movimento, nega também a sua própria forma 

particular de classe como constituinte específico da sociedade 

capitalista. Mészáros, sintetizando sua explicação sobre tal 

especificidade, afirma que 

 
o proletariado é uma classe em si e para si apenas 

na medida em que é objetivamente capaz de 

estabelecer uma alternativa histórica viável à sua 

própria subordinação estrutural, bem como à 

necessidade de subordinar qualquer classe a 

qualquer outra. (A extinção das classes, 

naturalmente, dá um fim à subordinação estrutural 

necessária do indivíduo à classe, uma relação que 

é substituída pela unidade não contraditória entre 

a parte e o todo: o indivíduo social automediado). 

(Ibid., p. 79)  

 

 É no seu processo de autoconstituição como classe para si que o 

proletariado forma, enfim, a sua consciência de classe. Nesse ponto da 

sua teorização, Mészáros, mais uma vez baseado em Marx, faz uma 

distinção muito importante: entre consciência de classe necessária e 

consciência de classe contingente. A seguinte citação, apesar de extensa, 

é significativa da definição que o filósofo húngaro dá sobre tais 

conceitos:  

 
a diferença fundamental entre a consciência de 

classe contingente e a consciência de classe 

necessária é que, enquanto a primeira percebe 

simplesmente alguns aspectos isolados das 

contradições, a última as compreende em suas 

inter-relações, isto é, como traços necessários do 

sistema global do capitalismo. A primeira 

permanece emaranhada em conflitos locais, 

mesmo quando a escala da operação é 



145 
 

 
 

relativamente grande, enquanto a última, ao 

focalizar a sua atenção sobre o tema 

estrategicamente central do controle social[grifo 

nosso], preocupa-se com uma solução abrangente, 

mesmo quando seus objetivos imediatos parecem 

limitados (por exemplo, uma tentativa de manter 

viva, sob o controle dos operários, uma fábrica 

que esteja sucumbindo à “racionalização” 

capitalista). [...] O desenvolvimento da 

consciência de classe necessária não implica sua 

constituição como “um vínculo psicológico 

homogêneo” - que é uma ficção, como vimos – 

mas a elaboração de programas de ação 

estrategicamente viáveis, que englobem uma 

multiplicidade de grupos sociais específicos, em 

qualquer variedade de formas organizacionais que 

possa ser necessária. O não aparecimento do 

Godot de um vínculo psicológico em comum é 

completamente irrelevante. O que liga vários 

grupos sociais em uma situação histórica 

favorável – por exemplo, em uma greve geral – 

não é algum poder psicológico misterioso, mas 

programas práticos significativos, resultantes da 

realidade empírica da subordinação estrutural 

comum aos grupos ligados ao poder do capital. E 

o desenvolvimento historicamente necessário da 

consciência de classe consiste, precisamente, 

nessa elaboração prática de um conjunto de 

objetivos estratégicos que correspondam à 

posição estrutural objetiva dos vários grupos 

sociais que os formulam [grifo nosso]. Como 

conclusão, é preciso enfatizar que a necessidade 

histórica em questão não tem relação, em hipótese 

alguma, com qualquer forma de fatalismo 

mecanicista, pois, apesar de o contexto sócio-

histórico, em que surge a consciência de classe 

necessária, determinar inexoravelmente o campo 

de ação do indivíduo, bem como a direção geral 

do desenvolvimento, ele não define o ritmo e as 

formas da mudança, nem mesmo a natureza e o 

número de sacrifícios humanos que acompanham 

grandes revoltas e transformações sociais. Estes 

fatores dependem, primeiramente, dos programas 

disponíveis e das formas de ação institucionais 

pelas quais as atuações humanas determinadas, 



146 
 

 
 

mais ou menos autoconscientes, têm de assumir a 

responsabilidade. Mesmo assim, no entanto, a 

ação política autoconsciente se torna significativa 

apenas em termos das necessidades sócio-

histórico que a originam, pois devido ao fato, 

enfatizado por Marx, de que a tendência objetiva 

do desenvolvimento em direção à universalidade 

(essa necessidade histórica “totalizadora”) é 

inseparável da “necessidade existencial do 

indivíduo no que se refere à universalidade e 

integralidade de autodesenvolvimento”, a 

verdadeira consciência social é constituída – em 

uma reação inevitável ao desafio sócio-histórico – 

como uma necessidade interna; uma unidade 

dialética de determinações, objetivas e subjetivas, 

internas e externas. (Ibid., 89-90)  

 

 A consciência de classe necessária, portanto, no sentido que 

Mészáros atribui ao termo, é uma condição fundamental para a 

superação da contradição entre a “contingência sociológica de classe” 

(isto é, a estratificação e divisão do proletariado por interesses 

particulares de segmentos de classe) e de “seu ser [grifo nosso] como 

constituinte do antagonismo estrutural do capitalismo” (ibid., 71). Ou, 

em outros termos também utilizados pelo filósofo húngaro, a 

consciência de classe necessária é a condição para a superação da 

contradição entre o ser e a existência do trabalho.  

 E como superar na prática tais contradições entre a “consciência 

de grupo” e a “consciência de classe”, entre os grupos segmentados de 

trabalhadores, com sua consciência limitada a interesses particulares, e o 

conjunto do proletariado consciente de seu ser de classe? Aqui, diz o 

filósofo, entra a questão das mediações coletivas, da organização e da 

estratégia (que fizemos questão de grifar nas citações transcritas acima 

e a seguir). Como explica Mészáros, em mais uma passagem lapidar: 

 
O desenvolvimento da consciência de classe é um 

processo dialético: é uma “inevitabilidade 

histórica” precisamente na medida em que a tarefa 

é realizada através da mediação necessária de 

uma atuação humana autoconsciente. Isso requer, 

inevitavelmente, algum tipo de organização – seja 

a constituição de partidos, ou de outras formas de 

mediação coletiva [grifo nosso] – estruturada 

segundo as condições sócio-históricas específicas 



147 
 

 
 

que predominam em uma época particular, com o 

objetivo estratégico global de intervenções 

dinâmicas no curso do desenvolvimento social. 

[…] Em outras palavras, o desenvolvimento 

“direto” e “espontâneo” da consciência de classe 

proletária – seja sob o impacto de crises 

econômicas ou como resultado do auto-

esclarecimento individual – é um sonho utópico. 

Não importa quanto (tendo em vista algumas 

experiências passadas negativas) se possa desejar 

o contrário, a questão da organização política não 

pode ser desconsiderada [grifo nosso]. A questão 

real é, portanto, a criação de formas 

organizacionais e mediações institucionais que 

sejam adequadas aos objetivos estratégicos 

globais, considerando (a) as limitações sócio-

históricas que delimitam objetivamente as 

possibilidades de ação em cada época, e (b) os 

limites necessários e os efeitos deturpadores da 

própria forma institucional, pois um montante 

indevido de “feedback negativo” de (a) e (b) – que 

é inevitável até certo ponto – pode não apenas 

anular conquistas alcançadas com dificuldade, 

mas também transformar a instituição 

originalmente dinâmica em um freio poderoso e 

um grande obstáculo a todo avanço posterior. 

(Ibid., 72)  

 

 É digno de nota também que, no referido ensaio, o filósofo 

húngaro ressalta que a consciência – ou seja, a atividade consciente – é 

um elemento fundamental para que os trabalhadores, no processo de sua 

auto-emancipação, possam realizar o controle sobre a atividade 

produtiva. 

 

4.2 O metabolismo social e a luta pelo seu controle 
 

O tema do controle sobre o metabolismo social, decorrência da 

compreensão do problema da alienação e sua superação, torna-se central 

na obra de Mészáros também em 1971, a partir de seu ensaio A 

necessidade do controle social
50

. Mais uma vez fundamentando-se no 

                                                           
50

Esse texto foi produzido para a primeira conferência Isaac Deutscher 

Memorial (Londres), realizada em 26/1/1971, na London School of Economics 



148 
 

 
 

autor de O capital, Mészáros assim afirma a relevância da questão 

específica do controle social: 

 
Marx compreendeu perfeitamente, já naquela 

altura [isto é, na época da composição de A 

ideologia alemã, com Engels], que uma 

reestruturação radical do modo predominante de 

intercâmbio e controle humano [grifo nosso] é o 

pré-requisito necessário para um controle efetivo 

[grifo nosso] das forças da natureza, que são 

postas em movimento de forma cega e fatalmente 

autodestrutivas sobretudo em virtude do modo 

predominante [isto é, capitalista], alienado e 

reificado
51

 de intercâmbio e controle humanos. 

(2009, p. 53) 

                                                                                                                           
and Politcal Science. A versão de que nos servimos é a que está contida em A 

crise estrutural do capital (2009). 
51

 O conceito de reificação é explicado por Mészáros da seguinte maneira: “no 

interior da estrutura do sistema socioeconômico existente [dominado, pois, pelo 

capital], uma multiplicidade de interconexões potencialmente dialéticas é 

reproduzida na forma de dualismos, dicotomias e antinomias práticas perversas, 

que reduzem os seres humanos à condição reificada (por meio da qual eles são 

trazidos a um denominador comum com as „locomotivas‟ e outras máquinas e 

tornam-se substituíveis por elas) e à posição ignominiosa de „carcaça do 

tempo‟” (2007, 43). Essa referência aos seres humanos reificados, reduzidos à 

condição de “carcaça do tempo”, frequentemente usada por Mészáros, é retirada 

do livro Miséria da filosofia, no qual Marx polemiza contra a concepção de 

Proudhon e apresenta as suas divergências com o autor francês a respeito do 

tempo de trabalho como medida do valor das mercadorias e da produção como 

momento determinante do circuito produção-distribuição-troca-consumo. Vale a 

pena assinalar, nesse contexto, a crítica de Marx a Proudhon quando, logo após 

a passagem acima citada, conclui dizendo que: “Não se trata mais de qualidade. 

A quantidade [exigida pelo capital] decide tudo sozinha: hora por hora, jornada 

por jornada; porém, essa equalização não é obra da eterna justiça do sr. 

Proudhon; ela é tão-somente o negócio da indústria moderna” (2008, p. 85, 

grifo nosso). O que é a eterna justiça do sr. Proudhon? O historiador econômico 

Paul Hugon afirma que “a reforma da sociedade, segundo Proudhon, deve ter 

como princípio de ação a justiça, sinônimo de igualdade e liberdade. E será 

levada a efeito introduzindo-se modificações, não mais na produção ou na 

repartição, mas na circulação, pois é no ato de troca que Proudhon vê surgir a 

injustiça em toda a sua força, a qual se comunica, a seguir, a toda economia” 

(1980, p. 198, grifos nossos). Essa proposta de transformação social baseada na 

justiça e visando modificações substantivas meramente na esfera da circulação, 



149 
 

 
 

 

 No processo de produção de seu ser social, os homens têm 

necessariamente de entrar em relação com a natureza e estabelecer com 

ela um modo determinado de intercâmbio. Como já esclarecido 

anteriormente, a atividade produtiva responde pelas mediações de 

primeira ordem e se constitui como a condição ontológica insuperável 

da humanidade. Conforme o desenvolvimento histórico se processa, os 

homens criam outros tipos de mediação – de segunda ordem – que se 

articularão com as mediações primárias e conformarão uma modalidade 

concreta de controle da sua relação dialética com a natureza.  

Nesse contexto, o capital surge como um conjunto específico de 

mediações de segunda ordem que, por razões históricas, passa a exercer 

o controle desse intercâmbio. Observe-se, então, que, nesse momento, 

Mészáros define o capital, justamente, como uma forma determinada de 

controle - “[...] o capital, que pela sua própria natureza somente pode ser 

controle, como um corpo reificado separado em oposição ao próprio 

corpo social” (Ibid., p. 56). Mais adiante, lemos uma afirmação que 

complementa tal definição: 

 
O poder do capital, em suas várias formas de 

manifestação, embora longe de ter se esgotado, 

não mais consegue se expandir. O capital – uma 

vez que opera sobre a base da míope racionalidade 

do estreito interesse individual, do bellum omnium 

contra omnes: a guerra de todos contra todos – é 

um modo de controle [grifo nosso], por princípio, 

incapaz de prover a racionalidade abrangente de 

um adequado controle social. E é precisamente a 

                                                                                                                           
funcionaria, segundo Proudhon, mediante a fundação do “banco do povo”, que 

forneceria o “crédito gratuito” e eliminaria, assim, a “renda sem trabalho”, 

pondo, dessa forma, pacificamente, como afirma Hugon, “fim às lutas de 

classes mediante a definitiva fusão das classes” (Ibid., p. 204). Cremos ser 

importante retomarmos essa discussão para assinalar que Mészáros, ao 

recuperar a crítica de Marx à reificação capitalista, está recuperando também a 

ferrenha crítica às correntes de esquerda que buscam sanar as contradições do 

sistema capitalista mediante transformações meramente na esfera da circulação. 

Daí que, assinala Marx, em outra passagem da Miséria da filosofia 

constantemente repetida por Mészáros, “os trabalhadores devem mudar de alto a 

baixo as suas condições de existência industrial e política e, em consequência, 

toda a sua maneira de ser” (2008, p. 167). Isto é, devem mudar por completo o 

modo pelo qual se controla a atividade social produtiva e reprodutiva humana. 



150 
 

 
 

necessidade deste que demonstra cada vez mais 

sua dramática urgência. (Ibid., p. 57) 

 

 Fica claro, aí, que esse “modo de controle” se afirma sobre a 

atividade produtiva humana de maneira a compor com ela um sistema 

inerentemente antagônico e hierarquicamente estruturado de 

relacionamento social. Quando escreveu o referido ensaio, em 1971, 

Mészáros já apresenta a ideia que esse modo de controle determinado – 

isto é, o modo de controle metabólico dominado pelo capital - estava 

passando por uma “crise estrutural” que se manifestava, entre outros 

lugares, na família, na educação, na natureza (destruição ecológica), na 

economia e na política.
52

 Uma crise, enfim, que abrangeria a “estrutura 

da produção capitalista atual como um todo” (ibid., 67), e não apenas as 

suas partes isoladas.  

 É justamente a emergência dessa crise estrutural que estabelece 

a necessidade da realização de uma forma alternativa de controle social, 

não antagônica, não hierarquicamente estruturada, não reificada e não 

destrutiva. Essa alternativa seria o socialismo, mas, naquele período 

histórico específico, tal modo de controle radical só poderia ser definido 

no que concernia ao seu “caráter geral” e à sua “direção”, sem maiores 

especificações. Nas suas palavras do filósofo húngaro, 

 
as instituições socialistas de controle social não 

podem ser definidas em detalhe antes da sua 

articulação prática. Neste momento de transição 

histórica [grifo nosso], as questões relevantes 

dizem respeito ao seu caráter geral e à sua 

direção: ambos determinados, em primeiro lugar, 

pelo modo e pelas instituições de controle 

predominantes, em relação aos quais devem 

constituir uma alternativa radical. Nesse sentido, 

as características centrais do novo modo de 

controle social podem ser concretamente 

identificadas – no grau em que isso se torne 

necessário para a elaboração e a implementação 

de estratégias sociais flexíveis – pela apreensão 

das funções básicas e das contradições inerentes 

ao sistema de controle social em desintegração. 

(Ibid., p. 74) 

                                                           
52

Baseando-se em Gramsci, Mészáros fala, em seu ensaio, de uma crise de 

hegemonia.  



151 
 

 
 

 

 Assim, o socialismo é concebido pelo filósofo húngaro - note-

se: “neste momento de transição histórica”- como uma formação social 

que precisa, necessariamente, superar a mediação exercida pelo capital 

sobre a atividade produtiva humana e instaurar uma outra, 

qualitativamente diferente, sem os antagonismos presentes na anterior. 

Deve, pois, apreender as funções básicas da atividade produtiva e dar-

lhes nova conformação.  

Com esse caráter geral e essa direção assim definidos, Mészáros 

complementa sua argumentação dizendo que são imprescindíveis 

também novos valores e uma nova consciência social. Afirma o autor de 

A necessidade do controle social nesse sentido que 

 
o estabelecimento desse controle social 

necessitará igualmente o consciente cultivo –  não 

em indivíduos isolados, mas em toda comunidade 

de produtores, qualquer que seja sua ocupação – 

de uma intransigente consciência crítica [grifo 

nosso], associada a um intenso compromisso com 

os valores de uma humanidade socialista [grifo 

nosso]. (Ibid., p 74) 

 

 Claro está que a efetivação prática de tal consciência crítica e de 

tais valores comprometidos com uma comunidade humana emancipada 

são tarefas precípuas da educação e da práxis revolucionária. Os ensaios 

e livros posteriores de Mészáros tratarão de dar mais substancialidade, 

tanto à análise do modo de controle atualmente estabelecido, como da 

formulação capaz de orientar o processo de transição rumo à 

comunidade humana emancipada. 

 

4.3 Ideologia, ciência e ponto de vista social de classe: a sua unidade 

sintética 

 

 Em 1972, Mészáros publica o importante ensaio intitulado 

Ideologia e ciência social
53

, onde as teorizações sobre os temas 

concernentes ao conhecimento, às representações ideais, etc., avançam 

                                                           
53

A versão de que nos utilizamos é a que está contida como primeiro capítulo de 

Filosofia, ideologia e ciência social (2008). 



152 
 

 
 

em profundidade. É nessa obra que o filósofo apresenta elementos 

centrais a respeito de suas concepções sobre a questão da ideologia
54

. 

 Em Ideologia e ciência social,Mészáros aprofunda também 

alguns dos pontos anteriormente apresentados em sua teoria, tais como a 

relação entre “ser e consciência”, ou, mais precisamente, a unidade e a 

reciprocidade entre a formação sócio-histórica, a ideologia, a teoria e a 

posição de classe do pesquisador no seu movimento de apreensão de um 

ser social específico. Leiamos o que o filósofo afirma a esse respeito: 

 
Toda teoria social [grifo nosso] que se preze 

constitui-se com base em – e em resposta a – uma 

situação histórica específica [grifo nosso,], que, 

como tal, requer a solução de um determinado 

conjunto de tarefas práticas. É óbvio que uma 

resposta coerente só pode ser concebível em 

termos de um sistema inteiramente interligado de 

conceitos [grifo nosso] – direta ou indiretamente 

orientados para a prática. Isso significa que as 

determinantes ideológicas [grifo nosso] atuam 

necessariamente em todos os níveis, através de 

todo o sistema em questão, e qualquer avanço 

numa determinada posição ideológica exigiria a 

modificação de todo o quadro conceitual dessa 

teoria social. (2008, p. 37)  

 

 Mészáros está a explicar, aqui, a complexa relação de 

reciprocidade dialética que existe entre a ideologia, a teoria social e o 

terreno sócio-histórico no qual tais formações ideais emergem. As 

teorias nascem, como diz o filósofo, para dar conta de certas “tarefas 

práticas” postas pelo contexto histórico concreto. Mas entre a sociedade 

em questão e a teoria que surge para resolver seus problemas práticos, 

está a ideologia, e qualquer modificação num desses campos (sociedade, 

ideologia, teoria) provoca alterações nos demais. Isso fica mais claro 

quando Mészáros introduz na reflexão o tema da “posição de 

observação específica” do investigador científico-social. Detenhamo-

nos um pouco mais sobre esse ponto. 

 Numa formação social determinada, o pesquisador não se 

posiciona de forma abstrata. O seu ponto de vista não é qualquer ponto 

                                                           
54

Mais tarde, como se verá, Mészáros completará essa teorização e postulará 

como uma das tarefas precípuas da práxis revolucionária a generalização da 

ideologia emancipadora. 



153 
 

 
 

de vista. Numa sociedade de classes, ainda que possua uma autonomia 

relativa para “flutuar” entre uma perspectiva social e outra, na prática a 

sua investigação - desde a colocação do problema a ser desvendado, a 

elaboração das categorias, a seleção dos dados coletados, a análise desse 

material e, por conseguinte, os resultados da pesquisa mesma - é 

condicionada pelo ponto de vista de classe que ele adota. Mészáros 

exemplifica sua tese com o caso específico de Marx e afirma que o autor 

de O Capital só chegou aos resultados que chegou porque assumiu uma 
perspectiva de classe qualitativamente diferente da que foi utilizada 

pelos economistas clássicos. Conforme as palavras do filósofo húngaro 

(ibid., 38-9), 

 
a posição de observação sócio-histórica específica 

de Marx o habilita a apresentar soluções para os 

complexos problemas do valor que escaparam a 

seus predecessores, desde Aristóteles até os 

clássicos da economia política burguesa. Todavia, 

isso não significa que o sistema marxiano se 

coloque “acima da ideologia”, pois toda teoria 

social é necessariamente condicionada pela 

situação sócio-histórica dos pensadores 

específicos. E é exatamente o conjunto específico 

de determinações sócio-históricas que constitui a 

dimensão ideológica de toda teoria social, 

independentemente da posição de observação 

histórica dos pensadores específicos. (Ibid., p. 38-

9)  

 

 Portanto, em se tratando das teorias sociais elaboradas numa 

sociedade de classes, nenhuma delas está livre de posicionamentos de 
classe determinados, nem de seus respectivos condicionamentos 

ideológicos. Nenhuma obra deixa de ser afetada, de uma maneira ou de 

outra, pela “subjetividade” - socialmente construída - do pesquisador. 

Subjetividade esta formada na relação mediada do indivíduo em questão 

com a conjuntura histórica conflitiva na qual esteve inserido, onde ele 

“se fez”, internalizando as relações sociais, as estruturas materiais 

concretas que definem o “ser” dessa sociedade específica e da classe à 

qual por afinidade ele se vinculou. Uma vez assim formado o aparato 

cognitivo e sensível do investigador, ele sempre – destaque-se: numa 

sociedade de classes - acaba adotando o ponto de vista de uma classe 

determinada e, com base nisso, realiza suas investigações. O ponto de 



154 
 

 
 

vista específico que o sujeito assume está na raiz da sua ideologia e 

oferece possibilidades e limites para suas investigações e teorizações.  

 Mas não é só isso. Mészáros diz ainda que nem todos as 

perspectivas sociais de classe têm as mesmas possibilidades intelectivas. 

Existem algumas que, num determinado contexto histórico, se situam 

num patamar “mais elevado” que as demais. No capitalismo, é o ponto 
de vista do trabalho que fornece um horizonte “mais amplo” para a 

compreensão crítica dessa mesma sociedade. E Marx só pôde superar as 

conquistas dos economistas burgueses porque adotou – criticamente - 

exatamente essa perspectiva sui generis, com sua correspondente 

ideologia, diz Mészáros – para a realização das suas pesquisas. A 

ideologia - enquanto conjunto de pressupostos e interesses sociais de 

classe que norteiam a racionalidade teórico-prática do sujeito 

cognoscente - alimentada pelo autor de O Capital interferiu na sua 

maneira de compreender a sociedade de seu tempo. 

 Nesse contexto, a especificidade de uma ideologia em sua 

relação com a teoria social com a qual se articula é explicada por 

Mészáros a partir das seguintes palavras:  

 
O caráter ideológico específico de uma teoria 

social particular é determinado pelo modo em que 

nela se articulam as características estruturais 

fundamentais da formação social dada, a partir de 

uma perspectiva social particular, sob a forma de 

alguns princípios teóricos básicos e pressupostos 

(ou premissas) que constituem os pontos de 

partida, bem como o esquema geral de orientação 

das linhas de investigação particulares. […] Na 

teoria social, é desnecessário dizer que o 

“übergreifendes Moment” (momento 

preponderante) para fazer as necessárias 

reavaliações e reajustes é a própria situação sócio-

histórica predominante e a posição bem definida 

de um pensador específico em seu interior. Os 

problemas que permanecem um mistério total, sob 

certo ângulo acabam se revelando muito simples 

na realidade, quando abordados sob uma 

perspectiva social imune a implicações práticas 

negativas da solução teórica exigida. Nesse 

sentido, a adoção da perspectiva historicamente 

mais avançada é de importância vital para a teoria 

social. Deve-se enfatizar, todavia, que uma 

perspectiva historicamente mais avançada não é 



155 
 

 
 

garantia em si da solução dos problemas em jogo. 

Nem se justifica sugerir, como fazem muitos 

vulgarizadores, que uma perspectiva social 

historicamente retrógrada represente ipso facto o 

fim de todo o avanço científico. (Ibid., p. 52-3)  

 

 Uma teoria social é, portanto, o produto da articulação de uma 

série de fatores objetivos e subjetivos. Ela resulta, fundamentalmente, de 

uma investigação acerca de certos problemas específicos que aparecem 

objetivamente/praticamente numa determinada circunstância histórica. 

Nesse contexto, o próprio conjunto de problemas em questão possui 

uma lógica interna que não está separada da lógica objetiva de seus 

fundamentos históricos.  

Além disso, o próprio método que o pesquisador utiliza – 

calcado em certos pressupostos ideológicos e em uma posição de classe 

definida – expressa em sua forma a estrutura da sociedade em questão. 

Todos esses elementos concatenados, isto é, retroagindo uns sobre os 

outros, condicionam o movimento da pesquisa, oferecendo limites e 

possibilidades para a sua teorização. Finalmente, cada época histórica 

possui algumas perspectivas que são “mais elevadas” que outras dentro 

da mesma dada época. A unidade dialética existente entre essas várias 

dimensões - entre pressupostos reais, método e teoria - é sintetizada por 

Mészáros da seguinte maneira: 

 
Em princípio, o nível da “metateoria” não pode 

ser separado da teoria em si: é apenas enquanto 

momento da análise que ele pode ser separado; 

devendo, então, ser integrado novamente à síntese 

global. Isso quer dizer: a metateoria é uma 

dimensão integrante de toda a teoria e não um 

setor privilegiado, regido por princípios 

radicalmente diferentes. Não pode haver nenhuma 

teoria coerente sem sua dimensão metateórica 

própria e específica e, inversamente, não pode 

haver nenhuma metateoria – nem mesmo aquela 

dos pretensos “tipos ideais” - que não esteja 

profundamente arraigada em um conjunto de 

proposições teóricas inseparavelmente ligadas a 

determinados valores sociais. (Ibid., p. 25) 

 

 Eis, finalmente, como o filósofo completa o seu raciocínio, ao 

resumir a interferência da ideologia no método da pesquisa: 



156 
 

 
 

 
Os modelos e princípios da metateoria se 

constituem com o apoio de um determinado 

conjunto de dados já estruturados – isto é, 

especificamente avaliados – que, por sua vez, 

atuam como princípios gerais de toda seleção 

posterior e da articulação dos dados disponíveis 

[grifo nosso]. A recusa em considerar as 

implicações ideológicas da elaboração de modelos 

“societários” resulta na transformação não 

intencional de um instrumento de análise em uma 

ideologia auto-sustentada. (Não é de modo algum 

fortuito que o século que produziu algumas das 

formas de ideologia mais autocomplacente, a 

pretexto da superação final de toda ideologia, viria 

a se vangloriar de ser “a era da análise”.) Isso 

significaria, então, que estamos defendendo uma 

posição relativista nessa questão? Exatamente o 

contrário. Pois é, precisamente, a separação 

radical entre “metateoria” e teoria, entre “tipo 

ideal” e categorias da realidade empírica que, 

necessariamente, levam ao relativismo, visto que 

nenhum dos dois “domínios” teóricos, 

qualitativamente apostos, pode proporcionar 

critérios de avaliação de adequação do outro. 

Contudo, se concebermos seu relacionamento em 

termos de uma reciprocidade dialética, e ambos 

os níveis como inerentemente ligados às várias 

manifestações da própria prática social, a questão 

da “objetividade” não precisará nem ser colocada 

entre aspas, em constrangedor estilo weberiano, 

nem muito menos confinada ao campo do tipo 

ideal “puramente lógico”. Em outras palavras, não 

haverá necessidade de se tentar o impossível: ou 

seja, a solução de problemas basicamente 

ontológicos no interior dos limites de critérios 

puramente epistemológicos. (Ibid., idem)  

 

 Ressalte-se, aqui, uma posição importante da teoria de 

Mészáros (que, salvo engano, não será abandonada nas suas teorizações 

posteriores): a afirmação da subjetividade socialmente construída como 

elemento articulado e dialeticamente interagente na realização de uma 



157 
 

 
 

investigação de cunho científico-social e na sua consequente teorização 

conclusiva
55

.  

 

4.4 Passos importantes na concretização de uma teoria da transição 

socialista 

 

O ensaio intitulado Poder político e dissidência nas sociedades 

pós-revolucionárias
56

 veio à luz em 1977. Nele, partindo de uma 

profunda análise das revoluções socialistas ocorridas no século XX, bem 

como dos antagonismos político-sociais que nelas se produziram, 

Mészáros procura definir a natureza do poder político nesses lugares 

onde se tentou realizar a transição para uma sociedade sem classes. Ao 

fim do seu estudo, o filósofo nos apresenta uma teoria do Estado 

coerente e bem definida em relação aos seus demais pressupostos 

teóricos. Vejamos em que isso consiste. 

 O filósofo começa com a constatação de que, em tais formações 

sociais – que ele nunca chama de socialistas, e sim de pós-

revolucionárias ou de pós-capitalistas -, o poder político, ao invés de se 

dissolver entre a população, acabou tomando a forma de uma ditadura 

                                                           
55

 O fato de dizermos que a subjetividade inerente ao processo de pesquisa é 

socialmente construída significa que o momento predominante do ser social em 

seu processo de tomada de consciência a respeitos de seus constituintes 

fundamentais é a sua própria realidade objetiva. Como se trata de uma 

construção histórica, ela é passível de transformação. É justamente essa 

articulação dialética – que envolve, como mencionamos, realidade social, 

interesses de classe, ideologia, ponto de vista de classe, ciência - que impede 

que se adote uma perspectiva relativista quanto à questão do conhecimento. 

Mais ainda: é precisamente isso que impede uma posição dogmática em relação 

ao ser social e seu conhecimento. Compreende-se, aqui, que os defensores da 

“teoria pura” – em oposição à ideologia - se sintam constrangidos quando 

adentram essas questões teóricas (que, compreensivelmente, nunca aparecem 

em seus escritos – afinal, se não há subjetividade na pesquisa, tanto na análise 

de uma realidade sócio-histórica específica, quanto no balanço crítico de uma 

teoria, é possível chegar ao “conhecimento absoluto”, tanto de uma, quanto de 

outra). Um bom estudo sobre as questões que tratamos acima (numa perspectiva 

teórica algo diferente da de Mészáros, mas com algumas influências teóricas em 

comum), se encontra em Löwy (2000). 
56

 No Brasil, esse texto apareceu pela primeira vez em 1985, no número 14 da 

revista Ensaio (São Paulo, Ed. Ensaio, 1985), e depois como o capítulo 22 de 

Para além do capital: rumo a uma teoria da transição (São Paulo: Boitempo, 

2002). Para nosso estudo, iremos nos servir desta última publicação. 



158 
 

 
 

sobre o proletariado. Ou seja, desenvolveu-se aí um grande 

antagonismo, onde as classes que aspiravam ao poder cindiram-se 

internamente e possibilitaram assim que uma de suas partes constituintes 

passasse a exercer violenta dominação sobre as demais. A tarefa que 

Mészáros se propõe a investigar no ensaio diz respeito, justamente, às 

causas desse fenômeno singular. O filósofo húngaro, então, se 

questiona: 

 
Quais eram essas determinações objetivas e 

subjetivas que produziram a submissão do 

proletariado à forma política pela qual assumiu o 

poder? É possível superá-las? Como é possível 

evitar as convulsões potenciais associadas à 

necessidade imperativa de transformar 

profundamente as formas vigentes de exercício de 

poder político? Que condições são necessárias 

para transformar as rígidas “instituições da 

necessidade” existentes, através das quais a 

discordância é reprimida e a compulsoriedade é 

imposta, em instituições mais flexíveis de 

mobilização social, prenunciando aquele “livre 

desenvolvimento das individualidades” que 

continua a nos escapar? (2002, p. 1023) 

 

 Em termos simplificados: por que, nas sociedades pós-

revolucionárias do século XX, aconteceu aquilo que aconteceu: um 

segmento das classes revolucionárias se apartou das demais, passando a 

exercer dominação sobre estas? E como proceder para que isso não 

ocorra de novo, nas próximas tentativas revolucionárias que poderão 

emergir no horizonte da história?  

Descartando as teorias que buscam compreender esses 

processos a partir de categorias problemáticas como “burocratismo”, 

“capitalismo de Estado”, “traição” dos membros de classe, Mészáros 

identifica as raízes de tais fenômenos nas contradições objetivas 

inerentes à própria classe trabalhadora, mais precisamente no 

antagonismo entre indivíduo e classe, fruto da divisão hierárquica do 

trabalho mantida pelo domínio do capital sobre a atividade produtiva. 

 É preciso dizer que essa não é necessariamente uma teorização 

nova. Mészáros faz questão de ressaltar que Marx e Engels já se 

referiam a esse tipo específico de antagonismo em A ideologia alemã. O 

que o filósofo húngaro faz é retomar essa via interpretativa e aprofundá-

la, no objetivo de decifrar os meandros das estruturas de dominação que 



159 
 

 
 

se ergueram nas sociedades pós-revolucionárias do século passado. Qual 

é, então, a base objetiva sobre a qual se ergueram essas contraditórias 

formas políticas? Segundo Mészáros, as coordenadas teóricas para 

orientar a solução desse problema podem ser buscadas no célebre escrito 

revolucionário de 1845-46: 

 
Os proletários, caso venham a se impor como 

indivíduos, terão que abolir a condição de 

existência que tem prevalecido até o momento 

(que tem sido, ademais, a das sociedades 

conhecidas, especificamente, o trabalho). Assim, 

eles se encontram diretamente opostos à forma na 

qual, até hoje, os indivíduos, nos quais consiste a 

sociedade, se deram expressão coletiva, isto é, o 

Estado. Portanto, para que se imponham como 

indivíduos, eles devem pôr abaixo o Estado. 

(Marx e Engels, apud Mészáros, ibid., 1024) 

 

 Para que se afirmem, pois, plenamente como indivíduos, os 

proletários precisam suprimir a relação antagônica que existe, 

justamente, entre eles e o Estado. Mas a existência do Estado, por sua 

vez, é expressão de uma contradição que se assenta na forma como se 

organiza a atividade produtiva. Esta, configurada como trabalho – e 

aqui trabalho deve ser entendido como a forma da atividade produtiva 

tal como ela é organizada pelo capital -, se realiza de maneira 

interiormente cindida e controlada por uma estrutura hierárquica de 

comando apartada e hostil em relação aos sujeitos da produção. Tais são 

as contradições que fazem com que o indivíduo se encontre em profunda 

oposição com o Estado e com a coletividade na qual vive.  

Além disso, diz Mészáros, tal antagonismo se verifica também 

no interior do próprio proletariado e se manifesta, nesse contexto, na 

contradição existente entre o indivíduo e a sua classe. Mais uma 

passagem de A ideologia alemã ajuda, aqui, o nosso esclarecimento 

acerca do raciocínio mészáriano: 

 
A classe, por sua vez, assume uma existência 

independente em relação aos indivíduos, de modo 

que estes últimos encontram sua condição vital 

predeterminada, assim como sua posição na vida 

e seu desenvolvimento pessoal destinados a eles 

por sua classe, tornando-se assim subordinados a 

ela. Este é o mesmo fenômeno da sujeição de 



160 
 

 
 

cada indivíduo à divisão do trabalho e só pode ser 

eliminado através da abolição da propriedade 

privada e do próprio trabalho. (Marx e Engels, 

apud Mészáros, ibid., p. 1025) 

 

 Trabalho, aqui, como dissemos acima, é definido como a forma 

da atividade produtiva quando esta é controlada pelo capital. Libertar o 

indivíduo do antagonismo e da subordinação à sua classe requer a 

eliminação, justamente, do trabalho, isto é, das contradições inerentes à 

estruturação hierárquica e fetichista da atividade produtiva. É importante 

ressaltar a centralidade de tais contradições porque elas estão nas raízes 

das formas políticas que assumiram as sociedades pós-revolucionárias 

do século XX. Para Mészáros, é a divisão interna presente na própria 

dinâmica do trabalho – portanto, da classe trabalhadora como tal - que 

precede e está na origem do estabelecimento das ditaduras do 

proletariado – na verdade, ditaduras sobre o proletariado – que vimos no 

século passado.  

 Em suma, o antagonismo entre classe e indivíduo, a 

fragmentação e a subordinação dentro da própria classe trabalhadora – 

nesse sentido, a dominação do proletariado pelo próprio proletariado -, 

todas essas coisas existem antes mesmo da tomada do poder, e, caso não 

sejam superadas adequadamente durante o processo de transição, 

acabarão inevitavelmente por se expressar, também, na nova forma pós-

revolucionária, não importando o lugar em que venha a se dar esse 

grande evento crítico-prático, pois essa dinâmica conflitiva, no interior 

das classes estruturalmente antagônicas em relação ao capital, se 

verifica, de acordo com o filósofo húngaro, tanto em países capitalistas 

avançados, como nos menos desenvolvidos. Nas suas palavras:  

 
Sob qualquer (assim chamada) “ditadura eleita de 

ministros” (ou, do mesmo modo, sob qualquer 

outra forma de democracia liberal [Mészáros está 

se referindo aqui aos países mais avançados do 

capitalismo]), se encontra a “ditadura não eleita” 

da divisão hierárquico-social do trabalho, que 

estruturalmente subordina uma classe a outra e, ao 

mesmo tempo, também subjuga os indivíduos da 

própria classe, destinando-os a uma posição e a 

um papel estreitamente definidos na sociedade, de 

acordo com os ditames materiais do sistema 

socioeconômico prevalecente. Ela assegura 

também, pouco cerimoniosamente, que, entrem ou 



161 
 

 
 

saiam os ministros conforme a vontade dos 

eleitores, a estrutura de dominação em si 

permanece intacta [grifo nosso]. (Ibid., idem) 

 

 Qual é, então, o fundamento de ter havido a possibilidade e a 

realidade de uma ditadura do proletariado sobre o próprio proletariado 

e a subordinação dos indivíduos à sua própria classe? A precedente 

existência de uma divisão hierárquica do trabalho. Ou, dito por meio de 

outras palavras, a precedente existência do capital. É essa forma da 

organização da atividade produtiva – sobre a qual Mészáros buscará 

apresentar teorizações mais profundas em suas obras subsequentes - que 

deve ser superada caso se pretenda que os indivíduos possam se afirmar 

como indivíduos e abolir as estruturas sociais e políticas que os prendem 

ao jugo conflitivo da alienação
57

. 

 Observe-se como Mészáros chega, nesse momento, a um ponto 

bastante importante da sua reflexão, pois é aqui que o filósofo vai 

destacar a diferença fundamental entre capital e capitalismo, que será 

sempre retomada ao longo do seu percurso intelectual. Nas sociedades 

pós-revolucionárias do século XX, diz ele, aboliu-se apenas e tão 

somente o capitalismo, mas não se eliminou a divisão hierárquica do 

trabalho organizada pelo capital. O grande problema diante de tudo isso 

foi que, uma vez tomado o poder, as não-eliminadas contradições do 

trabalho e do capital acabaram por se acirrar, dando origem a uma 

estrutura de comando apartada, opressora e violenta sobre o 

proletariado: uma ditadura sobre o proletariado
58

. 

                                                           
57

 Ressalte-se, aqui, como essa teorização de Mészáros realizada em 1977 

retoma pontos fundamentais de suas formulações contidas em A teoria da 

alienação em Marx, em especial, a necessidade da emancipação humana e da 

consequente plena realização do indivíduo social, a crítica às sociedades pós-

revolucionárias (em especial, a URSS) e a crítica radical da alienação, agora 

efetivada sob a forma social do capital, calcada, entre outras coisas, numa 

fetichista estrutura hierárquica de divisão do trabalho social. 
58

 Em um ensaio colocado como posfácio a O Estado e a Revolução, de Lenin, 

José Paulo Netto (2007) endossa a interpretação de Mészáros sobre a 

degeneração da ditadura do proletariado em ditadura sobre o proletariado na 

União Soviética. Maurício Tragtenberg, em seu ensaio sobre a Revolução 

Russa, partindo de um ponto de vista político algo diverso do de Mészáros, 

também utiliza a mesma expressão para designar o que aconteceu na sociedade 

soviética. Ao analisar os acontecimentos pós-1917, esse estudioso brasileiro 

afirma que, em nome da transição socialista, o que de fato ocorreu foi que “o 

partido funde-se com o Estado e exerce seu poder sobre o proletariado” (1988, 



162 
 

 
 

                                                                                                                           
p. 120). Tragtenberg também assinala, de forma semelhante, um ponto 

ressaltado por Mészáros a respeito da permanência, após a Revolução de 

Outubro, da divisão hierárquica do trabalho na Rússia, com a consequente 

manutenção da estrutura vertical de tomada de decisões pelo partido agora 

fundido com o Estado: “A Revolução de 1917 pôs fim à supremacia política da 

burguesia, eliminando sua base econômica, a propriedade privada dos meios de 

produção, e mudou o sistema de propriedade existente. Porém, não teve 

suficiente força para alterar as relações de produção autoritárias que 

caracterizam uma sociedade dividida em classes. Que forças se opunham a uma 

transformação radical do mundo do trabalho? Mais do que todas, 

evidentemente, a burguesia. A perspectiva da gestão operária da produção não 

só colocava em jogo sua propriedade dos meios de produção como também a 

possibilidade de conservar posições privilegiadas, mascaradas sob a 

competência técnica, ou cargos que mantivessem poder decisório. Isso explica 

porque setores da burguesia suspiraram aliviados quando verificaram que o 

governo soviético pretendia nacionalizar (estatizar) os meios de produção, 

deixando intata a hierarquia dentro da fábrica, a separação entre dirigentes e 

dirigidos. Milhares de indivíduos ligados à classe expropriada voltaram a 

desempenhar papel de mando como diretores de fábrica do „Estado operário‟. 

Incorporaram-se ao partido para legitimar sua volta a posições dominantes nas 

relações de produção” (Ibid., p. 83-4). A respeito desse mesmo tema, Isaac 

Deutscher, num ensaio escrito na década de 1960, a partir de uma perspectiva 

também diferente da de Mészáros e razoavelmente otimista quanto ao futuro da 

URSS, não deixa de assinalar, contudo, que “as estrutura sociais da URSS e dos 

Estados Unidos da América, tendo evoluído desde pontos de partida opostos, 

encaminham-se uma para a outra, aproximam-se tanto e cada vez mais, que as 

suas diferenças vão se tornando irrelevantes e as suas semelhanças são 

decisivas” (1968, p. 104, grifo nosso). Entre essas “semelhanças decisivas” em 

relação às estruturas sociais da URSS e dos EUA, o historiador polonês ressalta 

a supremacia dos elementos administrativos das empresas, a concentração do 

poder industrial, o crescente papel do Estado na economia e o planejamento 

conscientemente realizado para se lidar com as crises e evitar as depressões. Por 

fim, podemos mencionar um texto de Osvaldo Coggiola que, apesar da 

ambiguidade na avaliação do “sucesso” no “planejamento” na URSS, traz uma 

informação que, nos termos que aqui analisamos, é significativa: “[Na URSS] 

na década de 50 havia 573 mil estabelecimentos geridos por 604 instituições, 

centralizadas por 52 ministérios industriais: uma verdadeira pirâmide de 

planejamento burocrático centralizado” (1998, p. 36, grifo nosso). Nos termos 

de Mészáros, isso seria uma expressão da sobrevivência do capital nas 

sociedades pós-revolucionárias. Desenvolveremos melhor essa questão quando 

analisarmos sua teorização estabelecida em Para além do capital: rumo a uma 

teoria da transição. 



163 
 

 
 

 Conseqüentemente, no plano da ideologia e da prática políticas, 

ocorreu a formação daquilo que Mészáros designa como sendo uma 

falsa representação
59

: o pré-requisito para a emancipação de classe – 

isto é, a cisão interna e a dominação da classe sobre a própria classe, que 

deveriam ser superadas - foi apresentado como a condição suficiente de 

sua total emancipação. Em outras palavras, a manutenção da divisão 

hierárquica do trabalho foi prescrita como o modo próprio da 

emancipação do trabalho.  

 Nesse contexto, o filósofo húngaro (ibid., 1026) esclarece, a 

respeito das sociedades pós-revolucionárias e suas ditaduras efetivadas 

sobre o proletariado, o seguinte: 

 
É porque a “condição de existência dos indivíduos 

proletários, especificamente, o trabalho”, não é 

abolida como Marx defendia – é porque, em 

outras palavras, a divisão hierárquica do trabalho 

social permanece a força reguladora fundamental 

do sociometabolismo
60

 -, que o antagonismo, 

                                                           
59

 Para Mészáros, ideologia não é sinônimo de falsa representação. A falsa 

representação é uma das formas que assume a ideologia a partir de determinadas 

condições históricas concretas. 
60

 Talvez seja esse o ensaio onde entra em cena – pela primeira vez, no primeiro 

plano - o conceito de sociometabolismo (ou metabolismo social) na obra do 

filósofo húngaro. O que vem a ser isso? Mészáros responde, de forma sintética: 

“O metabolismo social envolve o intercâmbio necessário entre os próprios 

indivíduos e entre a totalidade dos indivíduos e a natureza recalcitrante” (2007, 

p. 80). O sociólogo norte-americano John Bellamy Foster foi muito feliz, num 

instigante artigo, ao ressaltar a importância de tal conceito na obra do filósofo 

húngaro e a sua vinculação com o pensamento de Marx, dizendo que “a 

centralidade do conceito de metabolismo no pensamento de Marx tem seu 

reconhecimento há bastante tempo, embora seu completo significado tenha sido 

poucas vezes apreendido até recentemente. Marx definiu o processo de trabalho 

em si em termos metabólicos. Conforme escreveu em O capital: „antes de tudo, 

o trabalho é um processo entre o homem e a natureza, um processo em que o 

homem, por sua própria ação, media, regula e controla seu metabolismo com a 

natureza‟. [...] De maneira similar, uma formulação recente sobre o 

metabolismo ecológico, apoiada em Marx, convergiu com a dialética de um 

sistema socialista viável de reprodução sociometabólica, como esboçado na 

obra de Mészáros, Para além do capital, em que as condições de uma sociedade 

futura sustentável são delimitadas. [...] Como Marx, Mészáros utiliza a noção de 

metabolismo em suas análises da sociedade humana, apresentando o capital 

como um sistema historicamente específico de „reprodução sociometabólica‟. 



164 
 

 
 

                                                                                                                           
Mészáros enfatiza que é importante constatar como a lógica do capital é 

totalizadora, de tal forma que as preocupações ambientais não são um assunto 

isolado. Ao contrário, estão intimamente vinculadas às relações socioecológicas 

da ordem de reprodução sociometabólica do capital, o que exige confrontar a 

questão do controle social” (2010, 21-5). Apesar de longa, vale a pena 

mencionar ainda uma passagem de outra obra de Foster – um profundo estudo 

acerca do conceito de metabolismo em Marx e sua importância para uma teoria 

crítica da devastação ecológica levada a cabo pelo capitalismo – em que são 

elucidados aspectos importantes acerca das concepções do filósofo alemão: “A 

categoria conceitual principal da análise teórica de Marx nesta área [isto é, na 

crítica marxiana da degradação da natureza levada a efeito pela agricultura 

capitalista] é o conceito de metabolismo (Stoffwechsel). A palavra alemã 

„Stoffwechsel‟ implica diretamente, nos seus elementos, uma noção de „troca 

material‟ subjacente à noção dos processos estruturados de crescimento e 

decadência biológicos englobados pelo termo „metabolismo‟. Na definição do 

processo de trabalho Marx tornou o conceito de metabolismo central a todo seu 

sistema de análise, enraizando nele a sua compreensão do processo de trabalho. 

Assim, na sua definição do processo de trabalho em geral (contraposta às suas 

manifestações historicamente específicas), Marx utilizou o conceito de 

metabolismo para descrever a relação do homem com a natureza através do 

trabalho: „[...] Ele [o processo de trabalho] é a condição universal da interação 

metabólica [Stoffwechsel] entre o homem e a natureza, a perpétua condição da 

existência humana imposta pela natureza‟‟. [...] Marx utilizou o conceito de 

metabolismo em todas as suas obras da maturidade, embora o contexto variasse. 

Até 1880, em Glosas a Adolph Wagner, sua última obra de economia, Marx 

ressaltou a centralidade do conceito de Stoffwechsel em toda a sua crítica da 

economia política, indicando que „eu empreguei a palavra... como o processo 

„natural‟ de produção de troca material [Stoffwechsel] entre o homem e a 

natureza‟. „As interrupções da troca formal‟, na circulação de mercadorias, 

enfatizou ele, „são posteriormente designadas como interrupções da troca 

material.‟ O fluxo circular econômico estava pois intimamente atrelado, na 

análise de Marx, à troca material (fluxo circular ecológico) associada à 

interação metabólica entre os seres humanos e a natureza. „Por toda parte, o 

processo químico regulado pelo trabalho‟, escreveu ele, „consistiu numa troca 

de equivalentes (naturais).‟ Desenvolvendo o caráter universal da troca material, 

da qual a troca formal dos equivalentes econômicos na economia capitalista era 

uma mera expressão alienada, Marx se referiu nos Grundrisse ao conceito de 

„sistema de metabolismo social geral, de relações universais, de necessidades 

globais e capacidades universais... formado pela primeira vez‟ sob a produção 

generalizada de mercadorias. Marx portanto empregava o conceito tanto para se 

referir à real interação metabólica entre a natureza e a sociedade através do 

trabalho humano (contexto em que o termo era normalmente usado nas suas 

obras) quanto, num sentido mais amplo (sobretudo nos Grundrisse), para 



165 
 

 
 

esvaziado de sua justificativa pela expropriação da 

classe oposta, se intensifica, criando uma nova 

forma de alienação entre o indivíduo que constitui 

a sociedade e o poder político que controla os seus 

intercâmbios. É porque a ditadura do proletariado 

não pode remover as “contradições da sociedade 

civil” abolindo ambos os lados do antagonismo 

social, incluindo o trabalho – ao contrário, tem 

que visar o apropriamento deste último em função 

da absolutamente necessária “base material” -, 

que o “proletariado volta sua ditadura contra si 

mesmo”. Ou, para ser mais preciso: para manter 

seu predomínio sobre a sociedade como uma 

classe, o proletariado volta a sua ditadura contra 

todos os indivíduos que constituem a sociedade, 

inclusive os proletários. (Ibid., 1026) 

 

 Deve ficar claro, portanto, como tais considerações têm peso 

fundamental para a formulação de uma teoria da transição a ser adotada 

pelos revolucionários para a orientação do seu processo de 

emancipação. Em vez de somente envidarem seus esforços para a 

tomada do Estado
61

 e em vez de meramente tentar por meio dele 

controlar a sociedade e seus antagonismos, o que importa é 

primordialmente superar a divisão hierárquica do trabalho, a 

contradição entre os indivíduos e sua classe, a contradição inerente ao 

próprio proletariado – o que só pode ser feito mediante a completa 

modificação das mediações que regulam a atividade produtiva humana.  

 Os esclarecimentos de Mészáros são sutis e extremamente 

profundos nesse sentido. Se não se abole a divisão hierárquica do 

trabalho, o Estado – mesmo que seja ocupado por revolucionários 

proletários (ou ligados ao proletariado) – é inevitavelmente chamado, 

conforme o filósofo, a 

 

                                                                                                                           
descrever o conjunto complexo, dinâmico, interdependente, das necessidades e 

relações geradas e constantemente reproduzidas de forma alienada no 

capitalismo, e a questão da liberdade humana suscitada por ele – tudo podendo 

ser visto como ligado ao modo como o metabolismo humano com a natureza era 

expresso através da organização concreta do trabalho humano. O conceito de 

metabolismo assumia assim tanto um significado ecológico específico quanto 

um significado social mais amplo” (2005, 221-3). 
61

 Embora isso seja também necessário, embora não condição suficiente, como 

dirá Mészáros em outros momentos. 



166 
 

 
 

 
regular, in toto e em detalhe, o processo de 

produção e distribuição, determinando 

diretamente a alocação de recursos sociais, as 

condições e a intensidade do trabalho, a taxa de 

extração do excedente e da acumulação, além da 

participação de cada indivíduo naquela parcela do 

produto social disponível para o consumo. (2002, 

p. 1027) 

 

 Ocorre, dessa forma, aquilo que Mészáros chama de 

determinação política da extração do trabalho excedente. Isto significa, 

precisamente, o seguinte: com a mera abolição do capitalismo – o 

filósofo está frisando aqui especialmente a supressão do sistema 

político/jurídico que assegura a propriedade privada dos meios de 

produção –, ainda permanece a divisão hierárquica do trabalho e a 

consequente extração fetichista do trabalho excedente. A diferença 

reside apenas em que agora esse processo não é mais regulado por via 

econômica – isto é, tendo como fonte da iniciativa da exploração de 

trabalho excedente as unidades produtivas do sistema -, e sim política: 

pelo próprio Estado proletário.  

 Em outras palavras, o que o filósofo húngaro está dizendo é 

que, superado apenas o capitalismo, a extração do trabalho excedente 

continua a se processar, só que agora utilizando critérios extra-

econômicos para sua realização - em última instância, a saber: o critério 

da própria sobrevivência do Estado. É o contrário do Estado liberal que, 

como explica Mészáros, não precisa “regular diretamente a extração de 

mais-valia, já que os complexos mecanismos da produção de 

mercadorias se encarregam disso. Tudo o que ele tem a fazer é assegurar 

indiretamente as salvaguardas do próprio sistema econômico” (Ibid., 

idem). 

 Nesse contexto, devemos apresentar mais uma passagem lapidar 

de Mészáros que esclarece a sua concepção a respeito de como o Estado 

participa do processo de extração do trabalho excedente, tanto nas 

sociedades capitalistas, como nas pós-capitalistas. O filósofo húngaro 

afirma que 

 
nas presentes condições de desenvolvimento, 

quando é possível testemunhar como tendência 

que todo o sistema do capitalismo global se torna 

extremamente “disfuncional”, o Estado é obrigado 



167 
 

 
 

a assumir cada vez maiores funções regulatórias 

diretas, com implicações potencialmente sérias 

para a dissidência e a oposição. Mas, mesmo 

nestas circunstâncias, as respectivas estruturas são 

fundamentalmente diferentes, já que o 

envolvimento político do Estado capitalista se 

aplica indiretamente a um sistema de produção de 

mercadorias dominante e o objetivo de fundo é a 

reconstituição da função auto-regulatória deste 

último, seja isto viável ou não [grifo nosso]. Em 

contraste, o Estado pós-revolucionário combina, 

como norma, a função de controle do processo 

político geral com a do controle do processo de 

vida material da sociedade. É a interação geral 

íntima entre os dois processos que produz 

dificuldades aparentemente insuplantáveis para a 

dissidência e oposição
62

. [Ibid., 1027-8, grifo 

nosso] 

 

 Estabelecida essa teoria do Estado e compreendido o porquê de, 

nas sociedades pós-revolucionárias, haverem se formado ditaduras 

contra o proletariado, Mészáros complementa suas teses afirmando que 

o que os socialistas devem buscar é superar não meramente o 

                                                           
62

 Mészáros não é, certamente, o único autor a duvidar do caráter socialista das 

sociedades que, no século XX, implementaram revoluções com o objetivo de 

suplantar de uma vez por todas a ordem social do capital. Citamos, a título de 

exemplo, a obra de Paul Sweezy (1981) A sociedade pós-revolucionária. Neste 

livro, a partir de um debate realizado com, entre outros autores, Charles 

Bettelheim e Ernest Mandel, e com base numa profunda análise crítica dos 

processos sociopolíticos que ocorreram principalmente na União Soviética, 

Polônia e China, o economista norte-americano chegou à conclusão de que o 

que havia se formado aí eram sociedades que não se poderia chamar nem de 

capitalistas, nem de socialistas, mas de um tipo novo, qualitativamente 

diferente, e que precisavam ser compreendidas em suas determinações mais 

essenciais, a fim de se extrair daí lições importantes para as tentativas 

revolucionárias futuras. Nas sociedades pós-revolucionárias, afirma Sweezy, se 

verifica “a politização do processo de utilização do excedente” (1981, p. 127) e 

uma visceral divisão entre os sujeitos que planejam e tomam as decisões acerca 

dos processos produtivos e os que os realizam na prática. Apesar de 

percebermos uma certa diferença entre os autores quanto ao entendimento do 

que seja ocapital, acreditamos haver uma certa afinidade entre as teorizações de 

Mészáros e Sweezy. 



168 
 

 
 

capitalismo, mas fundamentalmente o capital. Vale a pena ler uma vez 

mais o filósofo húngaro nesse sentido: 

 
Na verdade, o conceito de capital é muito mais 

fundamental que o de capitalismo. O último está 

limitado a um período histórico relativamente 

curto, enquanto o primeiro abarca bastante mais 

que isto: ocupa-se, além do modo de 

funcionamento da sociedade capitalista, das 

condições de origem e desenvolvimento da 

produção do capital, incluindo as fases em que a 

produção de mercadorias não é abrangente e 

dominante como no capitalismo. […] O domínio 

do capital, fundado no atual sistema da divisão do 

trabalho (que não pode ser abolido apenas por um 

ato político, mesmo que radical e livre de 

“degeneração”), prevalece assim durante uma 

parte significativa do período de transição, 

embora deva exibir características de uma 

tendência decrescente, para que a transição possa 

ter qualquer êxito. Mas isso não significa que as 

sociedades pós-revolucionárias continuem 

“capitalistas”, da mesma forma que a sociedade 

feudal e as anteriores não podem ser corretamente 

caracterizadas como capitalistas em função do 

maior ou menor uso de capital monetário e da 

mais ou menos desenvolvida parcela nelas 

ocupada, como elemento subordinado, pela 

produção de mercadorias. (2002, p. 1029) 

 

 O que importa, então, fundamentalmente, para os socialistas, é 

eliminar tal conjunto de relações sociais “fundado no atual sistema da 

divisão do trabalho”: o capital. É isso – e não apenas a tomada do 

Estado, com a consequente expropriação dos expropriadores e a 

eliminação da propriedade privada (embora esses passos, no processo 

revolucionário, possam e devam ser realizados) – que impedirá uma 

nova forma política alienada de exercer arbitrariamente um comando 

ditatorial sobre os trabalhadores, perpetuando assim o seu 

aprisionamento dentro do conjunto de relações sociais dado.  
Capital, portanto, deve ser bem distinguido de capitalismo. 

Como explica Mészáros: 

 



169 
 

 
 

Capitalismo é aquela particular fase da produção 

do capital na qual: 

1. a produção para a troca (e assim a mediação e 

dominação do valor-de-uso pelo valor-de-troca) é 

dominante; 

2. a força de trabalho em si, tanto quanto qualquer 

outra coisa, é tratada como mercadoria; 

3. a motivação do lucro é a força reguladora 

fundamental da produção; 

4. o mecanismo vital de extração da mais-valia, a 

separação radical entre meios de produção e 

produtores, assume uma forma inerentemente 

econômica; 

5. a mais-valia economicamente extraída é 

apropriada privadamente pelos membros da 

classe capitalista; e 

6. de acordo com seus imperativos econômicos de 

crescimento e expansão, a produção do capital 

tende à integração global, por intermédio do 

mercado internacional, como um sistema 

totalmente interdependente de dominação e 

subordinação econômica. (Ibid., idem) 
 

 O capitalismo, diz Mészáros, pode ser eliminado sem que se 

supere o capital. Foi o que ocorreu, segundo o filósofo húngaro, nas 

sociedades pós-revolucionárias do século passado, onde os burgueses 

foram derrotados e a propriedade privada, suprimida. Mas não 

aconteceu aí a superação da divisão fragmentária, fetichista e 

hierárquica do trabalho social e a concomitante exploração do trabalho 

excedente. Como esclarece, mais uma vez, Mészáros: 

 
O capital [manteve] o seu – de forma alguma 

restrito – domínio nas sociedades pós-

revolucionárias principalmente através: 

1. dos imperativos materiais que circunscrevem as 

possibilidades da totalidade do processo vital; 

2. da divisão social do trabalho herdada que, apesar 

das suas significativas modificações, contradiz “o 

desenvolvimento das livres individualidades”; 

3. da estrutura objetiva do aparato produtivo 

disponível (incluindo instalações e maquinaria) e 

da forma historicamente limitada ou desenvolvida 

do conhecimento científico, ambas condições da 

divisão social do trabalho; e  



170 
 

 
 

4. dos vínculos e interconexões das sociedades pós-

revolucionárias com o sistema global do 

capitalismo, quer estes assumam a forma de 

“competição pacífica” (intercâmbio comercial e 

cultural), quer assumam a forma de oposição 

potencialmente mortal (desde corrida 

armamentista até maiores ou menores 

confrontações reais em áreas sujeitas a disputa). 

(Ibid., p. 1030) 
 

 Pelo que foi acima exposto, percebe-se a importância do 

referido ensaio de 1977 na gênese da formulação de Mészáros a respeito 

do sistema do capital e do processo de transição socialista. Nesse 

momento de seu itinerário intelectual, já estão estabelecidos pontos 

basilares que serão amplamente desenvolvidos em seus trabalhos 

posteriores de maior fôlego. 

 

4.5 Aprofundando questões: a “ciência real” de Marx 
 

Em 1982, Mészáros escreve mais um ensaio que diz respeito 

diretamente às nossas pretensões investigativas, desta vez tratando 

novamente sobre o tema da relação entre o ser e o conhecimento: trata-

se do texto Marx filósofo
63

. Aí, o filósofo húnaro aprofunda detalhes da 

questão referente ao ponto de vista do trabalho e apresenta, salvo 

engano, pela primeira vez em sua obra, uma definição do que consiste a 

“ciência real, positiva”, de Marx - e que também será a sua. 

 Impossível ressaltar suficientemente, nesse contexto, a 

importância da questão do ponto de vista de classe na teoria de 

Mészáros. Como, afinal, uma determinada perspectiva social assumida 

pelo pesquisador interfere na apreensão teórica de seu objeto histórico e 

por que é importante saber como isso se dá? O filósofo húngaro assim 

responde à questão: 

 
A razão pela qual isso é de importância capital é 

que os mesmos fenômenos, desde que as classes 

rivais estejam diretamente envolvidas, aparecem 

de forma bem diferente se forem observados a 

partir de um ponto de vista oposto e, portanto, 

prestando-se a interpretações radicalmente 

                                                           
63

Mais uma vez, a versão de que nos servimos é a que está contida (como 3º 

capítulo) de Filosofia, ideologia e ciência social (2008).  



171 
 

 
 

diferentes. Como Marx comentou em Grundrisse 

der Kritik der politischen Ökonomie […]: “Esse 

processo de objetivação aparece, de fato, como 

um processo de alienação a partir do ponto de 

vista do trabalho, como apropriação do ponto de 

vista do capital”. A adoção crítica de Marx do 

ponto de vista do trabalho significa uma 

concepção do proletariado não apenas como uma 

força sociológica diametralmente oposta ao ponto 

de vista do capital – e permanecendo assim na 

órbita deste – mas como uma força histórica 

autotranscendente que não pode deixar de superar 

a alienação (ou seja, a forma histórica de 

objetivação) no processo da realização de seus 

próprios fins, que coincidem com a 

“reapropriação”. (2008, p. 108) 

 

 Como demonstrado por essa explicação de Mészáros, um 

mesmo fenômeno aparece de forma diferente quando tomado por 

perspectivas de classe distintas (a “objetivação” aparece como 

“alienação” do ponto de vista do trabalho e como “apropriação” do 

ponto de vista do capital). Ambos os pontos de vista não possuem 

jamais as mesmas possibilidades cognitivas. O filósofo húngaro faz 

questão de esclarecer, mais uma vez, em que consiste a especificidade 

do ponto de vista do “novo materialismo”, mencionado por Marx em 

sua décima Tese sobre Feuerbach. Essa perspectiva, segundo Mészáros, 

tem a  

 
“subversão prática das relações sociais”, como 

princípio-guia e padrão de medida do sentido da 

nova filosofia. Filosofia que surge em momento 

particular da história a partir de uma práxis social 

determinada. Uma filosofia que – em 

conformidade com a unidade entre a teoria e a 

prática – contribui de maneira vital para o 

desdobramento e a realização completa das 

potencialidades inerentes a essa práxis 

emancipatória. (Ibid., p. 107)  

 
 É com base em tal perspectiva social – interessada na subversão 

prática das relações sociais - e em tal filosofia – que une teoria e prática 

para realizar esse propósito - que surge a nova ciência, a “ciência real, 

positiva”, de Marx: “Ali onde termina a especulação, na vida real, 



172 
 

 
 

começa também, portanto, a ciência real, positiva, a exposição da 

atividade prática, do processo prático de desenvolvimento dos homens” 

(Marx, apud Mészáros, Ibid., p. 103). 

 Mais uma passagem de Marx, citada por Mészáros, deve ser 

apresentada a fim de deixar plenamente esclarecido o significado dessa 

nova forma de apreender intelectualmente o ser social: 

 
Essa concepção [isto é, a “ciência real, positiva”] 

da história depende da nossa capacidade para 

expor o processo de produção […] a partir da 

produção material da vida imediata e em conceber 

a forma de intercâmbio conectada a esse modo de 

produção e por ele engendrada, quer dizer, a 

sociedade civil em seus diferentes estágios, como 

o fundamento de toda a história, tanto a 

apresentando em sua ação como Estado como 

explicando a partir dela o conjunto das diferentes 

criações teóricas e formas da consciência – 

religião, filosofia, moral etc. etc. - e em seguir o 

seu processo de nascimento a partir dessas 

criações, o que então torna possível, 

naturalmente, que a coisa seja apresentada em sua 

totalidade (assim como a ação recíproca entre 

esses diferentes aspectos). Ela não tem 

necessidade, como na concepção idealista da 

história, de procurar uma categoria em cada 

período, mas sim de permanecer constantemente 

sobre o solo da história real; não de explicar a 

práxis partindo da ideia, mas de explicar as 

formações ideais a partir da práxis material e 

chegar, com isso, ao resultado de que todas as 

formas e [todos os] produtos da consciência não 

podem ser dissolvidos por obra da crítica 

espiritual, […] mas apenas pela demolição 

prática das relações sociais reais [realen] de onde 

provêm essas enganações idealistas; não é a 

crítica, mas a revolução a força motriz da história 

e também da religião, da filosofia e de toda forma 

de teoria.” (Marx e Engels, apud Mészáros, ibid., 

p. 103) 

 

 Uma ciência que busca, pois, compreender o “real processo de 

desenvolvimento, perceptível empiricamente”, em suma, o processo 



173 
 

 
 

prático de desenvolvimento humano em sua totalidade. E apesar de 

Marx designar essa sua ciência de “positiva”, não se deve alimentar a 

ilusão de que o filósofo alemão esteja querendo com isso se inserir no 

campo do positivismo filosófico. A diferença entre a “ciência positiva”, 

no sentido que lhe atribui Marx, e as “ciências positivas” dos empiristas 

do século XIX é resumida por Mészáros da seguinte maneira: 

 
Outro ponto que não enfatizamos suficientemente 

é a substituição do termo “ciência positiva” - que 

Marx usa no singular […] - pelo termo “ciências 

positivas” - usado pelos empiristas, sugerindo que 

a nova filosofia simplesmente “resume” os 

resultados de tais “ciências (“seus resultados”) 

positivas” (naturais) “por meio do pensamento 

dialético”. Isso não é de maneira nenhuma um 

lapso sem importância. Pelo contrário, suas 

implicações são muito graves e de amplas 

consequências. Esta é a passagem de Marx tão 

significativamente transformada por Engels: “A 

filosofia autônoma perde, com a exposição da 

realidade, seu meio de existência”. É substituída, 

no início, por uma “síntese dos resultados mais 

gerais que podem ser abstraídos do estudo do 

desenvolvimento histórico dos homens”. De uma 

maneira clara, então, os “resultados” mencionados 

por Marx não são aqueles das ciências positivas 

que deixam para a filosofia somente o papel de 

“resumir seus resultados por meio do pensamento 

dialético”. […] Na visão de Marx, ao contrário, os 

resultados de que estamos tratando são, eles 

próprios, produzidos pela teoria que também os 

sintetiza, e são produzidos através do exame do 

real desenvolvimento histórico dos homens, 

colocando em relevo suas características objetivas 

mais significativas – constituídas de maneira 

prática. Além disso, esse exame não é, 

obviamente, um problema de simples observação, 

mas um processo dialético para se apoderar do 

imensamente rico “processo de vida ativo” (em 

contraste marcante com a “coleção de fatos 

mortos, como acontece com os empiristas, que 

ainda são abstratos”) dentro de uma bem definida 

estrutura orientada pela práxis, com a finalidade 

de elaborar a grande variedade de fatores 



174 
 

 
 

envolvidos no exame da atividade prática dos 

homens, desenvolvidos historicamente de acordo 

com determinadas “premissas materiais” e, desse 

modo, reconstituindo de maneira dialeticamente 

ativa a própria estrutura teórica que abarca 

novamente o próximo ciclo de estudo. É isso que 

Marx quer dizer com a “ciência positiva” que é 

necessariamente totalizante e por isso mesmo não 

pode existir no plural – não no sentido marxista 

do termo. Ele torna isso amplamente claro quando 

insiste que na sua concepção – que explica todas 

as manifestações teóricas, relacionando-as ao seu 

terreno material, em associação com o princípio 

da unidade entre a teoria e a prática – “a questão 

toda pode ser retratada na sua totalidade”, 

enquanto “as ciências positivas” deixam 

inevitavelmente a tarefa da totalização intocada, já 

que esta situa-se para além de qualquer uma delas. 

(Ibid., p. 104-5) 

 

 Essa é a forma de ciência que deve ser realizada ao longo do 

processo revolucionário socialista. E ela só pode ser levada a efeito, 

como explicamos anteriormente, se estiver calcada numa ideologia e 

num ponto de vista de classes adequados. É somente tal tipo de ciência 

que pode ser capaz de constituir a consciência de classe necessária para 

a elaboração de uma estratégia de ação e organização políticas que 

possibilitem a “transcendência positiva da auto-alienação do trabalho”. 

  

4.6 Desenvolvendo elementos da teoria mészáriana da transição 
 

O ensaio Política radical e transição para o socialismo – 

Reflexões sobre o Centenário de Marx, de 1982
64

, é significativo da 

evolução teórica de Mészáros por apresentar uma teoria da transição 

calcada numa avaliação concreta do capital em crise estrutural
65

. O 

                                                           
64

A informação de que o referido ensaio foi escrito em 1982 deve-se a Antunes 

(2009). Servimo-nos, nesta pesquisa, da versão publicada no Brasil em 1983, na 

revista Nova escrita ensaio, onde não aparece a data do original. 

Posteriormente, o texto apareceu, com título modificado, como capítulo 24 de 

Para além do capital. 
65

Acreditamos que, em larga medida, esse ensaio complementa a teorização em 

curso desde 1977, no texto Poder político e dissidência nas sociedades pós-

revolucionárias. E, finalmente, começa-se a explicitar o caráter estrutural da 



175 
 

 
 

pensador húngaro define, nesse texto, nada menos que o sentido de se ir 

para além do capital. O capital é aí conceituado, mais uma vez, como 

algo diferente de capitalismo – o que será um ponto crucial, como 

dissemos antes, para toda a teorização posterior de Mészáros. Com base 

em tais especificações, o filósofo estabelece a atualidade da ofensiva 

socialista, apresenta os sinais e os fatores da crise estrutural do capital e 

da teoria da transição e funda o papel da chamada política radical. 

 O primeiro ponto importante a ser explicitado é aquele, 

justamente, em que Mészáros define o significado de se ir para além do 

capital. Com Marx, o antigo discípulo de Lukács afirma que o objeto da 

crítica teórico-prática radical deve ser fundamentalmente o capital - e 

não somente o capitalismo. Nas suas palavras, a diferença entre tais 

conjuntos de relações sociais fica assim conceituada: 

 
“Capital” é uma categoria histórica dinâmica e a 

força social a ela correspondente aparece – na 

forma de capital “monetário”, “mercantil” etc. - 

vários séculos antes da formação social do 

CAPITALISMO enquanto tal emergir e se 

consolidar. De fato, Marx estava muito 

interessado em apreender as especificidades 

históricas das várias formas do capital e suas 

transições de uma a outra, até que eventualmente 

O CAPITAL INDUSTRIAL se torne a força 

dominante do metabolismo sócio-econômico e 

objetivamente defina a fase clássica da formação 

capitalista [grifos e maiúsculas de Mészáros]. 

(1983, p. 107) 

 

 Assim, fica mais uma vez estabelecido que capital, para o 

filósofo húngaro, é algo distinto e diverso de capitalismo. Capitalismo 

diz respeito a uma fase específica da reprodução do capital - com 

propriedade privada dos meios de produção, apropriação privada da 

mais-valia, forma econômica de extração de trabalho excedente, lucro 

como forma precípua de incentivo produtivo material, etc. -, enquanto 

que capital tem a ver com a estrutura social hierárquica e fetichista de 

controle sobre o trabalho.  
O capital se realiza de forma mais bem acabada no capitalismo, 

mas pode sobreviver a ele, como demonstrado pelo exemplo das 

revoluções socialistas do século XX. Mészáros afirma que o que surgiu 

                                                                                                                           
crise do capital, mencionada por Mészáros pela primeira vez em 1971. 



176 
 

 
 

daí não foram propriamente sociedades socialistas, e sim pós-

capitalistas, ou pós-revolucionárias, por haverem superado apenas as 

determinações que compunham o capitalismo (propriedade privada, 

etc.), mas não o capital em si. A meta dos socialistas deve ser, portanto, 

ir além do capital, e não apenas de um dos seus modos específicos de 

expressão. Nas palavras do filósofo húngaro, 

 
o objetivo estratégico real de toda transformação 

socialista é e continua sendo a radical 

transcendência do próprio capital, em sua 

complexidade global, e na totalidade de suas 

configurações históricas dadas e potenciais, e não 

meramente desta ou daquela forma particular do 

capitalismo mais ou menos desenvolvido 

(subdesenvolvido). É possível visualizar a 

negação e a superação do capitalismo numa 

estrutura sócio-histórica particular, dado que as 

próprias condições específicas favorecem tal 

intervenção histórica. Ao mesmo tempo, a 

estratégia muito debatida do “socialismo num só 

país” é efetivável apenas como projeto pós-

capitalista. Em outras palavras, é realizável 

apenas como um passo na direção de uma 

transformação sócio-histórica global, cujo 

objetivo não pode ser outro do que ir para além 

do capital em sua totalidade. (Ibid., p. 108) 

 

 A atualidade histórica da ofensiva socialista se assenta, então, 

sobre essas coordenadas. No contexto histórico da crise estrutural do 
capital - e aqui a teorização sobre esse tema ganha uma concretude 

maior se se comparada às obras mészárianas anteriores (note-se que a 

crise estrutural mencionada é do capital, e não do capitalismo) -, essa 

nova estratégia política aparece, segundo Mészáros (ibid., 110), em 

virtude dos seguintes fatos: 

 
1. Crescente dificuldade e, por fim, 

impossibilidade de obter ganhos defensivos – ao 

molde do passado – através das existentes 

instituiçõesdefensivas (e, em consequência, o fim 

do consenso político, trazendo com isto uma 

notória postura mais agressiva das forças 

dominantes do capital vis-à-vis ao trabalho).  



177 
 

 
 

2. A pressão objetiva pela reestruturação radical 

das instituições de luta socialista existentes, para 

se ser capaz de ir ao encontro do novo desafio 

histórico, numa base organizacional que se 

evidencie adequada à necessidade crescente de 

uma estratégia ofensiva.  

O que está em jogo, então, é a constituição de uma 

estrutura organizativa capaz não só de negar a 

ordem dominante, mas também, simultaneamente, 

de exercer as funções vitais positivas de controle 

[grifo nosso], na nova forma de auto-atividade e 

autogestão, se, realmente, as forças socialistas 

estão para romper o círculo vicioso do controle 

social do capital e a sua própria dependência 

negativa e defensiva em relação a ele. (Ibid., p. 

110) 
 

 Portanto, com base na diferenciação crucial entre capital e 

capitalismo, Mészáros ressalta que o objetivo dos socialistas é o de 

derrotar, fundamentalmente, o primeiro. Sua atitude deve ser ofensiva – 

mais um conceito que será desenvolvido amplamente ao longo de toda 

obra posterior do filósofo -, a partir de uma postura que seja 

concomitantemente negativa e positiva. É, pois, a crise estrutural do 

capital, com a conseqüente impossibilidade – ou, no mínimo, grandes 

dificuldades – de ganhos defensivos, que fundamenta a atualidade da 

ofensiva socialista. 

 Mas o que vem a ser precisamente essa nova modalidade de 

crise? No curso de sua investigação, Mészáros identifica em fins da 

década de 1960 um conjunto de fenômenos que sinalizariam um outro 

tipo de situação crítica a acometer o sistema, desta vez não mais como 

as tradicionais crises cíclicas e periódicas – mas sem negá-las, como 

dito anteriormente - comumente verificadas no capitalismo. Esses 

fenômenos estariam representados pela Guerra do Vietnã, o maio de 

1968 francês e a repressão feita pela URSS, naquele período, às 

reformas na Tchecoslováquia e na Polônia. Juntos, tais fatores 

representariam precisamente, segundo o filósofo, o seguinte: 1) 

contradições acontecendo em nível de relação dos países capitalistas 

“metropolitanos” com os subdesenvolvidos; 2) contradições entre os 

países capitalistas avançados tomados em si mesmos; e 3) contradições 

existentes nos próprios países pós-capitalistas.  

 E tais contradições, por sua vez, estariam relacionadas com a 

própria forma de produção capitalista, que teria se convertido em 



178 
 

 
 

produção destrutiva a partir das demandas crescentes do complexo 

militar-industrial - que havia aumentado então enormemente o seu peso 

e o seu papel na dinâmica do capital global; e com a emergência das 

áreas industrializadas do chamado “Terceiro Mundo”, que estariam se 

afirmando cada vez mais como competidoras do capitalismo 

“metropolitano” e mantendo com ele uma espécie de relação simbiótica 

perversa.  

 Segundo o filósofo húngaro, a superação desse estado de coisas 

só pode ser feita se nos orientarmos por uma teoria da transição 

coerentemente elaborada com base numa avaliação concreta da atual 

estrutura do sistema do capital. Essa teoria não pode se limitar a pautar 

as atuações políticas que se dão no plano do parlamento, a fim de 

meramente ajudar a assegurar os direitos historicamente conquistados 

dos trabalhadores. Precisa, necessariamente, transcender a postura 

defensiva que caracterizou por muito tempo o movimento socialista. 

Nas palavras de Mészáros, “a necessidade, hoje, de uma teoria 

compreensiva da transição aparece na agenda histórica da perspectiva de 

uma ofensiva socialista [grifo nosso], no terreno de sua atualidade 

histórica geral, em resposta à crescente crise estrutural do capital que 

ameaça a verdadeira sobrevivência da humanidade” (Ibid., p. 115). 

 A teoria da transição deve ser capaz de orientar a ofensiva 
socialista para que se realize como política radical (de “reestruturação 

radical”). Esta, para ter sucesso em seus propósitos, necessita, conforme 

as palavras do filósofo húngaro,  

 
transmitir, no auge da crise, suas aspirações – na 

forma de efetivos poderes de tomada de decisão – 

ao próprio corpo social, do qual as demandas 

materiais e políticas subsequentes podem emanar 

e, assim, sustentarem sua própria linha estratégica, 

em lugar de militarem contra ela. Tal transferência 

de poder político, juntamente com a sua íntima 

ligação com a própria estrutura sócio-econômica, 

só é possível em tempos de grandes crises 

estruturais: quando, eis o ponto, as premissas 

tradicionais do metabolismo sócio-econômico 

dominante não só podem, mas precisam ser 

questionadas. [...] O único caminho […] no qual o 

momento histórico da política radical pode ser 

prolongado e estendido – sem, eis o ponto, 

recorrer a soluções ditatoriais, contra as intenções 

originais – é fundir o poder de tomada de decisão 



179 
 

 
 

política com a base social [grifo nosso] da qual 

ele foi alienado durante tanto tempo, criando, por 

esse meio, um novo modo de ação política e uma 

nova estrutura – determinada genuinamente pela 

massa – de intercâmbios sócio-econômicos e 

políticos. É por isso que uma “reestruturação da 

economia” socialista só pode processar-se na mais 

estreita conjugação com uma reestruturação 

política, orientada pela massa, como sua 

necessária pré-condição. (Ibid., p. 123-4) 

 

* 

 

Percebe-se, assim, que o conjunto de ensaios publicados entre 

as décadas de 1970 e 1980, articuladas à teorização mészáriana dos anos 

1960 – em especial, A teoria da alienação em Marx – assentam a base 

de sua formulação crítica, delineando coordenadas teóricas gerais, na 

forma de um sistema de conceitos, que nos grandes livros O poder da 

ideologia e Para além do capital: rumo a uma teoria da transição, serão 

amplamente desenvolvidos. O “espírito” da obra de Marx permanece aí 

radicalmente presente, na forma da perspectiva política revolucionária 

comunista assentada numa filosofia – ontologia - qualitativamente 

diferente em relação a todas as outras passadas, e tendo o ponto de vista 

criticamente assumido do proletariado o elemento norteador da 

elaboração de conceitos que buscarão a apreensão cada vez mais 

concreta do ser do capital, inclusive em suas formas mutantes – como 

veremos mais à frente -, tais como vieram à luz durante o século XX, 

após uma série de processos revolucionários. Devemos passar, agora, ao 

estudo dessas grandes obras de Mészáros, a fim de tentar compreender 

em que consiste, pois, o seu pensamento acerca do ser do capital em seu 

momento histórico de crise estrutural. Nesse contexto, a primeira obra 

que deve ser investigada não pode deixar de ser O poder da ideologia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



180 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



181 
 

 
 

5O PODER DA IDEOLOGIA: UMA SÍNTESE 

ABRANGENTE ENTRE TEORIA SOCIAL, POLÍTICA E 

IDEOLOGIA 
 

As massas aprendem a usar o poder usando 

o poder. Não há outro modo. 
 

Rosa Luxemburgo, Congresso de fundação 
do Partido Comunista Alemão 

 

Em A teoria da alienação em Marx, Mészáros estabeleceu os 

contornos gerais de sua leitura de Marx, da sua apropriação dos 

fundamentos teóricos sobre os quais intentou assentar sua formulação 

conceitual qualitativamente nova. A base ontológica materialista e 

histórica é, nesse contexto, como vimos, decisiva, bem como os 

conceitos de alienação e de superação da alienação. A determinação 

política que orienta sua formulação é dada pela crítica radical do capital, 

bem como pela recusa da experiência alternativa realizada na sociedade 

soviética. Trata-se, pois, de efetivar uma teoria que seja negativa dessas 

duas vias, a forma social dominada pelo capital e ditadura sobre o 

proletariado, tal como efetivada na URSS. Uma negativa, 

evidentemente, subordinada à necessidade de afirmar a comunidade 

humana emancipada, e não meramente uma negativa determinada pelo 

objeto de sua negação. 

Muitos dos ensaios publicados posteriormente em relação à 

obra A teoria da alienação em Marx,discutidos acima, entraram na 

composição de Filosofia, ideologia e ciência social, livro lançado em 

1985. Juntamente com os estudos efetivados em O poder da ideologia, 

densa obra trazida à luz em 1989, esses escritos
66

 formam uma unidade 

estre as concepções até então desenvolvidas por Mészáros a respeito dos 

temas da sociedade capitalista, da teoria da transição e da ideologia. 

                                                           
66

 Some-se a eles a Introdução que foi publicada posteriormente em Filosofia, 

ideologia e ciência social - Ensaios de negação e afirmação. Tal introdução não 

está datada, mas como ela faz referência, em seu interior, ao livro O poder da 

ideologia – originalmente lançado, em inglês, em 1989 -, deduzimos que ela 

tenha sida escrita depois dessa data – isto é, depois de 1989.Em virtude de não 

haver sido fornecida a data da composição desse texto – concebido para 

apresentar uma série de ensaios produzidos entre os anos de 1971 e 1986, 

tomaremos, para fazer referência a ele, a data que apareceu na edição brasileira 

da Editora Ensaio: 1993. 



182 
 

 
 

Importa, pois, nesse momento, realizar uma síntese do conteúdo 

apresentado em ambas as obras e, na medida do possível, mostrar como 

a segunda desenvolve e enriquece os temas tratados na primeira e nos 

demais ensaios publicados pelo filósofo húngaro ao longo dos anos 

1970 e 1980. 

Em Filosofia, ideologia e ciência social, Mészáros estabelece 

que a ideologia se refere e se vincula, necessariamente, à prática, isto é, 

ela influencia as práticas sociais para a manutenção da ordem social ou 

para a sua superação. Nesse contexto, a ideologia dominante é definida 

como inerentemente mistificadora em relação ao metabolismo social, 

isto é, de suas práticas fundamentais, bem como às representações que 

daí emergem, mais ou menos espontaneamente
67

.  

A ideologia crítica, ao contrário, é a que desmistifica tanto as 

relações sociais contraditórias que controlam o metabolismo social, 

quanto suas representações conceituais. O que define uma ideologia, 

portanto, é a “sua situação real em um determinado tipo de sociedade. 

As complexas funções da ideologia surgem exatamente dessa situação” 

(1993, p. 10). Como tal, amparada nos movimentos sociais e políticos 

contrários à forma social predominante, a ideologia crítica é 

necessariamente negativa da ordem social dada e afirmativa da 

alternativa sociometabólica. 

Fica claro que Mészáros considera a ideologia como um tipo 

específico de consciência social, própria das sociedades de classes, 

relacionada diretamente com os processos de controle do metabolismo 

social. É, nas palavras do filósofo, a “consciência prática das sociedades 

                                                           
67

 Explicando em que consiste o processo de mistificação levado a efeito pela 

ideologia dominante, Mészáros afirma o seguinte: “A internalização desarmante 

das restrições objetivas encontradas talvez seja a função mais importante da 

ideologia dominante. Ela se realiza – na forma de fusão e confusão da 

necessidade de alguma forma de autoridade diretora com a efetiva (mas 

contingente) autoridade dominante, assim como de coerção externa com 

motivação interna – pregando a sabedoria acomodadora do „não há alternativa‟. 

Uma vez aceito que „não há alternativa‟, seja para a autoridade diretora 

estabelecida, seja para as „escolhas racionais‟ feitas por tal autoridade (não 

menos na política do que na economia) sob a „força das circunstâncias‟, a 

necessidade brutal de se submeter ao poder da competição coercitiva é 

mistificadoramente metamorfoseada [grifo nosso] em algo que pode reclamar 

para si o elevado status de motivação interna consciente e livremente adotada, o 

que nenhum ser racional poderia (ou deveria) questionar mesmo em seus 

pensamentos, e muito menos a ela se opor ativamente” (2004, p. 531). 



183 
 

 
 

de classes”, que tem uma relativa autonomia perante suas determinações 

materiais, mas nunca independência completa.  

A ideologia articula valores e interesses de classes (interesses 

materiais, portanto), estruturados e ordenados em razão da dinâmica 

sociorreprodutiva da humanidade, e incide praticamente sobre tais 

processos, isto é, produz indicadores e estímulos mobilizadores de ação, 

e é só por meio dela que as classes sociais tomam consciência, se 

relacionam, se confrontam e organizam sua visão acerca da realidade 

social. Não anula a ciência, nem mantém, em relação a ela, uma 

oposição antitética. Ao contrário, diz Mészáros, é comum a ideologia 

exercer uma unidade dialética com a ciência, sob a forma de uma 

racionalidade praticamente orientada (a favor ou contra a ordem social 

estabelecida, com variantes entre esses extremos). Nesse contexto, os 

conflitos sociais que estão na raiz das ideologias (em suas diversas 

variações) não podem ser resolvidos no plano meramente ideológico, e 

sim por meio da luta de classes.  

O livro O poder da ideologia representa um avanço em 

concretude nas formulações teóricas de Mészáros. Grosso modo, 

podemos dizer que dois são os temas que dominam a obra: a elaboração 

aprofundada a respeito do polêmico tema da ideologia e a teorização de 

cunho social e político, com vistas à superação do sistema do capital. 

Ambos os temas se integram e se interpenetram dialeticamente na trama 

conceitual que tece o filósofo húngaro. É útil salientar, também, nesse 

contexto, que as ideias aí desenvolvidas por Mészáros irão revelar, 

teórica e politicamente, uma influência cada vez maior das formulações 

de Rosa Luxemburgo
68

, fato que será decisivo para suas conceituações a 

respeito do capital e de sua crise.  

Cumpre analisarmos, agora, o percurso analítico de O poder da 

ideologia, a fim de compreendermos como essa obra agrega em rigor e 

complexidade aos raciocínios contidos nos escritos anteriores de 

Mészáros. 

 

5.1Ideologia e política em uma obra grandiosa 

 

                                                           
68

 A influência de Rosa Luxemburgo sobre as formulações teóricas de Mészáros 

foi corretamente ressaltada por estudiosos como Ricardo Antunes (2002) e 

Plínio Sampaio Jr. (2011). Num ensaio permeado de concepções românticas 

sobre cooperativismo e associativismo, Novaes (2001) destaca, também, a 

influência de Luxemburgo sobre Mészáros, especialmente no que toca à 

polêmica contra Bernstein e a social-democracia alemã. 



184 
 

 
 

Mészáros desenvolve, primeiramente, sua teorização 

aprofundando a questão sobre o que consiste, quais as variações e como 

operam as ideologias dentro das sociedades de classes. Sua primeira 

afirmação contundente, nesse sentido, é a de que, em nossa sociedade 

atual, tudo está impregnado de ideologia, “quer a percebamos, quer 

não.” (2004, p. 57). 

Na forma social atual, em que impera a cultura liberal-

conservadora, o sistema ideológico dominante funciona de modo a 

delinear “suas próprias regras de seletividade, preconceito, 

discriminação e até distorção sistemática como „normalidade‟, 

„objetividade‟ e „imparcialidade científica‟” (bid., idem). Nesse 

contexto, a ideologia dominante se afirma de tal modo que determina 

todos os valores cognitivo-culturais, fazendo com que aceitemos, sem 

questionamento, determinadas concepções, juntamente com suas 

implicações práticas mais ou menos explícitas.  

Por sua própria determinação estrutural, diz Mészáros, “em 

vista de suas aspirações legitimadoras apriorísticas – [a ideologia 

dominante] não pode operar sem apresentar seus próprios interesses, por 

mais estreitos que sejam, como o „interesse geral‟ da sociedade” (Ibid., 

p. 328). Não obstante, a ideologia dominante precisa “manter seu culto 

da „unidade‟ e do „equilíbrio adequado‟, mesmo que – particularmente 

em épocas de crises importantes – isso não represente mais do que 

retórica vazia quando contraposto ao princípio operativo real de dividir 

para reinar” (Ibid., idem).  

Além disso, Mészáros explica que a estrutura dessa forma de 

ideologia envolve os seguintes elementos: “a) quanto (ou quão pouco) 

nos é permitido questionar; b) de que ponto de vista; e c) com que 

finalidade” (Ibid., p. 58). É também um elemento constituinte da 

ideologia dominante a ação de rejeitar toda e qualquer contra-ideologia 

que busque identificar e questionar seus pressupostos ocultos e valores 

implícitos. Como diz, ilustrativamente, o filósofo húngaro,  

 
assim, em nome da “objetividade” e da “ciência”, 

eles precisam desqualificar o uso de algumas 

categorias vitais do pensamento crítico. 

Reconhecer a legitimidade de tais categorias seria 

aceitar o exame dos próprios pressupostos que são 

assumidos como verdadeiros, juntamente com as 

conclusões que podem ser – e efetivamente o são 

– facilmente delas extraídas. (Ibid., p. 58) 

 



185 
 

 
 

Não raro, essas ideologias fazem uso de um “dispositivo 

rotulador” que, como diz Mészáros, é usado no sentido de que “não é 

necessário dar a menor atenção aos argumentos do adversário crítico, 

não importando a força das evidências teóricas e empíricas que se 

apresente” (Ibid., idem).  

Fazendo uso desses dispositivos baixos, mas também de 

procedimentos muito mais refinados, a ideologia dominante se afirma 

em todos os níveis da formação social que lhe dá sustentação. Aí, por 

dispor das instituições culturais e políticas dominantes, ela tem a grande 

vantagem de definir o que pode ser um critério legítimo de avaliação 

dos conflitos e formulações conceituais e categoriais. E, nesse contexto, 

frequentemente faz uso de um sistema viciado e tendencioso de “dois 

pesos e duas medidas” para avaliar a teoria concorrente e a si mesma. 

Mészáros afirma que dificilmente poderia ser de outro modo, já que “a 

ordem dominante precisa aplicar para si mesma critérios radicalmente 

diferentes dos aplicados àqueles que devem ser mantidos em sua 

posição subordinada” (Ibid, p. 60). O uso de “insultos como „provas‟ 

contrárias a seu odiado alvo” (Ibid., idem) e a identificação dos próprios 

desejos com a realidade são, aqui, um recurso recorrente. 

O poder da ideologia se demonstra, entre outras coisas, por 

afetar tanto os que negam a sua existência, quanto os que reconhecem a 

influência e os interesses constantes nas várias ideologias existentes. 

Nesse sentido, diz Mészáros, os críticos da ideologia dominante não 

deixam de estar, eles mesmos, fazendo o uso de uma ideologia – uma 

ideologia crítica, nesse contexto, bem entendido. Nas suas palavras, “a 

crença de que se possa estar livre da ideologia no mundo contemporâneo 

– ou mesmo no futuro previsível – não é mais realista do que a ideia do 

„valoroso companheiro‟ de Marx que pensava que os homens se 

afogavam por estarem possuídos pela ideia de gravidade” (Ibid., p. 64-

5). 

Para fundamentar seu conceito de ideologia, Mészáros se baseia 

em escritos do próprio Marx, mais precisamente as formulações 

realizadas pelo filósofo alemão no Prefácio de Contribuição à crítica da 

economia política. Nesse texto, encontramos a elucidativa passagem: 

 
Na produção social de sua existência, os homens 

estabelecem relações determinadas, necessárias, 

independentes da sua vontade, relações de 

produção que correspondem a um determinado 

grau de desenvolvimento das forças produtivas 

materiais. O conjunto destas relações de produção 



186 
 

 
 

constitui a estrutura econômica da sociedade, a 

base concreta sobre a qual se eleva uma 

superestrutura jurídica e política e à qual 

correspondem determinadas formas de 

consciência social [grifo nosso]. O modo de 

produção da vida material condiciona o 

desenvolvimento da vida social, política e 

intelectual em geral. Não é a consciência dos 

homens que determina o seu ser; é o seu ser social 

que, inversamente, determina sua consciência. Em 

certo estágio de desenvolvimento, as forças 

produtivas materiais da sociedade entram em 

contradição com as relações de produção 

existentes ou, o que é a sua expressão jurídica, 

com as relações de propriedade no seio das quais 

se tinham movido até então. De formas de 

desenvolvimento das forças produtivas, estas 

relações transformam-se em seu entrave. Surge 

então uma época de revolução social. A 

transformação da base econômica altera, mais ou 

menos rapidamente, toda a imensa superestrutura. 

Ao considerar tais alterações é necessário sempre 

distinguir entre a alteração material – que se pode 

comprovar de maneira cientificamente rigorosa - 

das condições econômicas de produção, e as 

formas jurídicas, políticas, religiosas, artísticas ou 

filosóficas, em resumo, as formas ideológicas 

pelas quais os homens tomam consciência desse 

conflito [grifo nosso], levando-os às suas últimas 

consequências. (2011, p. 5)  

 

A elaboração de Mészáros a respeito da ideologia está calcada 

em sua leitura dessa obra citada em O poder da ideologia
69

. A ideologia, 

diz o filósofo húngaro, não é ilusão, nem superstição, mas “uma forma 

específica de consciência social, materialmente ancorada e sustentada” 

(2004, p. 65). Ela é a forma que a consciência se constitui, 

necessariamente, nas sociedades de classes, e existe enquanto estas 

sociedades existirem. Em outras palavras, é a “consciência prática 

inevitável das sociedades de classes” (Ibid, p. 65), relacionando-se com 

                                                           
69

 Por assumir tal posicionamento e específica vinculação teórica para pensar a 

questão da ideologia, Coggiola afirma que a abordagem de Mészáros “se situa 

plenamente na tradição marxista” (2011, p. 31). 



187 
 

 
 

e articulando os conjuntos de valores e de estratégias que tentam 

controlar o metabolismo social em todos os seus principais aspectos. 

Enquanto tal, a ideologia expressa, necessariamente, os interesses 

sociais conflituosos que se fundam no plano material da sociedade de 

classes (como dissemos, há autonomia relativa, mas nunca 

independência total dessa base material)
70

. 

Analisando, novamente, os tipos possíveis de ideologias 

existentes nas sociedades de classes, Mészáros afirma: 
 

Uma vez que as sociedades em questão são elas 

próprias internamente divididas, as ideologias 

mais importantes devem definir suas respectivas 

posições tanto como “totalizadoras” em suas 

explicações e, de outro, como alternativas 

estratégicas umas às outras. Assim, as ideologias 

conflitantes de qualquer período histórico 

constituem a consciência prática necessária em 

termos da qual as principais classes da sociedade 

se inter-relacionam e até se confrontam, de modo 

mais, ou menos, aberto, articulando sua visão da 

ordem social correta e apropriada como um todo 

abrangente. Compreensivelmente, o conflito mais 

fundamental na arena social refere-se à própria 

estrutura social que proporciona o quadro 

regulador das práticas produtivas e distributivas 

de qualquer sociedade específica. [...] Esse 

conflito [...] - cujo objetivo é manter ou, ao 

contrário, negar o modo dominante de controle 

sobre o metabolismo social dentro dos limites das 

relações de produção estabelecidas - encontra suas 

manifestações necessárias nas “formas 

ideológicas [orientadas para a prática, IM] em 

que os homens se tornam conscientes desse 

conflito e os resolvem pela luta”. (Ibid., p. 65) 

 

                                                           
70

 McLellan (1977) é outro autor que, partindo do mesmo texto de referência 

marxiano, também compreende a ideologia em termos semelhantes aos de 

Mészáros: “Era nesse sentido [isto é, no sentido apresentado no Prefácio da 

Crítica da economia política] de ideias propagadas para servir a interesses de 

determinada classe [grifo nosso] que Marx geralmente usava o termo 

„ideologia‟” (1977, p. 52). 



188 
 

 
 

Assim, o ser da ideologia se define pela exigência de tornar os 

homens conscientes praticamente do conflito social fundamental, aquele 

que diz respeito ao controle do metabolismo social humano e que só 

pode ser resolvido pela luta. É a forma de orientação prática sobre esse 

conflito que atesta o caráter de determinado tipo de ideologia. Os 

interesses das diversas classes em combate, que se expressam no plano 

da ideologia, não são articulados meramente como proposições teóricas 

abstratas, mas sim como “indicadores práticos bem fundamentados e 

estímulos efetivamente mobilizadores, direcionados às ações 

socialmente viáveis dos sujeitos coletivos reais” (Ibid., p. 66).  

Mészáros afirma, ainda, mais uma vez, que as ideologias são 

intimamente condicionadas pelos pontos de vista adotados pelos sujeitos 

sociais das lutas de classes, bem como pelos instrumentos disponíveis de 

controle social. Tanto ideologia como ponto de vista socialmente 

determinados e instrumentos de controle social são expressões das 

“características estruturais fundamentais” da sociedade em questão. A 

articulação dialética desses elementos é explicada pelo filósofo húngaro 

da seguinte maneira: 

 
É a combinação das duas coisas – o ponto de vista 

adotado, em sua postura de afirmação/sustentação 

ou de crítica/negação diante da rede 

instrumental/institucional dominante de controle 

social, e a eficácia e legitimidade historicamente 

mutáveis dos próprios instrumentos disponíveis – 

que define a racionalidade prática das ideologias 

em relação à sua época e, no interior dela, em 

relação às fases ascendentes ou declinantes do 

desenvolvimento das forças sociais cujos 

interesses elas sustentam. (Ibid., idem). 

 

Assim, as principais ideologias de uma sociedade de classes 

levam a marca dessa formação social, visto que sua essência é 

determinada, justamente, pelas práticas produtivas dominantes que lhe 

servem como definitivo quadro de referência. Nesse contexto, explica 

Mészáros, a questão da falsa consciência é um momento subordinado da 

ideologia enquanto consciência prática da sociedade, isto é, ela pode, em 

determinada circunstância, ocorrer, mas não é ela o elemento decisivo 

para a conceituação da ideologia
71

.  

                                                           
71

 A falsa consciência, portanto, não é, como dissemos anteriormente, na visão 



189 
 

 
 

                                                                                                                           
de Mészáros, sinônimo de ideologia. A “falsa consciência” é uma das formas 

que a ideologia pode assumir em determinadas circunstâncias. Mais adiante, em 

seu livro, Mészáros faz argumentações mais contundentes a esse respeito, 

relacionando os temas da ideologia, consciência, ciência e ponto de vista social. 

Esses elementos, segundo o filósofo húngaro, não podem ser compreendidos de 

forma separada. Ao contrário, eles estão intimamente vinculados, sobretudono 

pensamento de Marx, no qual todos esses elementos convergiam no sentido de 

elaborar uma compreensão do real que estivesse diretamente ligada às 

exigências da práxis revolucionária. Assim, argumenta Mészáros, “o discurso 

de Marx está relacionado à apreensão dialética da articulação concreta do ser 

social em sua „contraditoriedade intrínseca‟. É isto que ele deseja 

„compreender‟ de modo socialmente significativo e também praticamente 

eficaz. Apenas as determinações concretas do ser social, manifestadas nas 

circunstâncias históricas prevalecentes sob a forma de forças sociais 

antagonicamente opostas (e não de „significados típicos ideais‟ 

desincorporados), podem apresentar a solução prática também para os dilemas 

aparentemente insolúveis e para os „mistérios‟ dos pontos de vista sociais 

mutuamente opostos, isto é, o „ponto de vista do capital‟ (ou o „ponto de vista 

da economia política‟) colocado em contraposição ao „ponto de vista do 

trabalho‟. A oposição inconciliável entre estes dois pontos de vista corresponde, 

na opinião de Marx, à cisão historicamente contingente mas muito real no 

próprio ser social, revelando no antagonismo fundamental dos principais 

agentes sociais a „contraditoriedade intrínseca da base secular‟ da sociedade 

capitalista como modo de produção e de reprodução social. Por isso, o „ponto de 

vista da humanidade social‟ – que antecipa a resolução desse antagonismo – não 

pode ser formulado como uma preocupação teórica tradicional, apelando para a 

„razão‟ e para a „compreensão‟ para triunfar, no espírito do Iluminismo burguês. 

Deve ser concebido como um empreendimento intensamente prático, que busca 

a verdade, isto é, a prova „da realidade e do poder de seu pensamento, a prova 

de que seu pensamento é deste mundo‟. É por isso que a crítica da ideologia se 

torna inseparável da busca por autonomia e emancipação – na verdade, as duas 

coisas são em grande medida idênticas. E é por esse motivo que não pode se 

esgotar na condenação unilateral e totalmente idealista da ideologia como „falsa 

consciência‟, a cuja produção esse ser mentiroso e auto-enganador, compulsivo 

e incurável – a „consciência social‟ – se dedica como a seu passatempo favorito” 

(Ibid., p. 461). Em outras palavras: o próprios conflitos existentes na realidade 

social colocam os problemas dignos de serem analisados pela atividade teórica. 

Esta se embasa naquela e interage sobre ela de maneira dialética e recíproca. 

Como o ser social do capital é uma realidade contraditória, isso não pode deixar 

de se expressar no plano da teoria, desde o ponto de vista social assumido pelo 

teórico/investigador, até a conclusão da pesquisa mesma. As formas do ser se 

expressam em formas de consciência. Ou, em outras palavras, verifica-se aqui a 

“afinidade estrutural objetiva entre essas formas ideológicas e a estrutura 



190 
 

 
 

5.2As posições ideológicas básicas da sociedade atual 

 

Feitas essas colocações, o filósofo húngaro passa a explicar que 

são três as posições ideológicas básicas na sociedade de classes atual, 

sob o domínio do sistema do capital: a primeira, acrítica em seu apoio à 

ordem estabelecida, atenua os conflitos existentes, eterniza os 

parâmetros estruturais do mundo social estabelecido, exaltando a forma 

social vigente como “horizonte absoluto da própria vida social” (Ibid., p. 

67) e constituindo-se como uma espécie de “racionalização 

confortadora” (Ibid., p. 72), ou uma forma de consciência que trabalha 

para a “reconciliação das formas irracionais materialmente operativas” 

(Ibid., p. 479); a segunda é a que consegue apontar as irracionalidades 

                                                                                                                           
reprodutiva material da sociedade” (Ibid., p. 477). Portanto, as contradições 

presentes no ser social se expressam em formas de ser inerentemente 

contraditórias. Nesse contexto, o ponto de vista social adotado por Marx, isto é, 

o ponto de vista da humanidade social (conforme as Teses sobre Feuerbach), 

que é o ponto de vista que, no plano teórico “antecipa a resolução desse 

antagonismo” (Mészáros), portanto, o ponto de vista orientado para o futuro 

emancipado da humanidade, por estar ancorado no real contraditório, não pode 

deixar de estar imbuído de certos interesses – que, no caso da filosofia de Marx, 

devem ser criticamente compreendidos, e não afirmados de modo acrítico. 

Portanto, esse ponto de vista social se corporifica de forma ideológica, por 

articular interesses determinados da sociedade de classes. Isso não impede que, 

dentro dessa ideologia (inerentemente crítica, bem entendido), a ciência seja 

um elemento determinante, ciência como “apreensão dialética da articulação 

concreta do ser social em sua „contraditoriedade intrínseca‟” (Ibid., p. 461). Isso 

equivale a dizer que ninguém “sai” do contexto da ideologia se não “sai” 

também daquilo que lhe dá fundamento e sustentação: a sociedade de classes. 

Nesse sentido, como diz o filósofo húngaro, “a superação última da ideologia – 

a consciência prática inevitável das sociedades de classe – só poderia ser 

concebida sob a forma da eliminação progressiva das causas dos conflitos 

antagônicos que os indivíduos, membros das classes, tinham de „resolver pela 

luta‟ nas circunstâncias históricas prevalecentes” (Ibid., p. 469). Numa palavra: 

superar a ideologia é superar a sociedade que só pode articular sua consciência 

numa forma ideológica. Isso exige, no pensamento de Mészáros, uma revolução 

socialista. A ideia de “falsa consciência” não dá conta, portanto, de explicar a 

complexidade do conceito de ideologia. Já as inversões ideológicas, estas, sim, 

em relação à ideologia dominante, constituem um elemento definidor, mas as 

inversões ideológicas se ancoram, justamente, nas inversões práticas 

“constantemente reproduzidas no sistema socioeconômico estabelecido” (Ibid., 

p. 475), inversões práticas estas que são a determinação mais fundamental da 

“hegemonia da ideologia dominante” (Ibid., idem).    



191 
 

 
 

de uma determinada sociedade de classes, “mas sua crítica é viciada 

pelas contradições de sua própria posição social – igualmente 

determinada pela classe, ainda que seja historicamente mais evoluída” 

(Ibid., p. 67-8); a terceira forma de ideologia contrapõe-se às duas 

anteriores e é capaz de questionar a própria viabilidade histórica da 

sociedade em questão, ao mesmo tempo em que propõe a superação de 

todas as formas de antagonismo de classe.  

Em uma passagem lapidar, o filósofo húngaro sintetiza em que 

consiste a forma da ideologia crítica, relacionando-as com o movimento 

prático da classe interessada na crítica prática radical da ordem social 

estabelecida: 

 
Todos aqueles que tentam articular os interesses 

das classes subordinadas têm de assumir [...] uma 

postura negativa, não apenas com respeito à 

suposta “organicidade” da ordem estabelecida, 

mas também quanto às suas determinações 

objetivas e às instituições de controle 

socioeconômico e político-cultural. No entanto, 

deve-se reconhecer também que a história não 

pode terminar ao ponto da simples negatividade. 

Nenhuma forma social pode apresentar suas 

reivindicações como uma alternativa hegemônica 

sem também indicar, pelo menos em linhas gerais, 

a dimensão positiva e afirmativa de sua negação 

radical. [...] Via de regra, as ideologias que se 

esgotam na negação pura e simples fracassaram 

em pouco tempo e não conseguem sustentar 

qualquer reivindicação real de constituírem uma 

alternativa viável. (Ibid., p. 328) 

 

Essa conjugação de prática negativa da ordem dada e afirmativa 

da ordem alternativa é característica essencial dos movimentos 

revolucionários
72

, cujas expressões conscientes tomam uma forma 

                                                           
72

 Estendendo-se, ainda, sobre o tema, o filósofo húngaro complementa dizendo 

que “o projeto socialista [...] parte da premissa de que há uma alternativa. 

Define as condições de implementação dessa alternativa – as condições práticas 

de emancipação – como uma forma de ação na qual o momento de negação 

adquire seu significado através dos objetivos positivos que acarreta. Eis porque 

o projeto socialista não pode se contentar com a negatividade da revolução 

política, ainda que ela seja necessária, mas deve lutar pela revolução social 

intrinsecamente positiva, no decorrer da qual os indivíduos associados podem 



192 
 

 
 

homóloga enquanto ideologia, enquanto “consciência prática inevitável 

das sociedades de classes” (Ibid., p. 327). É nesse último grupo, 

segundo Mészáros, que se situa a teoria marxista – “Toda filosofia é ao 

mesmo tempo uma forma de ideologia” (Ibid., p. 304), diz ele, 

afirmando com isso que também a teoria radicalmente crítica da forma 

social do capital, imbuída de rigorosa e profunda cientificidade, não 

deixa de estar atrelada a interesses sociais materiais
73

. 

Compreende-se, aqui, que, para o filósofo húngaro, ideologia - 

enquanto consciência prática que expressa os interesses de uma 

determinada classe social - e ciência não são mutuamente excludentes. 

Como tal, isto é, como fruto da sociedade de classes, a ideologia só pode 

ser superada por completo quando for superada a própria sociedade 

                                                                                                                           
„mudar de cima a baixo as condições de sua existência industrial e política, e, 

consequentemente, toda sua maneira de ser‟ (Marx). [...] Evidentemente, tais 

objetivos não podem ser obtidos sem o trabalho da ideologia emancipadora, 

através da qual a estrutura de motivação necessária para a transformação de 

„toda a maneira de ser‟ dos indivíduos sociais é definida e constantemente 

redefinida. Não de cima, mas por uma atividade própria conscientemente 

buscada.” (Ibid., p. 329).  
73

 Em outro momento, Mészáros explica melhor essa tese dizendo que 

“inevitavelmente, então, a „ciência proletária‟ de Marx, conscientemente oposta 

à „ciência burguesa comum‟ de Proudhon e seus seguidores – ou, neste ponto, a 

qualquer outro que imaginasse que a teoria social científica, como „ciência‟ pura 

e simples, pudesse ser separada e artificialmente contraposta à ideologia – 

representou a unidade dialética das aquisições teóricas e das determinações de 

valor que era possível nas condições sócio-históricas dadas. [...] Marx, portanto, 

não vê qualquer utilidade para uma ideia de ciência que pudesse ser separada, 

ainda que por um momento, de um compromisso social praticamente viável. 

Neste sentido, a inextrincável unidade da ciência e da ideologia na obra de 

Marx, longe de ser um obstáculo ao aprofundamento teórico, constituiu sua 

motivação pessoal, sua justificação e sua importância prática. Além disso, 

quanto à metodologia, o reconhecimento explícito (e aceitação consciente) das 

inevitáveis determinações ideológicas atuantes na constituição de qualquer 

síntese teórica representativa permitia a Marx, por um lado, apreender 

criticamente o verdadeiro caráter e a estrutura interna das concepções do 

passado; e, por outro, lhe possibilitava assumir uma posição incomparavelmente 

mais autocrítica em relação a seu próprio trabalho – explicado dentro e em 

relação a seu ambiente social específico – do que qualquer outro antes dele. Na 

verdade, elevou a autocrítica ao status de princípio metodológico fundamental 

precisamente em virtude de seu papel-chave, tanto para o aprofundamento 

teórico quanto para possibilitar ao movimento social do proletariado superar as 

inevitáveis contradições e as falhas de sua realização política” (Ibid., p. 314-5). 



193 
 

 
 

dividida em classes como tal. Daí se depreende que não pode haver 

neutralidade em qualquer teoria científica em que se apoiem os grupos 

que buscam superar pela luta o conflito fundamental sobre o controle do 

metabolismo social humano, nem mesmo na teoria usada pelos grupos 

que buscam abolir a sociedade de classes como tal. Nesse sentido, como 

explica o filósofo húngaro, 

 
imaginar que a teoria socialista poderia ser 

“ideologicamente neutra” e pretender que ela 

definisse sua posição nesses termos [...] é, na 

realidade, uma estratégia que se desarma a si 

mesma. Essa estratégia só favorece o adversário, 

que tem profundo interesse em apresentar sua 

própria posição como genuinamente 

“consensual”, “objetiva”, “científica” e 

completamente “isenta de viés ideológico”. A 

questão não é opor a ciência à ideologia numa 

dicotomia positivista, mas estabelecer sua unidade 

praticamente viável a partir do novo ponto de 

vista histórico do projeto socialista. (Ibid., p. 68) 

 

A ciência não pode ser neutra porque, justamente, ela mantém 

uma íntima unidade com a ideologia, portanto, com interesses e valores 

que acabam influenciando, de um modo ou de outro, o andamento e os 

resultados da pesquisa. Mészáros explica que a influência da ideologia 

na ciência se dá, entre outras coisas, pela via do método e da 

metodologia, que não estão, de maneira alguma, separados daquilo que 

o filósofo chama de “questões substanciais” (Ibid, p. 301), isto é, 

questões que envolvem os interesses das forças sociais concernentes ao 

controle do metabolismo social. Indo contra as concepções que 

postulam a radical independência entre metodologia e valores 

(interesses, etc.), crendo postular, assim, uma pretensa neutralidade do 

fazer científico, o autor de O poder da ideologia afirma que  

 
as correntes de pensamento do século XX são 

dominadas por abordagens que tendem a articular 

os interesses e os valores sociais da ordem 

dominante através de mediações complicadas – às 

vezes completamente desnorteantes – no plano 

metodológico. Portanto, mais do que no passado, 

a tarefa da desmistificação ideológica é 

inseparável da investigação do inter-



194 
 

 
 

relacionamento dialético complexo entre os 

métodos e os valores, do qual nenhuma teoria ou 

filosofia social consegue escapar. (Ibid., p 303) 

 

Assim, tanto os procedimentos práticos para a obtenção de 

dados sobre a realidade, quanto a própria lógica para organizar esse 

conhecimento não são separados de interesses materiais. É por tal razão 

que, segundo Mészáros, 

 
os métodos – por mais abstratos e mediados que 

sejam – das filosofias rivais são inseparáveis das 

preocupações práticas que elas defendem à sua 

própria maneira. Originam-se de tais 

preocupações e podem acomodar em sua estrutura 

os interesses temporalmente definidos das forças 

sociais com cujo ponto de vista se identificam, 

mais ou menos conscientemente, os pensadores 

que conceitualmente articulam tais interesses.  

(Ibid., p. 305) 

 

Mészáros frisa, nesse contexto, que as formas ideológicas têm 

seu fundamento nas formas das sociedades de classe em que existem. 

Mas a relação entre as formas sociais e suas expressões ideológicas não 

é unilateral, nem mecânica, e sim dialético-recíproca. O papel das 

formas ideológicas, portanto, é ativo. Segundo o filósofo húngaro, “por 

meio de tal papel, elas intervêm crítica ou apologeticamete, com maior 

ou menor eficácia, no decorrer dos desenvolvimentos históricos e para a 

realização de algumas potencialidades de preferência a outras” (Ibid., 

105). As ideologias existem, assim, enquanto existirem os conflitos 

sociais fundamentais com os quais estão interligadas de forma dialética 

e ativa. Elas não têm, nem pode ter, uma história própria, nem 

desenvolvimento independente da base histórica real
74

.  

Por conseguinte, as crises ideológicas só podem ser 

consideradas como expressão de crises nas sociedades nas quais as 

ideologias estão enraizadas. E, por sua vez, a superação das crises 

ideológicas está ligada à superação das crises sociais no interior das 

quais elas se inserem. É nesse sentido que Mészáros afirma que  

 

                                                           
74

 Para essas reflexões, Mészáros se baseia nas formulações contidas em A 

ideologia alemã (Ibid., p. 110) e na Introdução à crítica da Filosofia do Direito 

de Hegel (Ibid., p. 169-70) 



195 
 

 
 

uma chamada “crise ideológica” não é jamais 

apenas ideológica – no sentido de que poderia ser 

resolvida com discussões e esclarecimentos 

ideológico-teóricos [...]. Uma vez que a ideologia 

é a consciência prática das sociedades de classe, a 

solução dos problemas gerados nos confrontos 

ideológicos não é ininteligível sem a identificação 

de sua própria dimensão prática, material e 

culturalmente eficaz
75

. (Ibid., p. 115) 

 

Por conseguinte, compreender as ideologias de uma época exige 

compreender a forma social da qual elas são produto, fato que só pode 

ser realizado se se leva em consideração três conjuntos fundamentais de 

determinações: 1) os parâmetros socioeconômicos de uma fase histórica 

específica; 2) os principais movimentos políticos e suas necessidades 

ideológicas e intelectuais; e 3) as teorias, as práticas científicas, as várias 

filosofias e as auto-reflexões da ciência importantes “referentes à sua 

função reguladora no complexo total das atividades humanas” (Ibid., p. 

                                                           
75

 Em outro momento, Mészáros afirma que “a trajetória da crise ideológica e 

da subsequente reconstituição da ideologia dominante deve-se ao relativo 

„potencial de recuperação‟ das estruturas metabólicas fundamentais da ordem 

social estabelecida. A questão é decidida fundamentalmente pela natureza 

intrínseca da crise da estrutura reprodutiva material, e não pela insuspeitada 

vitalidade (ou simples força de inércia) das próprias formas ideológicas. O 

resultado da profundidade e extensão da crise da base material da sociedade; até 

que ponto pode ser considerada uma verdadeira crise estrutural, em 

contraposição a uma crise cíclico-conjuntural, etc.” (Ibid., p. 477). Por outro 

lado, pensando na relação das crises sociais com a influência material das 

ideologias críticas, o filósofo húngaro assinala que “somente nas condições de 

uma crise importante – como durante a Primeira Guerra Mundial e sua 

sequência de revoluções, não apenas na Rússia mas também em vários países 

europeus, ou durante a Segunda Guerra Mundial, seguida pela vitória da 

revolução chinesa e por um deslocamento significativo para a esquerda do 

espectro político em quase todo o mundo, pelo menos durante alguns anos – os 

sistemas críticos de pensamento podem afetar drasticamente o „panorama 

ideológico da época‟. Em circunstâncias normais, devem lutar não apenas 

contra seus adversários ideológicos especializados, mas também, o que é muito 

mais desalentador, contra a „aliança profana‟ entre o „senso comum‟ e a 

ideologia dominante sustentada pela evidência prática das estruturas materiais 

estabelecidas, em cujo interior as pessoas têm de reproduzir as condições 

materiais e culturais de sua existência e „sentir-se à vontade como um peixe 

dentro d‟água‟” (Ibid., p. 482). 



196 
 

 
 

116). Esses três conjuntos de determinações podem variar 

historicamente de modo não simultâneo e com ritmos diferentes. No 

entanto, assinala o filósofo húngaro, “a fisionomia intelectual de 

determinadas fases históricas é claramente discernível, pois é definida 

pela configuração total dos três conjuntos de determinações 

considerados juntos, em sua inter-relação específica” (Ibid., idem).   

Aprofundando a explicação sobre os diferentes tipos de 

ideologias, Mészáros afirma que a ideologia dominante se torna 

dominante por demonstrar sua capacidade de defender os interesses 

materiais e políticos da classe dominante contra aqueles que questionam 

a ordem social estabelecida e tentam apresentar uma alternativa viável 

em relação a ela – uma capacidade que, é claro, está intimamente 

relacionada com a capacidade prática do sistema de impor e fazer 

prevalecer suas relações sociais essenciais. O alegado pluralismo da 

ideologia dominante, que permitiria supostamente endossar e permitir a 

possibilidade da existência de vários tipos de ideologia, está calcado, na 

verdade, no pluralismo de capitais, dos quais esse pluralismo ideológico 

é expressão.  

Mas, diz o filósofo húngaro, esse tipo de pluralismo, na 

verdade, “exclui radicalmente a legitimidade de uma contestação feita 

do ponto de vista da classe hegemônica alternativa e estruturalmente 

subordinada” (Ibid., p. 243). É um falso pluralismo, portanto, “cuja real 

substância de classe se revela nas crises importantes” (Ibid., idem), que 

coloca em movimento uma multiplicidade de abordagens e de métodos, 

que permite o debate entre várias “escolas de pensamento”, mas que tem 

os termos de referência estabelecidos pelos pressupostos materiais “não-

contestáveis” da forma social prevalecente, que acabam funcionando 

como seus princípios comuns. Nas palavras de Mészaros, 

 
em circunstâncias normais, os diversos interesses 

dos capitais concorrentes não somente permitem, 

mas até impõem o modo pluralista de legitimação 

político-ideológica da ordem estabelecida, para 

assegurar a manifestação efetiva e a intereação 

das estratégias alternativas que correspondem às 

diferenças de interesse dentro da própria classe 

dominante. (...) Neste sentido limitado, a interação 

estrutural da pluralidade dos capitais dentro da 

ordem social estabelecida, o modo de legitimação 

pluralista, longe de ser um fingimento vazio, é de 

fato mais eficiente, não apenas entre os grupos de 



197 
 

 
 

interesses concorrentes da classe dominante, mas 

também como um poderoso regulador do 

metabolismo sociopolítico como um todo. Até 

certo ponto, seu mecanismo historicamente bem 

testado pode acomodar iniciativas vindas do “lado 

oposto” – daí o fenômeno bastante conhecido da 

“cooptação” -, desde que a crítica se limite à 

“engenharia social gradual” e, no plano político, à 

margem de manobra estritamente limitada da 

“oposição oficial” institucionalizada. (Ibid., p. 

244) 

 

A ideologia dominante assume, assim, uma atitude positiva para 

com as relações sociais de produção dominantes. Para defendê-las, 

dispõe de condições extremamente privilegiadas, como o apoio das 

principais instituições econômicas, culturais e políticas do sistema
76

. 

Além disso, diz Mészáros, 

 

                                                           
76

 Mészáros relaciona o conceito de ideologia com o de hegemonia em vários 

momentos de sua obra. Por exemplo, quando diz que “a „hegemonia‟ da 

ideologia dominante não pode ser compreendida apenas em função de seu 

suposto „poder autônomo‟; nem mesmo caso se esteja disposto a lhe atribuir 

uma variedade de instrumentos materialmente ilimitados e diabolicamente 

perfeitos. Antes de mais nada, a soberania normalmente preponderante da 

ideologia dominante deve ser explicada em termos da já referida base 

existencialcomum. As inversões práticas constantemente reproduzidas no 

sistema socioeconômico estabelecido – para o qual as várias manifestações 

teóricas e instrumentais da ideologia dominante contribuem ativamente em seu 

próprio plano – constituem, na imediatez paralisante de sua materialidade 

inevitável, a determinação mais fundamental a esse respeito” (Ibid., p. 475). 

Seria interessante verificar em que medida o uso mészáriano do conceito de 

hegemonia se relaciona e recebe influência do pensamento de Antonio Gramsci, 

autor que, como nos informa Carlos Nelson Coutinho (2003), dedicou-se 

amplamente ao assunto. Nos Cadernos do cárcere, por exemplo, lemos que “o 

exercício „normal‟ da hegemonia, no terreno tornado clássico do regime 

parlamentar, caracteriza-se pela combinação da força e do consenso, que se 

equilibram de modo variado, sem que a força suplante em muito o consenso, 

mas, ao contrário, tentando fazer com que a força pareça apoiada no consenso 

da maioria, expresso pelos chamados órgãos da opinião pública – jornais e 

associações -, os quais, por isso, em centenas de situações, são artificialmente 

multiplicados” (2002, p. 95). Infelizmente, um estudo que averigue em detalhe 

o modo como Mészáros se apropria de certas ideias de Gramsci e as articula em 

sua formulação teórica vai muito além dos objetivos da presente investigação.  



198 
 

 
 

dada sua posição privilegiada na ordem social 

prevalecente, elas [isto é, as ideologias 

dominantes] podem ditar as condições e regras 

gerais do próprio discurso ideológico. Isso acaba 

trazendo sérias consequências para os intelectuais 

que tentam articular alguma forma de 

contraconsciência, pois são obrigados a reagir às 

condições impostas, em um terreno escolhido por 

seus adversários
77

. Compreensivelmente, portanto, 

muitas vezes sofrem o impacto negativo do fato 

de se acharem presos pela estrutura e pela 

problemática do discurso ideológico dominante, 

como vimos em mais de uma ocasião. (Ibid., p. 

233) 

 

Desse modo, a desvantagem das ideologias críticas se expressa, 

segundo o filósofo húngaro, em dois aspectos importantes: a primeira 

delas é que, em razão das condições adversas, elas tendem a assumir 

uma postura teórica completamente negativa em relação aos problemas 

                                                           
77

 A ideologia crítica, socialista, é identificada por Mészáros como sendo essa 

contraconsciência em relação à consciência ordenada na forma da ideologia 

dominante e de seus fundamentos materiais. Nesse sentido, diz o filósofo: “a 

ideologia socialista de início não poderia ser outra senão a „contraconsciência‟, 

para ser capaz de negar as práticas materiais e ideológicas dominantes da ordem 

estabelecida. Nas circunstâncias de hegemonia ideológica do capital, as 

premissas fundamentais da alternativa socialista não podem deixar de ser 

articuladas como uma contraconsciência que desafia a coercitividade 

internalizada e como uma rejeição clara – ainda que necessariamente limitada – 

do poder das restrições, sócio-historicamente contingentes, que são elevadas a 

um status absoluto para negar toda alternativa; e esta rejeição deve se dar não 

importa quão reais tais restrições possam ser dentro de seus próprios termos de 

referência” (Ibid., p. 532). É claro que essa rejeição (caracterizada pela 

negatividade) é complementada, ao longo do desenvolvimento da teoria 

marxista, com sua consequente dimensão positiva, isto é, afirmativa de uma 

ordem social alternativa. Daí, Mészáros assinalar que “a inicialmente inevitável 

negatividade da contraconsciência socialista foi transformada em uma visão 

intrinsecamente positiva. A concepção socialista da atividade produtiva como 

„não apenas um meio de vida, mas a principal necessidade da vida‟ (em outras 

palavras: o trabalho a que os indivíduos se dedicam livremente para se realizar 

como indivíduos particulares, como pessoas verdadeiras) é compatível tão-

somente com a forma de autoridade correspondente, isto é, com a autoridade 

diretora livremente autoconstituída dos próprios produtores associados” (Ibid., 

p. 533). 



199 
 

 
 

dados; e, em segundo lugar, pode ser também que elas, ao se oporem à 

rede institucional dominante da ordem estabelecida e se recusando a 

vincular sua crítica a qualquer estrutura institucional específica, 

descambem para um ataque contra as instituições como tais, 

inviabilizando, dessa forma, uma práxis efetivamente eficiente contra o 

sistema do capital
78

. 

Mészáros aproveita, aqui, para introduzir dois temas 

importantes na sua formulação: os limites da postura meramente 
negativa e o agente social da emancipação. Em relação ao primeiro 

tema, isto é, a postura negativa que se esgota em sua negatividade, o 

filósofo húngaro assinala que tal proposta rompe com a dialética da 
negação e da afirmação, fomentando uma negação unilateral, que 

permanece dependente do objeto negado para poder se definir. Ora, a 

práxis imbuída de uma estratégia viável para a transformação 

revolucionária não pode se esgotar na mera negatividade. Tanto em 

nível individual como coletivo, amparada pelos complexos 

instrumentais e institucionais alternativos, ela necessita, sem deixar de 

exercer a mais radical negação, se orientar pela posição da nova ordem 

                                                           
78

 Mais à frente, em seu livro, Mészáros traça interessantes considerações sobre 

a questão da autonomia das ideologias. Segundo o filósofo húngaro, observa-se 

aqui uma “correlação paradoxal”: quanto mais as formas ideológicas (filosofias, 

teorias sociais e jurídicas, sistemas teológicos, ideias estéticas, etc.) adquirem 

autonomia – na medida em que “definem suas respectivas posições no seu 

próprio campo de interesses, em relação a vários conjuntos de ideias e regras de 

discurso historicamente transmitidos” (Ibid., p. 476), é menos provável que elas 

exerçam influência direta sobre as massas. Nesse caso, é preciso que tais formas 

ideológicas estejam firmemente organizadas em torno de uma “articulação 

material teoricamente adequada e praticamente efetiva” (Ibid. idem). Isso exige 

“portadores, instrumentos, instituições, redes administrativas, etc., bem 

sustentados e praticamente viáveis, sem os quais a influência desejada 

permaneceria no plano do mero pensamento veleitário” (Ibid. idem). Por outro 

lado (e paradoxalmente), “na medida em que as formas ideológicas são menos 

autônomas – pois permanecem, necessariamente, fora do seu controle direto 

(daí a tão lamentada „corrupção das ideias e dos ideias originais‟, se os 

instrumentos e instituições necessários foram realmente ativados) -, seu impacto 

sobre a sociedade vem a ser o mais poderoso e influente” (Ibid., idem). Daí 

depreende-se que uma ideologia crítica – que é, segundo Mészáros, algo 

estritamente necessário para a revolução socialista -, para poder se generalizar 

em escala de massa, deve poder contar das “articulações materiais teoricamente 

adequadas e praticamente efetivas” para tal. Daí o esforço necessário para que a 

classe trabalhadora seja capaz de construir tais mediações. 



200 
 

 
 

visada. Só assim ela poderá ser eficiente no esforço de suplantar 

definitivamente a ordem social dominada pelo capital. 

Por tal razão, a questão da crítica radical (que articula negação 

e afirmação teórica e prática no sentido da emancipação humana) está 

intimamente vinculada à do agente social da transformação 

revolucionária. Ou seja, a crítica radical só tem razão de ser se se puder 

articulá-la “em termos dos complexos institucionais e instrumentais 

necessários – isto é, com uma indicação bem precisa de sua 

praticabilidade na escala de tempo histórico adequada – [com] uma 

força social capaz de se tornar a alternativa hegemônica à classe (ou 

classes) dominantes da ordem estabelecida” (Ibid., p. 234). Mas, segue 

Mészáros, não é possível indicar à vontade o sujeito da transformação 

social. É preciso indicar a “força hegemônica potencial historicamente” 

que lhe dá sustentação e apoio. Assim, prossegue o filósofo húngaro, 

 
o agente hegemônico potencial em questão [isto é, 

da transformação revolucionária socialista] – 

dentro das determinações de classe da ordem 

capitalista: a classe trabalhadora, no que se refere 

às perspectivas históricas do socialismo – não é 

uma invenção teórica abstrata, e sim uma 

realidade social tangível, com suas necessidades e 

condições de existência que devem ser 

constantemente reproduzidas, segundo os meios e 

as possibilidades disponíveis. (Ibid., p. 235) 

 

E, referindo-se à questão da consciência necessária para o 

processo revolucionário complementa, a seguir, dizendo que 

 
a maturação das contradições internas do capital 

não implica, em absoluto, o aparecimento de uma 

classe trabalhadora miticamente homogênea – 

com uma igualmente mítica “consciência de 

classe unificada” – em algum lugar bem “além da 

diversidade” de sua constituição real; implica 

“apenas” a intensificação das contradições em 

todos os pontos estruturalmente críticos da própria 

diversidade sócio-histórica em desenvolvimento. 

Somente esta dialética do surgimento do global a 

partir da multiplicidade das especificidades 

tendencialmente coerentes – em oposição a sua 

superimposição sobre estas últimas de modo 

abstrato e apriorístico – pode estabelecer a 



201 
 

 
 

validade da teoria geral no quadro de sua 

orientação temporal. (Ibid., p. 236) 

 

Daí, depreende-se que o agente social da transformação 

revolucionária, a classe trabalhadora, por possuir uma constituição 

heterogênea, terá também, no processo de transformação social, uma 

consciência heterogênea, ainda que unificada em sua diversidade pelo 

ideal de transição socialista, uma consciência que pode avançar ou 

regredir, se tornar mais ou menos coesa, etc., em razão das 

circunstâncias históricas em que se der sua práxis. Por isso, diz 

Mészáros, anunciando outro tema importante de sua teorização: 

 
Desde que é sempre o ser social particular, local e 

circunstancialmente definido, da classe 

trabalhadora que está inserido – como grupos 

particulares de pessoas, com diferentes conjuntos 

de interesses reais – na dinâmica geral da situação 

mundial, a interação complexa de forças tão 

diversas no quadro global do desenvolvimento 

sócio-histórico só pode ser definida como um 

desenvolvimento desigual. Inevitavelmente, tal 

desenvolvimento desigual tem um impacto 

variável sobre os grupos sociais em questão 

através do tempo, trazendo consigo avanços e 

retrocessos, assim como mudanças essenciais nos 

interesses desses grupos. (Ibid., idem) 

 

O desenvolvimento desigual do sistema do capital também 

condiciona o desenvolvimento desigual da constituição da classe 

trabalhadora e de sua consciência, configurando um complexo 

contraditório, não linear, nem progressivo, mas em constante mudança, 

num movimento que engendra avanços, mas também recuos, e em que a 

espontaneidade se mescla com a consciência. Daí que, afirma Mészáros,  

sem a intervenção ativa de uma ideologia abrangente, o potencial 

estratégico das mudanças mais ou menos extensivas que são 

espontaneamente postas em movimento em diferentes pontos do sistema 

social não pode ser articulado, pela falta de um ponto comum 

significativo que retenha e aumente cumulativamente a sua importância 

– que, isoladamente, é muito limitada. Como resultado, as mudanças 

particulares desprovidas de um quadro estratégico de referência (que 

apenas uma ideologia coerentemente definida pode proporcionar) em 



202 
 

 
 

geral ficam limitadas à imediaticidade de seu impacto potencial 

estreitamente circunscrito. (Ibid., idem) 

 

As práticas transformadoras que brotam no interior do sistema 

do capital têm um grande potencial de aumentar o seu poder impactante 

em relação às determinações estruturais da ordem social. Para tal, elas 

precisam ser articuladas, o que só pode ser feito com o auxílio de uma 

ideologia abrangente, diz Mészáros, “que retenha e aumente 

cumulativamente a sua importância”. Isso significa que as lutas parciais, 

por objetivos imediatos, precisam ser transcendidas articulando-as com 

a luta de cunho geral, que põe em questão o próprio sistema do capital.  

Aqui, diz o filósofo húngaro, reside uma das grandes 

dificuldades (e desafios) das formas radicais de contraconsciência 

socialista: a “imensa dificuldade de assegurar pontos de contato viáveis 

com as forças sociais de negação disponíveis, incorporando inteiramente 

as exigências objetivas das últimas sem abandonar sua própria 

orientação temporal global que percebe a necessária superação de 

muitas dessas exigências imediatamente dadas” (Ibid., p. 237). 

É claro que esta articulação das diferentes lutas não depende 

somente de um esforço da ideologia, mas fundamentalmente “das 

necessárias mediações através das quais se torna possível estabelecer os 

pontos de contato com as forças e as condições particulares da negação 

potencial sem abandonar a orientação temporal global da estratégia 

socialista” (Ibid., p. 237). A categoria da mediação aparece, mais uma 

vez na obra de Mészáros, como um elemento decisivo. E seu esforço, 

em última instância, é o de identificar e de teorizar sobre as mediações 

necessárias, orientadas por uma ideologia crítica abrangente, uma 

contraconsciência coerente com os objetivos da transformação 

socialista. Conforme suas palavras: 

 
O papel vital da ideologia socialista, como 

negação radical da ordem estabelecida, consiste 

em identificar e ajudar a ativar, através de sua 

orientação abrangente, todas aquelas mediações 

potencialmente libertadoras e que tenham a 

capacidade de transcender essa ordem, mediações 

que, sem sua ativa intervenção, permaneceriam 

adormecidas e dominadas pelo poder do 

isolamento da imediaticidade, gerenciada e 

manipulada pela ideologia dominante. (Ibid., p. 

239) 



203 
 

 
 

 

À medida que realiza suas teorizações sobre a ideologia, 

Mészáros vai, pouco a pouco, inserindo o tema numa reflexão mais 

ampla, dedicada a delinear alguns elementos determinantes da sociedade 

capitalista do século XX, centrando a atenção na relação, justamente, 

entre sociedade, Estado e ideologia. São temas que se entrelaçam na 

argumentação do autor húngaro e avançam em concretude no decorrer 

de sua formulação teórica 

  

5.3 Sociedade de classes e consciência comunista em escala de massa 

A teoria da ideologia de István Mészáros vai adquirindo 

concretude à medida que o filósofo desenvolve elementos de sua teoria 

social e política, na qual busca compreender o ser da forma social do 

capital e a teoria da transição possível para a sua superação. Em 

conformidade com suas formulações anteriores, destaca-se em O poder 
da ideologia a crítica das sociedades chamadas pelo filósofo húngaro de 

pós-revolucionárias, em especial a URSS, que é compreendida e 

criticada com base em sua conceituação do capital e do capitalismo. 

Também é marcante, aqui, a influência das teorizações da dirigente 

comunista judia-polonesa-alemã Rosa Luxemburgo, principalmente no 

que se refere às suas elaborações de cunho político, que dão, salvo 

engano de nossa parte, a pedra de toque de toda a construção conceitual 

de Mészáros, desde os temas político-estratégicos, até o “núcleo duro” 

da sua teoria sobre o capital em crise estrutural. 

A influência do pensamento de Rosa Luxemburgo fica bastante 

explícita na parte três do livro, não por acaso aberta com uma epígrafe 

significativa extraída do Congresso de fundação do Partido Comunista 

Alemão, de 30 de dezembro de 1918. Vale a pena lê-la na íntegra: 

 
O socialismo não pode ser e não será inaugurado 

por decreto; não pode ser estabelecido por 

qualquer governo, ainda que admiravelmente 

socialista. O socialismo deve ser criado pelas 

massas, deve ser realizado por todo proletário. 

Onde as cadeias do capitalismo são forjadas, aí 

existem cadeias a ser rompidas. Somente isto é 

socialismo, e só assim ele pode nascer. As massas 

devem aprender a usar o poder usando o poder. 

Não há outro modo. (Luxemburgo, apud 

Mészáros, Ibid., p. 325) 



204 
 

 
 

 

Essa passagem é significativa porque a parte três de O poder da 

ideologia, dividida em três capítulos, é onde o filósofo delineia de forma 

mais concreta a relação entre ideologia e emancipação, por meio da 

afirmação de uma concepção de cunho social e político que fortalece as 

bases de uma teoria socialista da transição. Nesse sentido, a passagem 

supracitada de Rosa Luxemburgo atesta o caráter de toda a reflexão 

desenvolvida na sequência. 

O capítulo que abre essa parte terceira (isto é, o sétimo capítulo 

do livro), intitulado Revolução social e divisão do trabalho, já se mostra 

saturado de tal influência. Trata-se de uma profunda reflexão sobre a 

fragmentação da classe proletária e suas implicações em termos de 

ideologia e de ação política. Partindo da concepção de que a classe 

trabalhadora é o agente da emancipação necessário, Mészáros se põe a 

analisar tanto a constituição dessa necessidade - e o caráter 

problemático da classe trabalhadora em sua forma de estruturação 

interna dentro da ordem do capital -, quanto as contradições que se 

expressam na relação do indivíduo com a classe e envolve questões de 

representação, hierarquia e dominação
79

.  

Com base em Marx e Engels, o filósofo húngaro afirma o 

primeiro ponto importante de sua teorização, o de que a classe subordina 

a si mesma todos os seus membros individuais. A seguinte passagem de 

A ideologia alemã é ilustrativa do pressuposto assumido por Mészáros: 

 
A classe, por sua vez, assume uma existência 

independente em contraposição aos indivíduos, de 

forma que estes últimos encontram suas 

concepções de vida predeterminadas e têm sua 

posição na vida e seu desenvolvimento pessoal 

condicionados por sua classe, tornando-se assim, 

subordinados a ela. Este é o mesmo fenômeno da 

sujeição de indivíduos isolados à divisão do 

trabalho e só pode ser eliminado pela abolição da 

propriedade privada e do próprio trabalho. (Marx 

e Engels, apud Mészáros, Ibid., p. 330-1) 

 

                                                           
79

 Mészáros faz, aqui, o importante esclarecimento, com base no autor de O 

Capital: “Para Marx, mesmo a „classe-para-si‟ está limitada a existir na pré-

história. Ele sempre insiste na necessidade de transcender todas as classes como 

condição fundamental para se fazer a „verdadeira história‟ [...] Naturalmente, o 

papel da ideologia é crucial nesse processo” (Ibid., p. 330).  



205 
 

 
 

Nesse sentido, diz o filósofo húngaro, de modo paradoxal, a 

classe é tanto veículo necessário e agente ativo da emancipação 

socialista quanto obstáculo fundamental para a sua realização. Há, 

portanto, uma contradição objetiva entre classe e indivíduo social. 

Há, além disso, um segundo ponto: a contradição entre as 

classes como tais, que “carrega inevitavelmente determinações 
recíprocas para todas as partes envolvidas” (Ibid., p. 331). Mészáros 

afirma aqui que a “luta pela hegemonia” exige a “mobilização 

coordenada e disciplinada dos recursos totais das classes concorrentes, 

impondo sobre seus membros uma estrutura de comando mais ou 

menos rígida de acordo com a intensidade dos conflitos e as implicações 

práticas gerais das questões em jogo” (Ibid., p. 331). 

O terceiro ponto elencado por Mészáros para a análise da 

estrutura contraditória das classes no interior do sistema do capital diz 

respeito à estratificação e a unidade. Isso significa que as classes sociais 

atuais não são, nem podem ser em algum momento do desenvolvimento 

histórico, entidades homogêneas. A decifração do problema da 

estratificação – “um aspecto vital da realidade da classe” -, diz o 

filósofo, é crucial para a compreensão da ordem do capital e para a 

elaboração da estratégia revolucionária. No entanto, “os problemas da 

estratificação pertencem à parte menos desenvolvida da teoria de classes 

marxista” (Ibid., p. 331). Essa divisão interna da classe em diversos 

extratos internos dá origem a vários e multifacetados movimentos com 

interesses objetivos próprios, e, evidentemente, no mais das vezes, 

conflitantes entre si. Isso faz com que o apelo à “unidade” seja, não raro, 

um elemento problemático dentro da práxis política socialista.  

Nesse sentido, Mészáros afirma que 

 
a estratificação interna das classes subordinadas 

serve para intensificar a contradição entre os 

interesses imediatos e os de longo prazo, 

definindo estes últimos como meramente 

potenciais (previstos, hipotéticos, etc.), cujas 

condições de realização necessariamente escapam 

da situação imediata. Surge daí a necessidade de 

uma atitude inerentemente crítica quanto à 

exigência de unidade na classe subordinada, 

implicando a articulação prática de modos e meios 

de ação para mobilizar e coordenar positivamente 

as diversas forças de suas numerosas camadas, 

sem superpor a elas uma estrutura burocrática de 



206 
 

 
 

“unificação” vinda de cima, que serve para 

derrubar seu propósito original. (Ibid., p. 332) 

 

O quarto ponto elencado por Mészáros diz respeito às 

contradições entre o interesse da classe trabalhadora e a inércia 

institucional. O filósofo afirma, nesse sentido, que as instituições 

organizadas pelos trabalhadores para fazer valer seus interesses 

(instituições que têm um caráter dual, no sentido de necessariamente 

confrontar o antagonista e exercer controle sobre seus próprios 

membros) tendem a “fortalecer sua própria estrutura material-

institucional à custa de seus partidários” (Ibid., p. 333). O chamado 

“perigo da ossificação” das instituições de classe aparece, aqui, como 

estruturalmente intrínseco, diz Mészáros, “e só pode ser afastado por 

contramedidas conscientes e contínuas, associadas a garantias 

institucionais realmente democráticas que envolvam positivamente os 

membros individuais da classe” (Ibid., idem). 

O quinto ponto se assenta na questão da hierarquia, da 

dominação e da representação participativa no interior da classe 

trabalhadora. Esses elementos, inerentes aos aspectos anteriormente 

citados da relação entre indivíduo e classe, tomados em conjunto, 

mostram, segundo Mészáros, “o caráter ambivalente da classe enquanto 

agente inevitável de emancipação” (Ibid., idem). A hierarquia, diz o 

filósofo, constitui uma determinação estrutural fundamental da classe 

como tal, “independentemente de quais sejam as pessoas diretamente 

envolvidas no exercício da dominação de classe em qualquer período da 

história” (Ibid., idem).  

Isso significa que uma classe é dominada não apenas pelo 

pessoal da outra classe (antagonista), mas pelas próprias determinações 

estruturais objetivas da forma social prevalecente, corporificada numa 

dada ordem de divisão social do trabalho, que é incorporada em seu 

próprio ser de classe. A transição para a ordem socialista, nesse 

contexto, orientada pela realização da “nova forma histórica”, desafia 

isso que Mészáros chama de “hierarquia estrutural”, que se expressa de 

maneira múltipla e multifacetada entre as classes que compõem o 

sistema do capital. 

Essa hierarquia estrutural traz consequências de longo alcance e 

que “irrompem com rapidez brutal”, nas circunstâncias históricas em 

que, como numa revolução, a classe dominante é politicamente deposta 

ao mesmo tempo em que “a estrutura geral da produção e da divisão 

estrutural-funcional – hierárquica – do trabalho permanece 



207 
 

 
 

fundamentalmente intacta, como deve ocorrer, de fato, nas fases inicias 

do desenvolvimento de uma formação social de transição” (Ibid., p. 

334). Mészáros está pensando, aqui, nos problemas que acometeram a 

Revolução Russa, mas não só: também as “teorias originais da ditadura 

do proletariado”, de Marx e Lenin, que, segundo o filósofo húngaro, não 

deram a devida atenção a “esta dimensão crucial do problema” (Ibid., 

idem), tanto no exame da Comuna de Paris, quanto na ocasião da 

Revolução Bolchevique. 

A existência das classes, com suas complexas determinações 

corporificadas, entre outras, na hierarquia estrutural, não são alteradas 

pela remoção do pessoal originariamente ocupante desse complexo 

social. Ao contrário, diz o filósofo húngaro,  

 
o vazio criado pela derrubada da classe dominante 

e das suas instituições políticas deve, mais cedo 

ou mais tarde, ser preenchido pelo que 

costumeiramente (e superficialmente) se chama de 

“burocratização”, para reconstruir o 

funcionamento “normal” (isto é, herdado) do 

metabolismo social não-reestruturado, de acordo 

com a divisão social do trabalho prevalecente. 

Esta última, seguindo a “linha de menor 

resistência” logo após uma crise maior, continua a 

suprir as exigências elementares (respondendo, 

desse modo, com êxito aos imperativos estruturais 

objetivos) deste metabolismo. (Ibid., p. 335) 

 

Mészáros está a chamar a atenção para um aspecto pouco 

salientado da constituição objetiva da classe que aspira à superação do 

capital: a sua estrutura hierárquica, produto das “funções metabólicas 

vitais que ela deve desempenhar no sistema de reprodução social 

hierarquicamente dado” (Ibid., idem). As implicações políticas de tais 

formulações são evidentes: não basta, numa revolução socialista, 

remover e substituir o pessoal originalmente ocupante da hierarquia 

estrutural. Ao contrário: é a própria hierarquia estrutural, que compõe o 

ser da classe subordinada, que deve ser superada.  

Essa estrutura hierárquica continua, em sua “linha de menor 

resistência”, a se reproduzir em sua dinâmica intrínseca, mesmo com a 

retirada do pessoal ocupante de seus postos e funções originais, e a 

exigir, por suas próprias determinações internas, seu modo de controle 



208 
 

 
 

sobre o metabolismo social, a “estrutura de produção dada, material e 

objetivamente hierárquica” (Ibid., idem). Daí que 

 
a hierarquia e a dominação são imperativos 

materiais e estruturais dolorosamente evidentes de 

determinadas formas de divisão do trabalho, a 

partir das quais se articulam também, de maneira 

semelhante, no plano político. Esta é a razão pela 

qual o proletariado pode
80

 – e sob certas 

condições deve
81

 – “dirigir sua ditadura contra si 

mesmo”. Consequentemente, postular que a 

“democracia direta” é a solução imediata contra a 

hierarquia e a dominação é altamente 

problemático, não somente por causa de sua 

duvidosa viabilidade [...] mas também em vista do 

fato de que uma tal abordagem se refere ao 

problema em questão só em termos 

fundamentalmente políticos, em oposição à 

“democracia formal” capitalista e suas práticas 

dúbias de “representação”. Também não é 

possível buscar uma solução na forma de algum 

postulado moral, como Lukács tentou fazer em 

um ensaio escrito pouco antes de História e 

consciência de classe. (Ibid., p. 335-6) 

 

Assim, derrubar a classe dominante, mas não superar a 

hierarquia estrutural que organiza as relações de produção na ordem do 

capital – que exige uma estrutura de comando político homóloga, isto é, 

com uma semelhante hierarquia estrutural -, não resolve o problema dos 

socialistas. A mera postulação ou efetivação da, na visão de Mészáros, 

problemática “democracia direta” tenderá (e deverá) ser vencida pelos 

imperativos da dinâmica sociometabólica vigente, na qual a hierarquia 

estrutural imporá a necessidade de uma estrutura de comando político 

com semelhantes determinações.  

Em outras palavras, a problemática democracia direta não tem 

meios de, por si mesma, derrubar a divisão social do trabalho 

hierarquicamente estruturada que está na base da formação das classes 

sociais antagônicas. É por isso que, no entender de Mészáros, “uma 

                                                           
80

Pode, no sentido de que há a possibilidade objetiva para se fazer isso. 
81

Deve, não no sentido de imperativo moral, mas de necessidadeinterna, 

objetiva, determinada pela estrutura das relações sociais em andamento, a 

inércia da “linha de menor resistência”. 



209 
 

 
 

solução realista é inconcebível sem uma transformação radical de toda a 

estrutura social, com todas as suas determinações materiais e 

manifestações institucionais vitais” (Ibid., p. 336), fato que, aí sim, 

permitiria que a participação direta exercesse um papel significativo do 

ponto de vista da atividade social e política e da emancipação humana.   

Marx, diz o filósofo húngaro, estava consciente das 

determinações da estrutura hierárquica da classe sobre o indivíduo. 

Estava consciente, também, da necessidade de uma revolução social, 

coadunada com a formação do que chamou de consciência de massa 

socialista, de cunho internacional, para a superação desse estado de 

coisas. Em dado momento de sua obra, aponta Mészáros, o filósofo 

alemão ventilou a tese de que o colapso da sociedade burguesa – uma 

esperança sua, e de modo algum uma certeza – só ocorreria depois de 

um processo prolongado, quando findasse o seu movimento ascendente 

por todo o globo terrestre
82

 (uma tese que, apesar de ter permanecido 

marginal no pensamento de Marx – “elementos [...] nunca 

completamente integrados à sua teoria como um todo” (Ibid., p. 339) -, 

se revelou correta, segundo o filósofo húngaro). Há, apesar de tudo, 

algumas lacunas em seu pensamento que Mészáros se empenha em 

identificar, a fim de poder proporcionar uma estratégia revolucionária 

coerente com a realidade do período atual de crise estrutural do sistema 

do capital. Que lacunas são essas? 

Mészáros tem em vista, aqui, a concepção de transição 

delineada por Marx (mas nunca delineada em detalhe), em especial em 

seu livro A guerra civil em França, onde disserta sobre a célebre 

experiência da Comuna de Paris.  

Em relação a esse estudo, o filósofo húngaro sublinha o 

contraste existente entre a avaliação excessivamente otimista de Marx 

sobre essa revolução contra o “Estado como tal” e sobre o Segundo 

Império bonapartista como a “última expressão daquele poder de 

Estado” e a lucidez, mais realista, do filósofo alemão em relação às 

“superestruturas políticas” estabelecidas em (e mantendo uma forte 

determinação recíproca com) um “poder estatal centralizado” como 

expressão de determinados “corpos sociais” calcados na “divisão 

                                                           
82

 Segundo o filósofo húngaro: “isto é, até que o „relacionamento mundial‟ 

como um todo se tornasse saturado pela dinâmica da inexorável auto-expansão 

do capital de modo a fazer estagnar todo o processo por meio de uma crise 

estrutural cada vez mais profunda das „forças produtivas universalmente 

desenvolvidas‟, em uma escala verdadeiramente global” (Ibid., p. 339). Ver a 

Carta a Engels de 8 de outubro de 1858, citada por Mészáros (Ibid., p. 338). 



210 
 

 
 

sistemática e hierárquica do trabalho” (Marx, apud Mészáros, ibid., p. 

342).  

Marx acreditava que a Comuna tinha sido uma revolução da 

classe trabalhadora e era de opinião que as condições objetivas e 

subjetivas da transformação socialista exigiam uma forma política - o 

Estado proletário - como mediação necessária do processo de transição. 

Como explica Mészáros, na visão de Marx, esse Estado proletário seria 

 
chamado a atuar ao mesmo tempo como senhor e 

como escravo do longo processo de 

emancipação
83

. Supõe-se que tal estado não teria 

interesses próprios a defender, a despeito de sua 

função inquestionavelmente estratégica – como 

forma política específica da indispensável 

“coordenação nacional” da vida social – na 

divisão do trabalho, cuja continuação é inevitável 

(mesmo que progressivamente menor) para todo o 

período de reestruturação radical. Parece não 

haver contradição em esperar que a nova forma 

política realize a emancipação econômica do 

trabalho, uma vez que a classe trabalhadora teria 

completo controle sobre o processo político em 

uma estrutura social na qual os interesses daqueles 

que controlam diretamente a máquina do Estado 

de transição e os interesses da sociedade como um 

todo coincidiriam plenamente. (Ibid., p. 343) 

 

Marx, continua Mészáros, estava ciente de que a superação da 

divisão do trabalho herdada era um processo complexo, no qual a classe 

trabalhadora teria que “enfrentar prolongadas lutas, através de uma 

série de processos históricos, transformando circunstâncias e homens” 

(Marx, apud Mészáros, ibid., idem). No entanto, afirma o filósofo 

húngaro – e este é o elemento decisivo de sua crítica – o autor de A 
guerra civil em França “tem de recorrer a um subterfúgio para resolver 

a contradição entre o fato de a tarefa de „transformar circunstâncias e 

                                                           
83

 Nas palavras de Marx, citadas por Mészáros: “[...] para servir como alavanca 

para extirpar as bases econômicas sobre as quais se apoia a existência de 

classes” e “para tornar a propriedade individual uma verdade, transformando os 

meios de produção, terra e capital, agora primordialmente meios de 

escravização e exploração do trabalho, em meros instrumentos de trabalho livre 

e associado” (Marx, apud Mészáros, Ibid., p. 343). 



211 
 

 
 

homens‟ estar longe de ser realizada, e a suposição de que a consciência 

comunista da classe trabalhadora já estaria determinada” (Ibid., idem), 

isto é, já estaria formada, de antemão, quando da efetivação da tomada 

do poder pelos trabalhadores da Comuna de Paris. Vejamos melhor, em 

detalhe, a argumentação de Mészáros. 

Em A ideologia alemã, Marx e Engels haviam definido que a 

transformação socialista exigiria uma consciência comunista em escala 

de massa, e que esta consistia na “consciência da necessidade de uma 

revolução fundamental” (Marx e Engels, apud Mészáros, Ibid., idem). 

Ao mesmo tempo, os autores alemães afirmavam que, para a produção 

da consciência comunista e para o sucesso da causa em si, “é necessária 
a alteração dos homens em escala maciça” (Marx e Engels, apud 

Mészáros, ibid., p. 344). Tratar-se-ia, portanto, de um processo dialético, 

no qual os homens, ao transformarem o mundo, transformar-se-iam a si 

mesmos, e, ao transformarem-se a si mesmos, transformariam, por 

conseguinte, o mundo. A formação da consciência comunista de massa 

se daria nesse movimento de determinações recíprocas, fato que tenderia 

a exigir um período consideravelmente prolongado de tempo. 

O que ocorre, na teorização de Marx dos anos 1870 – e é isso o 

que Mészáros toma como ponto arquimediano de sua crítica –, é que, 

para o filósofo alemão, os trabalhadores revolucionários da Comuna, em 

sua práxis transformadora de então, já possuiriam a plena consciência 

de sua missão histórica, mesmo com o processo revolucionário em curso 

e, em larga medida, por fazer-se, postulado que apresenta uma tensão 

considerável em relação à concepção exposta em A ideologia alemã de 

que a emergência da consciência comunista de massa se daria em 

concomitância com a transformação revolucionária, ou seja, num devir 

no qual as condições objetivas e subjetivas se condicionariam 

reciprocamente.  

Em outras palavras: para o Marx de A guerra civil em França, a 

consciência comunista já estaria dada no presente, isto é, antes mesmo 

da efetivação plena e da conclusão do processo prático transformador. É 

nesse sentido que o filósofo húngaro afirma que  

 
as mesmas ideias [de A ideologia alemã] 

aparecem na avaliação da Comuna, mas desta vez 

atribuindo à classe trabalhadora, no presente, “a 

plena consciência de sua missão histórica”. Marx 

declara também que a classe trabalhadora possui a 

determinação prática de agir de acordo com essa 

consciência – bem como a capacidade de o fazer 



212 
 

 
 

sem a interferência do Estado, “em comunas auto-

operantes e auto-governadas”. Assim, começando 

cada frase com “a classe trabalhadora sabe”, ou 

“sabem”, Marx é capaz de transformar certos 

imperativos históricos vitais (cuja realização 

depende da plena articulação da “consciência 

comunista em escala maciça”) a afirmação de 

forças sociais já desenvolvidas e efetivamente 

determinadas
84

. (Ibid., idem) 

                                                           
84

 Uma passagem de A guerra civil em França, citada por Mészáros, é 

ilustrativa de sua tese. Diz Marx, em seu célebre texto: “A classe trabalhadora 

sabe que tem de superar fases diferentes de luta de classes. Eles sabem que a 

substituição das condições econômicas da escravidão do trabalho pelas 

condições de trabalho livre e associado só pode ser obra progressiva do tempo, 

[...] que ela requer não apenas uma mudança de distribuição, mas uma nova 

organização da produção, ou melhor, a libertação das formas sociais da 

produção, no trabalho organizado atual (engendrado pela indústria atual), dos 

grilhões da escravidão, de seu atual caráter de classe e de sua coordenação 

nacional e internacional harmoniosa. Sabem que esta obra de regeneração será 

muitas vezes atrasada e prejudicada pela resistência de interesses investidos e 

pelo egoísmo de classe. Sabem que a atual „ação espontânea das leis naturais do 

capital e dos bens de raiz‟ só pode ser superada pela „ação espontânea das leis 

de economia social do trabalho livre e associado‟, por meio de um longo 

processo de desenvolvimento de novas condições [...]. Mas sabem, ao mesmo 

tempo, que grandes passos podem ser dados imediatamente através da forma 

comunal da organização política, e que chegou o momento de iniciar esse 

movimento em benefício de si mesma e da humanidade” (Marx, apud Mészáros, 

Ibid., p. 344). O trecho destacado por Mészáros é do primeiro rascunho de A 

guerra civil em França. Mas essas ideias não ficaram apenas no rascunho do 

texto. Também na versão final Marx afirma que: “A classe trabalhadora não 

esperava milagres da Comuna. Os trabalhadores não têm nenhuma utopia já 

pronta para introduzir par décret du peuple. Sabem [grifo nosso] que, para 

atingir sua própria emancipação, e com ela essa forma superior de vida para a 

qual a sociedade atual, por seu próprio desenvolvimento econômico, tende 

irresistivelmente, terão de passar por longas lutas, por uma série de processos 

históricos que transformarão as circunstâncias e os homens. Eles não têm 

nenhum ideal a realizar, mas sim querem libertar os elementos da nova 

sociedade dos quais a velha e agonizante sociedade burguesa está grávida. Em 

plena consciência [grifo nosso] de sua missão histórica e com a heroica 

resolução de atuar de acordo com ela, a classe trabalhadora pode sorrir para as 

rudes invectivas desses lacaios com pena e tinteiro e do didático patronato de 

doutrinadores burgueses bem intencionados, a verter suas ignorantes platitudes 

e extravagâncias sectárias em tom oracular de infalibilidade científica” (2011, p. 



213 
 

 
 

 

Nesse sentido, o que o Marx de A guerra civil em França faz, 

segundo Mészáros, é postular “a plena realização daquela consciência 

de massa comunista cuja produção foi apresentada em A ideologia 

alemã como uma desafiadora tarefa histórica para o futuro” (2004, p. 

344) como algo já dado antes da efetivação completa do processo de 

transição socialistas. Isso está relacionado, segundo o filósofo húngaro, 

com a maneira como Marx concebe o poder político do proletariado, 

com o enaltecimento do fato de que, na Comuna, as funções do Estado 

teriam sido reduzidas a “poucas funções para propósitos nacionais 

gerais” (Marx, apud Mészáros, Ibid., p. 345) e com o esquecimento de 

que esse não pode ser o modelo do desenvolvimento futuro do Estado 

proletário, que haverá de ter “complexas funções internas e 

internacionais em circunstâncias normais” (Ibid., idem). 

Ora, nesse sentido, diz Mészáros,  

 
se a classe trabalhadora tem a missão histórica de 

realizar, com a “nova forma política”, a completa 

emancipação do trabalho, e, em consequência, a 

emancipação da sociedade como um todo contra a 

tirania social da divisão do trabalho herdada, 

como uma tarefa de tal magnitude, complexidade 

e longa escala de tempo poderia ser realizada com 

base na redução das funções do Estado a um 

mínimo absoluto simplificado? E isto tendo 

particularmente em vista o fato de que, ao mesmo 

tempo, seria preciso implementar também aquela 

“coordenação nacional e internacional 

harmoniosa” da produção e da distribuição – que, 

obviamente, representava um problema da mais 

alta complexidade – de que falava Marx. (Ibid., 

idem) 

                                                                                                                           
60). Do mesmo modo, nosso amigo e mestre Luiz Carlos Scapi parece seguir a 

linha de raciocínio de Marx quando, na Antiapresentação que faz ao livro Meta 

amor fases, de Mauro Iasi, afirma: “Poemas militantes como estes [...]/ 

precisam chegar às mãos e aos ouvidos daqueles para os quais foram feitos [...]/ 

Aos que sabem que é preciso ir mais além” (2011, p. 13). No entanto, no mesmo 

poema, alguns versos adiante, sua posição é mais próxima da de Mészáros, 

quando diz que “Onde há burguesia há poesia, unidade de contrários... porque 

há os que produzem a riqueza apropriada privadamente... esses são e saberão 

retirar do futuro e não do passado os versos do homem e mulher novos que se 

constroem pedaço a pedaço, na luta de cada dia” (Ibid., p, 14).  



214 
 

 
 

 

É claro que a dissolução final do Estado exige, de fato, a 

redução e simplificação progressivas de suas tarefas, bem como a 

transferência do poder de decisão sobre todas as esferas da atividade 

produtiva e reprodutiva humana para os produtores associados. No 

entanto, defende o filósofo húngaro, esse processo de redução e de 

simplificação não pode ser efetivado “pela imediata substituição do 

Estado como tal por uma „nova forma política‟”, o que equivaleria, na 

sua visão, a “tomar um atalho ideal em direção ao futuro” (Ibid., idem). 

Na verdade, diz Mészáros – e isto, mais uma vez, tem a ver com o ponto 

central de sua crítica a Marx no que toca à sua formulação política -, “o 

Estado só pode ser „desmantelado‟ (no processo de „desalienação‟ 

política e „comunalização‟ da sociedade na mesma proporção em que a 

divisão social do trabalho herdada seja modificada de modo 

correspondente e, assim, o metabolismo social como um todo seja 

eficazmente reestruturado” (Ibid., idem). 

Portanto, a questão decisiva, na transição socialista, não é a 

mera instauração daquilo que, na Comuna de Paris, Mészáros 

identificou como um Estado de emergência extremo, onde de imediato 

se reduziria as funções do Estado “para propósitos nacionais gerais”. O 

problema se centra em reestruturar completamente a atividade produtiva 

em âmbito nacional e internacional, quebrando a sua hierarquia 

estrutural e substituindo-a por uma forma cada vez mais horizontal de 

regulação do metabolismo social, fato que se constituiria na condição 

fundamental para o fenecimento do Estado, postulado que permite 

pensar que este seria um processo relativamente longo, complexo, 

imbuído de uma complexa reciprocidade dialética entre as atividades de 

cunho sociorreprodutivo e político, esferas que, determinando-se 

mutuamente no movimento de superação da hierarquia estrutural posta 

pelo sistema do capital, abriria a possibilidade de emersão da “nova 

forma histórica”.  

Ao longo dessa transição, ainda, é razoável supor que o Estado 

não se enfraquece de imediato, nem simplifica, de imediato, suas 

funções. Se, pelo contrário, a divisão hierárquica do trabalho não é 

radicalmente reestruturada – de novo, nos planos nacional e 

internacional -, o Estado não pode fenecer, por mais bem intencionadas 

que sejam as ações dos sujeitos revolucionários envolvidos no processo 

de transição.  

Nesse contexto, compreende-se que a consciência comunista de 

massa não pode ser um atributo já realizado no presente, isto é, no 



215 
 

 
 

momento dado em que a revolução se efetiva. Em outras palavras: 

concomitantemente à reestruturação radical da forma social vigente, a 

consciência comunista se desenvolve, portanto, a par e a passo com a 

quebra da hierarquia estrutural da divisão do trabalho, com a afirmação 

da nova estrutura produtiva e com sua consequente - e homóloga - 

“nova forma política”.  

Numa palavra, a consciência comunista não é dada de antemão, 

mas é um devir se efetivando no próprio processo de transição - que, 

frise-se, não tem nada de linear, mas comporta idas e vindas. Ou seja: os 

sujeitos da emancipação aprendem a fazer a transição... fazendo a 

transição (e não antes disto).  

A consciência comunista de massa, que pressupõe o saber do 

processo transitivo e é de grande importância par a realização da 

emancipação humana
85

, emerge no próprio processo transitivo, na sua 

relação dialética com a prática transformadora. Daí a divisa de Rosa 

Luxemburgo, que abre a parte três de O poder da ideologia: “As massas 

devem aprender a usar o poder usando o poder. Não há outro modo”. 

Outro ponto de crítica de Mészáros às concepções de transição 

de Marx diz respeito ao modo como o filósofo alemão encara o 

problema da fragmentação da classe trabalhadora, um tema conhecido 

do pensador alemão, mas que teria sido subestimado e mesmo 

insuficientemente explorado em suas investigações. De acordo com o 

filósofo húngaro, a ênfase de Marx recai sobre o proletariado enquanto 

“classe universal”, “uma caracterização plenamente adequada para 

destacar a mudança qualitativa da velha para a „nova forma histórica‟, 

mas repleta de ambiguidades e interrogações em relação às restrições 

práticas do futuro imediato” (Ibid., idem). 

Na concepção de Mészáros, Marx teria em foco constantemente 

a fragmentação existente entre capital e trabalho, mas teria 

negligenciado a fragmentação dentro da própria classe trabalhadora, 

questão que, a seu ver, representa um grande problema para o 

                                                           

85
 Segundo Mészáros, essa consciência, em seu devir dialético em relação com a 

prática transformadora, “protege as forças socialistas, envolvidas na luta, contra 

as divisões internas e o estabelecimento de novas hierarquias, em contraste com 

a visão elitista de Bakunin, pela qual a sociedade, após a conquista do poder, 

seria dominada pelos poucos autonomeados que reivindicam saber mais” (Ibid., 

idem). A consciência comunista de massa estabelece “a direção geral do 

processo” e minimiza, assim, “o perigo de recaídas e reversões sob a pressão 

das dificuldades encontradas” (Ibid., p. 346). 



216 
 

 
 

proletariado, tanto antes como depois de conquistado o poder político. 

Em razão dessa questão insuficientemente explorada, “a capacidade do 

proletariado de agir como uma força unida é pressuposta como coisa 

natural, em flagrante contraste com o campesinato” (Ibid., p. 347), que 

em seu clássico O 18Brumário de Luís Bonaparte, Marx descreve como 

batatas dentro de um saco, tal o seu grau de fragmentação e isolamento, 

que torna os camponeses incapazes de impor seus interesses em seu 

próprio nome e os leva, concomitantemente, à impossibilidade de 

representarem-se a si mesmos e à necessidade de terem de ser 

representados
86

. Mas o problema, diz Mészáros, é que “muito do que 

Marx diz aqui sobre o campesinato é igualmente válido para a classe 

trabalhadora” (Ibid., idem).  

Ou seja, essa fragmentação e isolamento das partes que 

compõem o todo da classe também a impede de “impor seus interesses 

em seu próprio nome” (Ibid., idem). Essa incapacidade de “impor seus 

interesses em seu próprio nome”, por sua vez, reforça a fragmentação e 

isolamento inerentes à classe trabalhadora no interior da ordem atual. É 

um círculo vicioso que então se estabelece. Mas este não é um círculo 

meramente conceitual, diz Mészáros, “ele é circularidade prática 

sufocante da divisão social do trabalho prevalecente” (Ibid., p. 349), e 

que, portanto, precisa de uma própria solução prática para ser superado. 

A superação desse círculo vicioso exige condições subjetivas e 

objetivas, políticas e socioeconômicas, dialeticamente interligadas.  

Nesse contexto, Mészáros segue argumentando que a possível 

maior dificuldade teórica de Marx seria, justamente, o reconhecimento 

pleno da fragmentação e estratificação do trabalho, “pois isto 

complicaria muito e abalaria fundamentalmente sua concepção da 

„forma política‟ da transição” (Ibid., idem). O filósofo húngaro assim 

exprime a sua ideia a respeito do tema: 

 
Se os interesses parciais objetivos dos vários 

grupos de trabalhadores – que surgem 

inevitavelmente da fragmentação estrutural do 

trabalho – se afirmarem sob a forma de 

reivindicações conflitantes, nesse caso o 

                                                           
86

 A esse respeito, diz Marx: “Seus representantes devem ao mesmo tempo 

aparecer [...] como uma autoridade sobre eles, como um poder governamental 

ilimitado que os protege contra as outras classes [...]. Por isso, a influência dos 

pequenos proprietários camponeses encontra sua expressão final no poder 

executivo que subordina a sociedade a si” (Marx, apud Mészáros, ibid., p. 348). 



217 
 

 
 

“interesse comum” defendido e imposto pela nova 

“forma política” não é tão evidente quanto poderia 

parecer a partir do pressuposto do trabalho 

unificado. Tal pressuposto, entretanto, sem 

justificativa, põe de lado a inevitável, e 

anteriormente reconhecida, premissa da 

fragmentação do trabalho. (Ibid., p. 349-50) 

 

Dessa perspectiva, conclui-se que uma das grandes dificuldades 

da formulação da estratégia revolucionária consiste em conhecer a fundo 

a realidade da fragmentação inerente à classe trabalhadora, como isso se 

expressa em termos de interesses parciais e, além disso, a implicação 

dessa condição – potencial e praticamente conflitante - para a 

articulação de um movimento revolucionário de transição orientado por 

um interesse verdadeiramente comum, definido pela necessidade de uma 

revolução radical em favor da efetivação da “nova forma histórica”.  

Caso não se dê a devida importância para a questão da inerente 

estratificação e fragmentação da classe trabalhadora, as consequências 

políticas serão danosas para o movimento revolucionário. Os interesses 

parciais dos diversos grupos de trabalhadores se afirmarão de modo 

conflitante, o que implicará numa determinada forma de ação por parte 

do Estado, que exercerá suas “funções tradicionais” durante todo um 

período histórico. Ele arbitrará a multiplicidade de interesses parciais 

complexos e contraditórios que ocorrem por causa da perpetuação da 

divisão social do trabalho. “É por isso que o proletariado pode
87

 - e, sob 

tais condições deve
88

 - „voltar a sua ditadura contra si mesmo‟” (Ibid., p. 

350), não por não estar a altura de algum imperativo moral de conteúdo 

socialista, mas por ser determinado pela base material, organizada, nas 

condições do sistema do capital, de uma forma em que a divisão social 

do trabalho se encontre definida pela fragmentação, hierarquia e 

dominação estrutural. Em suma, não resolver o problema da 

fragmentação interna da classe trabalhadora possibilita a realização 

daquilo que Mészáros, na esteira de Lukács, designa como a ditadura 

sobre o proletariado.  

O filósofo húngaro está a criticar, aqui, as insuficiências da 

própria teorização de Marx a respeito da classe trabalhadora no 

processo de transição, a sua intrínseca - nas condições de domínio do 

                                                           
87

 Isto é, conforme dissemos antes, tem a possibilidade, nessas circunstâncias. 
88

 Isto é, é forçado a fazer, em razão das determinações de base da forma social 

prevalecente. 



218 
 

 
 

capital - e extremamente complexa constituição contraditória. Devido a 

tal lacuna, Marx “tende a prever um curso muito menos problemático 

dos acontecimentos – como fez ao projetar a sindicalização global e a 

correspondente militância política – do que aquele que os fatos 

históricos mostram” (Ibid., p. 351). 

Depois de efetivar sua crítica àquilo que considera como sendo 

talvez a principal dificuldade da teoria de Marx, Mészáros lista os cinco 

aspectos que, na sua visão, são os principais a definir a fragmentação e a 

divisão hierárquica do trabalho. Tal fragmentação e divisão hierárquica 

ocorrem: 

 
1) Dentro de um grupo particular ou de um setor 

do trabalho. 2) Entre diferentes grupos de 

trabalhadores pertencentes à mesma comunidade 

nacional. 3) Entre corpos de trabalho de nações 

diferentes, opostos um ao outro no contexto da 

competição capitalista internacional, desde a 

escala mínima até a mais abrangente, incluindo a 

potencial colisão de interesses sob forma de 

guerras. 4) A força de trabalho dos países 

capitalistas avançados – os beneficiários relativos 

da divisão capitalista global do trabalho – em 

oposição à força de trabalho comparativamente 

muito mais explorada do “Terceiro Mundo”. 5) O 

trabalho no emprego, separado e oposto aos 

interesses objetivamente diferentes – e em geral 

política e organizacionalmente não-articulados – 

dos “não assalariados” e dos desempregados, 

inclusive as crescentes vítimas da “segunda 

revolução industrial”. (Ibid., p. 353) 

 

Essas são as “circunstâncias normais” em que a classe 

trabalhadora tem o seu ser, subordinada ao capital e ao seu Estado, e 

também à sua própria constituição contraditória interna. Apenas em 

períodos de crise (“crises estruturais profundas”, diz o filósofo húngaro), 

“quando é questionada a continuidade do funcionamento do próprio 

metabolismo social fundamental, em meio a um maciço colapso 

econômico ou como resultado da desintegração dramática do Estado 

burguês, como consequência, por exemplo, de uma guerra perdida” 

(Ibid., p. 354), o trabalho tem a possibilidade de se libertar dessas 

limitações paralisadoras e, quiçá, fazer valer com sucesso suas 



219 
 

 
 

reivindicações de ser “a única alternativa hegemônica possível à ordem 

estabelecida em todas as suas dimensões” (Ibid., idem).  

Nesse sentido, afirma Mészáros, “também a questão da sujeição 

do próprio Estado ao controle efetivo do trabalho só pode ser levantada 

nas circunstâncias de uma crise hegemônica (isto é, a crise da 

hegemonia burguesa)” (Ibid., idem). Entretanto, sublinha o autor de O 
poder da ideologia, 

 
embora o trabalho possa derrubar o Estado 

burguês e assumir o controle dos instrumentos 

políticos essenciais que regulam o metabolismo 

social, iniciando assim o necessário processo de 

reestruturação radical, o “Estado dos 

trabalhadores” não poderá jamais abolir a divisão 

social tradicional do trabalho, exceto no que se 

refere diretamente à propriedade dos meios de 

produção. A “nova forma política” também não 

pode simplesmente abolir a fragmentação e a 

divisão interna do trabalho vinculadas e 

incorporadas aos instrumentos e práticas 

produtivos tradicionais da sociedade. Estas 

mudanças envolvem todo o processo de 

reestruturação, com suas limitações objetivas e 

subjetivas que escapam, em grande medida, ao 

poder da intervenção política direta. (Ibid., idem) 

 

Nesse contexto, afirma-se aquela que, para Mészáros, talvez 

seja a maior dificuldade para a teoria socialista da transição: enfrentar o 

problema complexo da fragmentação e da divisão interna do trabalho 

sem reduzi-lo a uma questão de “apelos à consciência” dos 

trabalhadores, “defendendo a „unidade‟ como solução desejável mas 

negligenciando a base material objetiva da fragmentação existente, 

inerente à manutenção da divisão do trabalho” (Ibid., p. 357). Marx, à 

exceção do contexto polêmico imposto a ele pela necessidade de 

defender a Comuna de Paris contra a imprensa hostil da época, não fez 

apelos à consciência idealizada da classe proletária. Ao contrário, 

acreditava que o desenvolvimento da “consciência comunista de massa”, 

“associada a uma articulação institucional plenamente adequada na 

forma do sindicalismo global e da correspondente militância política” 

(Ibid., idem), se daria no processo do desenvolvimento histórico 

contraditório da ordem social capitalista.  



220 
 

 
 

O que Mészáros faz, aqui, em seu diálogo crítico com Marx, é 

sublinhar o fato de que a proposta da necessidade de uma consciência 

comunista de massa (ou, em outros termos que o filósofo húngaro usa: 

uma “consciência social totalizadora”
89

), como elemento indispensável 

para a efetivação da transição socialista, só tem sentido se se evoca, 

concomitantemente, as “mediações materiais necessárias – que buscam 

a superação da fragmentação do trabalho existente – por meio das quais 

se torna inicialmente possível o desenvolvimento dessa consciência” 

(Ibid., idem). Tal proposta é sutilmente diferente da concepção marxiana 

de que a fragmentação do trabalho seria superada pela “socialização da 

produção” capitalista, ou pela mera revolução política socialista.  

 

5.4 A síntese buscada entre Rosa Luxemburgo e Lenin: elementos 

para uma teoria política revolucionária 
 

Mészáros aprofunda suas reflexões sobre o papel das ideologias 

nas sociedades de classes no capítulo oitavo de O poder da ideologia, 

intitulado significativamente A constituição da solidariedade. Aí, 

encontramos análises que enriquecem em concretude sua formulação a 

respeito desses temas e da teoria da transição socialista. 

Nesse capítulo, Mészáros retoma as ideias estabelecidas por 

Rosa Luxemburgo no Congresso de fundação do Partido Comunista 

Alemão, servindo-se delas como fio condutor para a sua crítica da 

experiência pós-revolucionária soviética e para a formulação de 

elementos de uma teoria cuja finalidade é fornecer elementos gerais para 

a concepção de uma estratégia eficaz de luta e superação do sistema do 

capital. Leiamos o trecho mais significativo da passagem em relação ao 

que aqui visamos apresentar: 

 
Os levianos [...] imaginavam que apenas seria 

necessário derrubar o velho governo, formar um 

governo socialista e então instituir o socialismo 

por decreto. Outra ilusão? O socialismo não será e 

não poder ser estabelecido por decreto; não pode 

ser estabelecido por nenhum governo, por mais 

admiravelmente socialista que seja. O socialismo 

deve ser criado pelas massas, deve ser realizado 

                                                           
89

 Note-se que, a essa altura de sua evolução intelectual, Mészáros já substituiu 

o conceito de “consciência de classe necessária” por “consciência comunista em 

escala de massa”.  



221 
 

 
 

por todo proletário. Onde são forjadas as cadeias 

do capitalismo, lá elas devem ser rompidas. Só 

isso é socialismo, e só assim pode ser criado o 

socialismo. [...] As massas devem aprender a usar 

o poder usando o poder. Não há outro modo. [...] 

Temos de operar a partir de baixo. Aí se mostra o 

caráter de massa de nossa revolução, uma 

revolução que tem como objetivo a transformação 

de toda a estrutura da sociedade. Por isso é 

característico da moderna revolução do 

proletariado que devemos efetuar a conquista do 

poder político, não a partir de cima, mas a partir 

de baixo. [...] O que nos compete agora é 

concentrar deliberadamente todas as foças do 

proletariado para um ataque às verdadeiras bases 

da sociedade capitalista. Ali, na raiz, onde o 

empregador individual se confronta com seus 

escravos assalariados; na raiz, onde todos os 

órgãos executivos do domínio direto de 

propriedade se confrontam com o objeto deste 

domínio, se confrontam com as massas; ali, passo 

a passo, devemos tomar os meios de poder dos 

dominadores, devemos tomá-los em nossas mãos. 

(Luxemburgo, apud Mészáros, Ibid., p. 362-3) 

 

Esse pressuposto é central, entre outras coisas, para um dos 

pontos que Mészáros deseja afirmar, na esteira dos ensinamentos de 

Marx, nesse contexto da sua obra: as revoluções socialistas têm que 

colocar em primeiro plano de seus objetivos a exigência da efetivação 

da emancipação econômica das classes trabalhadoras, ao passo que 

qualquer movimento político realizado nesse sentido precisa estar 

subordinado como meio em relação a esse objetivo primordial. A 

obnubilação desse aspecto da teoria fez com que, em dadas 

circunstâncias, viessem à tona inúmeros problemas para as experiências 

revolucionárias das primeiras décadas do século XX. O filósofo 

húngaro, nesse contexto, tem a atenção presa ao caso da Revolução 

Russa de outubro de 1917, que teve como principal dirigente um líder de 

“grandeza shakespeariana” e “gênio da estratégia realista”: Lenin. A 

fonte teórica na qual Mészáros bebe para avaliar essa grande experiência 

histórica é, além de Marx, Rosa Luxemburgo. 

Mészáros se apoia em ambos para defender firmemente a tese 

de que “a emancipação econômica das classes trabalhadoras é o grande 

fim ao qual todo movimento político deve estar subordinado como um 



222 
 

 
 

meio” (Ibid., p. 391-2), mas é a partir de Rosa Luxemburgo, 

especificamente, que o filósofo húngaro desenvolverá as reflexões que 

concernem ao problema da organização conveniente “a um movimento 

de massa firmemente arraigado nos princípios [socialistas]” (Ibid., p. 

392). 

Rosa Luxemburgo, como se sabe, era de opinião que o desafio 

do movimento socialista era encontrar um caminho que superasse dois 

obstáculos, quais sejam: “abandonar o caráter de massa do partido [e] 

abandonar seu objetivo final, caindo no reformismo burguês ou no 

sectarismo, anarquismo ou oportunismo” (Luxemburgo, apud Mészáros, 

Ibid., p. 392). Com efeito, nas Questões de organização da social-
democracia russa, a autora judia-polonesa-alemã assim se posiciona: 

 
Por um lado, temos a massa; por outro, seu 

objetivo histórico, localizado fora da sociedade 

existente. Por um lado, a luta do dia-a-dia; por 

outro, a revolução social. São estes os termos da 

contradição dialética por intermédio da qual o 

movimento socialista abre seu caminho. Portanto, 

este movimento pode avançar melhor 

esgueirando-se por entre os dois perigos pelos 

quais está sendo constantemente ameaçado. Um 

deles é a perda do seu caráter de massa; o outro, o 

perigo de se tornar um movimento de reforma 

social burguesa. Por isso, é ilusório, e contrário à 

experiência histórica, esperar fixar de uma vez por 

todas, a direção da luta socialista revolucionária 

com a ajuda de meios formais, com os quais se 

espera proteger o movimento dos trabalhadores 

contra todas as possibilidades de digressão 

oportunista
90

. (Luxemburgo, apud Mészáros, Ibid., 

p. 392-3)  

 

A orientação de Rosa Luxemburgo que, aqui, segundo 

Mészáros, define a linha do movimento socialista como movimento de 

massa, segue a linha estabelecida por Marx e Engels muitos anos antes, 

quando diziam que a práxis revolucionária se desenvolve a par e a passo 

com a formação de uma consciência de massa socialista. Tal 

                                                           
90

 Para um entendimento do contexto histórico no qual são formuladas as ideias 

políticas de Rosa Luxemburgo, é útil ler Loureiro (2005) e Ettinger (1989). 



223 
 

 
 

concepção, ainda conforme o filósofo húngaro, implicava uma 

correspondente conceituação do poder real: 

 
Nesse sentido, embora Rosa Luxemburgo 

estivesse totalmente consciente da necessidade de 

conquistar e manter o poder do Estado (de uma 

forma fundamentalmente alterada, ou seja, para o 

propósito da reestruturação radical da ordem 

socioeconômica e por tanto tempo quanto durasse 

tal reestruturação), ela compreendia a tarefa como 

a transferência de todo o poder para o corpo 

social, associada à eliminação da separação entre 

os poderes legislativo e executivo pela 

incorporação efetiva destes nas massas do povo 

trabalhador. (Ibid., p. 393) 

 

Apesar de longa, é importante transcrever, nesse contexto, a 

citação feita por Mészáros na qual a célebre dirigente comunista expõe 

sua concepção estratégica: 

 
Temos de tomar o poder, e a questão da tomada 

do poder assume o seguinte aspecto: o que, em 

toda a Alemanha, cada conselho de trabalhadores 

e de soldados pode conseguir? Aí se encontra a 

fonte do poder. Devemos minar o Estado burguês 

em toda parte, pondo um fim à divisão dos 

poderes públicos, à separação entre os poderes 

legislativo e executivo. Estes poderes devem ficar 

unidos nas mãos dos conselhos de trabalhadores e 

de soldados [...]. Para nós, a conquista do poder 

não será efetuada de uma só vez. Será um ato 

progressivo, pois devemos progressivamente 

ocupar todas as posições do Estado capitalista, 

defendendo com unhas e dentes cada uma de que 

nos apoderarmos. Além disso, em minha opinião e 

naquela de meus companheiros mais chegados de 

partido, a luta econômica também será efetuada 

pelos conselhos de trabalhadores. A decisão das 

questões econômicas, assim como a contínua 

expansão da área desta decisão, deve ficar nas 

mãos dos conselhos de trabalhadores. Os 

conselhos devem ter todo o poder no Estado. É 

para esses objetivos que devemos dirigir nossas 

atividades no futuro imediato, e é óbvio que, se 



224 
 

 
 

seguirmos esta linha, não pode deixar de haver 

uma enorme e imediata intensificação da luta. 

Pois, passo a passo, por meio da luta corpo a 

corpo, em todas as províncias, em todas as 

cidades, em todas as aldeias, em todas as 

comunas, todos os poderes do Estado têm de ser 

transferidos, pouco a pouco, da burguesia para os 

conselhos de trabalhadores e soldados. [...] A 

história não vai tornar nossa revolução tão fácil 

como as revoluções burguesas. Nessas revoluções, 

bastava derrubar o poder oficial que estava no 

centro e substituir uma dúzia de autoridades. Nós, 

porém, temos de trabalhar a partir da base. Aí se 

mostra o caráter de massa de nossa revolução, 

que pretende transformar toda a estrutura da 

sociedade. É característico da revolução proletária 

moderna que a conquista do poder político se 

efetue, não a partir de cima, mas a partir da 

própria base. (Luxemburgo, apud Mészáros, ibid., 

idem) 

 

Esse conjunto de ideias, diz o filósofo húngaro, que envolve 

todas as questões de importância prática vital para o movimento 

revolucionário socialista, exposto de modo coerente, dialético e claro, 

“com relação às perspectivas a longo prazo da transformação socialista 

vindoura, ainda não foi superado [grifo nosso]” (Ibid., p. 394).  

 Tais concepções serviram de fio condutor para a crítica 

efetivada por Rosa Luxemburgo à experiência da Revolução Russa, que 

ela reconhecia estar lutando à sombra do “fracasso do proletariado 

alemão e da ocupação da Rússia pelo imperialismo alemão” 

(Luxemburgo, apud Mészáros, ibid., p. 395). Nesse sentido, a dirigente 

comunista, apesar de elogiar a “força exemplar na ação” e a 

“inquebrantável lealdade ao socialismo internacional” expressos pelos 

bolcheviques, apontou o limite de sua experiência: “O perigo começa 

apenas quando fazem da necessidade uma virtude e querem congelar em 

um sistema teórico completo todas as táticas que estas circunstâncias 

fatais os obrigaram a adotar, e querem recomendá-las ao proletariado 

internacional como um modelo das táticas socialistas” (Luxemburgo, 
apud Mészáros, ibid., p. 396). 

Ou seja, o conjunto de ações implementado pelos bolcheviques, 

na situação específica da Rússia, numa revolução que se desenvolvia 

sem o acompanhamento da desejada vitória revolucionária na 



225 
 

 
 

Alemanha, apesar de, com todas as suas contradições, ter conseguido se 

efetivar no grande país eslavo, não poderia ser recomendada como 

modelo para as demais organizações do proletariado internacional. Daí o 

perigo detectado por Rosa Luxemburgo de se fazer “da necessidade uma 

virtude”, isto é, de se fazer das práticas necessárias impostas pelas 

condições objetivas da revolução na Rússia um exemplo a ser copiado 

em situações históricas diferentes
91

. Essas são algumas das concepções 

que levam Mészáros - que também assume como suas tais perspectivas - 

a dizer que Rosa Luxemburgo estava, em termos de teoria 

revolucionária, à frente de seu tempo, isto é, que “sob certos aspectos 

importantes, o seu tempo ainda não chegou” (Ibid., p. 397). 

É claro que, ao se fazer o balanço crítico da experiência 

revolucionária russa e de sua formulação teórica, levada a cabo pelos 

bolcheviques, não se pode desprezá-las por completo, nem muito menos 

virar as costas para os elementos que, oriundos dessa complexidade 

histórica, são fecundos para se pensar a atualidade da revolução 

socialista. Nesse sentido, Mészáros procura um balanço crítico a 

respeito, buscando uma síntese criativa entre as elaborações teóricas de 

Lenin e Rosa Luxemburgo. Para o filósofo húngaro, as principais 

diferenças existentes entre esses personagens trágicos da história do 

movimento socialista residia no fato de que suas teorias eram o “reflexo 

preciso das características objetivas extremamente contrastantes de seus 

países na estrutura estratégica do capital global” (Ibid., p. 399).  

Ou seja, a raiz das divergências a respeito dos problemas de 

cunho organizativo, estratégico e, de modo geral, em termos de teoria da 

transição, se situava na realidade material dos países em que ambos os 

revolucionários atuavam e que buscavam compreender concretamente. 

                                                           
91

 Mészáros, nesse contexto, sublinha que “Lenin explicitamente reivindicava o 

status de modelo para a experiência russa, apresentada como o „futuro próximo 

e inevitável‟ das sociedades capitalistas avançadas do Ocidente, apesar de suas 

escrupulosas reservas quanto ao atraso extremo de seu país” (p. 404). Com 

efeito, a passagem citada pelo filósofo húngaro da obra Esquerdismo, a doença 

infantil do comunismo é significativa a esse respeito. Nela, diz Lenin: “No 

momento atual da história, é o modelo russo que revela a todosos países algo 

altamente significativo acerca de seu futuro próximo e inevitável. Os 

trabalhadores progressistas em toda parte há muito compreenderam isso; e mais 

intuíram isso com seu instinto revolucionário de classe do que propriamente o 

compreenderam. Aí está a „importância‟ internacional (no sentido estrito da 

palavra) do poder soviético e dos princípios fundamentais da teoria e da tática 

bolcheviques” (Lenin, apud Mészáros, Ibid., p. 401). 



226 
 

 
 

Nesse sentido, as elaborações diferentes eram o produto de condições 

materiais diferentes, bastante acentuadas, nesse caso, entre Alemanha e 

Rússia, se levarmos em consideração a posição de ambos os países no 

sistema do capital global (posição central, no caso da Alemanha, e 

periférica, no caso da Rússia). 

Nesse contexto, no seu movimento de análise entre as 

formulações de Lenin e Rosa Luxemburgo, Mészáros detecta aquilo que 

seria a grande virtude (e a grande diferença) dos dois dirigentes, e que 

também serviria de fundamento para uma possível síntese entre as 

teorias de ambos. Diz o filósofo húngaro, nesse sentido: 

 
Do ponto de vista metodológico, a maior 

habilidade de Lenin era a sua incomparável 

percepção das especificidades históricas e sociais 

e das possibilidades práticas imediatas que 

poderiam ser delas derivadas. Rosa Luxemburgo, 

ao contrário, orientou-se para os marcos das 

tendências históricas mais amplas, frequentemente 

desafiando a realidade histórica corrente. (Ibid., p. 

402) 

 

Essa avaliação, bem como suas implicações para a formulação 

de uma teoria política revolucionária sintética em relação às concepções 

de Lenin e Rosa Luxemburgo, fica mais clara à medida que Mészáros 

prossegue sua argumentação. No seu entendimento, apesar da diferença 

entre ambos os teóricos, seria errôneo lançar um contra o outro se se 

quiser fazer um balanço frutífero de suas ideias para a elaboração de 

uma teoria revolucionária na atualidade. O que se verifica, na verdade, é 

que, segundo o filósofo húngaro,  

 
foi precisamente a complementaridade essencial 

de suas perspectivas contrastantes – isto é, a 

necessidade objetiva de sustentar ambas ao 

mesmo tempo, com igual autenticidade e 

integridade, sem a possibilidade de conciliar as 

diferenças – que nos forneceu a medida real dos 

obstáculos que desafiavam o movimento socialista 

internacional em seu mandato histórico de superar 

o domínio do capital. (Ibid., p. 404) 

 



227 
 

 
 

Essa postulada complementaridade entre as perspectivas de 

Lenin e Rosa Luxemburgo é que serve de fio condutor para Mészáros 

articular sua formulação sintetizadora. Diz ele: 

 
Identificar-se com as perspectivas de Lenin ou 

Luxemburgo, uma contra a outra, sem reconhecer 

ao mesmo tempo os aspectos problemáticos e 

historicamente determinados de cada um deles, 

seria um ato completamente unilateral. Só os dois 

juntos, em sua complementaridade como 

corretivos recíprocos um do outro, podem compor 

uma visão estratégica plenamente adequada. [...] 

Manter juntas estas duas perspectivas, em uma 

visão unificada, não é tarefa fácil. Só é possível se 

tivermos em mente as circunstâncias específicas 

[...] que as separavam, juntamente com a dinâmica 

de transformações globais que produz o quadro de 

sua necessária complementaridade. (Ibid., p. 405) 

 

Nesse contexto, em seu esforço de realizar um balanço sintético 

entre as teorias de Lenin e Rosa Luxemburgo
92

, à luz das condições 

                                                           
92

 Michael Löwy, estudioso da obra de Rosa Luxemburgo, assim resume as 

ideias da líder revolucionária spartaquista, contrapondo-as com as do grande 

dirigente bolchevique: “Essa pedagogia dialética da luta [teorizada por Rosa 

Luxemburgo] é também uma dos principais eixos da polêmica com Lenin, em 

1904: „É somente no curso da luta que o exército do proletariado se recruta e 

que ele toma consciência dos fins dessa luta. A organização, a conscientização 

[Aufklärung] e o combate não são fases distintas, mecanicamente separadas no 

tempo [...] mas apenas aspectos diversos de um único e mesmo processo‟. É 

claro que a classe pode se equivocar no curso desse combate, mas, em última 

análise, „os erros cometidos por um movimento realmente revolucionário são 

histórica e infinitamente mais fecundos e valiosos que a infalibilidade do 

melhor „Comitê Central‟. A autoemancipação dos oprimidos implica a 

autotransformação da classe revolucionária por sua experiência prática; esta, por 

sua vez, produz não só a consciência – tema clássico do marxismo -, mas 

também a vontade. „O movimento histórico-universal [Weltgeschichttlich] do 

proletariado até sua vitória é um processo cuja particularidade reside no fato de 

que aqui, pela primeira vez na historia, as próprias massas populares impõem 

sua vontade contra as classes dominantes [...]. Entretanto, as massas não podem 

conquistar essa vontade senão na luta quotidiana com a ordem estabelecida, isto 

é, no quadro dessa ordem‟. Poderíamos comparar a visão de Lenin com a de 

Rosa Luxemburgo na seguinte imagem: para Vladimir Illich, redator do jornal 

Iskra, a centelha revolucionária é trazida pela vanguarda política organizada, de 



228 
 

 
 

                                                                                                                           
fora para dentro das lutas espontâneas do proletariado; para a revolucionária 

judeu-polaca, a centelha da consciência e da vontade revolucionária se acende 

no combate, na ação de massas. É verdade que sua visão do partido como 

expressão orgânica da classe correspondia mais à situação na Alemanha do que 

na Rússia ou Polônia, onde já se colocava a questão da diversidade de partidos 

em relação ao socialismo” (2015). Löwy ressalta as sutilizas e diferenças do 

pensamento de Rosa Luxemburgo sublinhando o fato de que, para ela, o 

processo de tomada de consciência e a sua generalização vêm mais da ação 

autônoma das massas e no curso da própria revolução do que da atividade 

“esclarecedora” do partido. A “faísca incendiária da vontade consciente”, que 

faz explodir a pólvora seca das condições materiais, é produzida por uma 

“grande cadeia de poderosas lutas”, onde o proletariado internacional faz seu 

aprendizado sob a direção do partido no sentido de tomar em suas mãos sua 

própria história. Diz, nesse sentido, o sociólogo brasileiro: “dessa premissa 

decorre sua [de Rosa Luxemburgo] crítica àqueles que baseiam sua estratégia 

política numa superestimação do papel da organização na luta de classes – que 

se acompanha em geral da subestimação do proletariado não organizado -, 

esquecendo a ação pedagógica da luta revolucionária: „Seis meses de revolução 

farão mais para a educação das massas atualmente não organizadas do que dez 

anos de reuniões públicas e distribuição de panfletos‟” (Ibid.). Daí a grande 

importância dada por Rosa Luxemburgo às liberdades democráticas no processo 

de luta pelo socialismo, pois, como explica Löwy, “sem liberdades democráticas 

é impossível a práxis revolucionária das massas, a autoeducação popular pela 

experiência prática, a autoemancipação revolucionária dos oprimidos e o 

próprio exercício do poder pela classe trabalhadora” (Ibid.) – estes pontos do 

pensamento de Rosa Luxemburgo também são ressaltados por Loureiro (1998) 

e Loureiro (2004). Finalmente, pergunta-se Löwy: “Então Rosa Luxemburgo é 

espontaneísta? Não é bem assim. Nessa brochura sobre Greve de massas, 

partido e sindicatos (1906), ela insiste que o papel da „vanguarda consciente‟ 

não é esperar „com fatalismo‟ que o movimento popular espontâneo „caia do 

céu‟. Ao contrário, seu papel é precisamente „preceder [vorauseilein] a 

evolução das coisas e tentar acelerá-la‟. Ela reconhece que o partido socialista 

deve tomar „a direção política‟ da greve de massas, o que consiste em „dar à 

batalha sua palavra de ordem, sua tendência, assim como a tática de luta 

política‟; chega a afirmar que a organização socialista é „a vanguarda 

[Vorhut]dirigente de todo o povo trabalhador‟ e que a „clareza política, a força, a 

unidade do movimento resultam precisamente dessa organização‟” (Ibid.). 

Acreditamos que Mészáros está muito próximo dessa visão luxembrugueana da 

unidade dialética entre fatores subjetivos e objetivos para a revolução socialista, 

visão esta sintetizada na ideia da auto-emancipação dos trabalhadores por meio 

da práxis radical contra o sistema do capital. A seguinte passagem, desenvolvida 

com base nas ideias do famoso texto Panfleto Junius,é significativa a esse 

respeito: “No caso de alguém imaginar que Luxemburgo estava pensando em 



229 
 

 
 

                                                                                                                           
necessidades mecânicas [que levariam a história ao socialismo] que excluíam ou 

mesmo subestimavam o papel da ação humana, vale a pena recordarmos o que 

ela exclamou: „ocorreu uma tragédia mundial; a capitulação da 

Socialdemocracia‟. E quando falou da inflexível alternativa com que se 

defrontava a humanidade, socialismo ou barbárie, mais uma vez atribuiu a 

„inevitabilidade‟ à escolha do agente histórico progressista, insistindo que „Este 

é o dilema da história mundial, a sua inevitável escolha, cujos pratos estão 

tremendo na balança, aguardando a decisão do proletariado‟. E foi ainda mais 

longe em sua caracterização do modo como as grandes crises históricas se 

desenvolvem: „As revoluções não são „feitas‟ e os grandes movimentos do povo 

não são produzidos de acordo com receitas técnicas que repousam nos bolsos 

dos líderes partidários. Pequenos círculos de conspiradores podem organizar um 

motim para um certo dia e uma certa hora, podem dar a seu pequeno grupo de 

adeptos o sinal para começar. Os movimentos de massa em grandes crises 

históricas não podem ser iniciados por tais medidas primitivas. A mais bem 

preparada das greves gerais pode fracassar lamentavelmente no exato momento 

em que os líderes do partido derem o sinal, entrar em colapso absoluto antes do 

primeiro ataque. O sucesso dos grandes movimentos populares depende, 

sempre, do próprio tempo, e a circunstância de seu início é decidida por vários 

fatores econômicos, políticos e psicológicos. O grau de tensão entre as classes, o 

grau de inteligência das massas e o grau de maturidade de seu espírito de 

resistência – todos estes fatores, que são incalculáveis, são premissas que não 

podem ser artificialmente criadas por nenhum partido. É esta a diferença entre 

as grandes revoltas históricas e as pequenas demonstrações que um partido bem 

disciplinado pode realizar em tempos de paz, atuações ordeiras e bem treinadas, 

respondendo obedientemente ao bastão que está nas mãos dos líderes do 

partido. O próprio grande momento histórico cria as formas que levarão os 

movimentos revolucionários a um resultado bem-sucedido, cria e improvisa 

novas armas, enriquece o arsenal do povo com armas ignoradas pelos partidos e 

seus líderes‟” (2004, p. 403). Finalmente, devemos sublinhar que tais avaliações 

não são ponto pacífico entre os marxistas. Em relação a Lenin, uma posição um 

pouco diferente da de Löwy é fornecida por Florestan Fernandes que, ao tratar 

da questão da “faísca”, minimiza a “oposição” entre partido e proletariado 

(respectivamente, o fora e o dentro em relação aos quais se situa a consciência 

de classe) dizendo que a expansão da consciência do proletariado de “fora para 

dentro” significa que as tarefas desempenhadas pelo partido teriam um “teor 

pedagógico” e que não seriam o polo decisivo, e sim que o próprio “proletariado 

[seria o] sujeito da ação revolucionária em escala coletiva, já que de sua 

impulsão dependeria a vitória da revolução proletária ou da contrarrevolução. 

Por conseguinte, as relações do partido revolucionário do proletariado com sua 

base e com a massa eram definidas segundo um esquema dialético: para dirigir 

o processo político, aquele partido teria de sintonizar-se com a classe operária e 

com as massas, acompanhando as evoluções de sua aprendizagem e de sua 



230 
 

 
 

históricas concretas nas quais foram formuladas, Mészáros faz uma 

afirmação aparentemente paradoxal e contundente: “Rosa Luxemburgo 

estava certa ao estar errada e Lenin estava errado ao estar certo” (Ibid., 

p. 405) – e procede, evidentemente, em seguida, no sentido de esclarecê-

la. 

Nesse sentido, o filósofo húngaro afirma que o dilema dos 

célebres líderes revolucionários socialistas dizia respeito à possibilidade 

de se iniciar um ataque socialista à ordem social do capital numa época 

em que esta se mostrava capaz de se expandir e consolidar suas 

exigências pelo mundo inteiro, a despeito de suas inerentes 

contradições. Como operar a ruptura no sentido da transição 
socialista? - tal era a questão que os militantes da causa comunista se 

punham, junto com a exigência de aproveitar as oportunidades 

produzidas pelas contradições da rivalidade imperialista. 

                                                                                                                           
socialização política através das flutuações da luta de classes” (1978, p. 19). E 

Marcelo Braz, por sua vez, assinala que “a tarefa do partido de vanguarda é 

exatamente atuar sobre essa realidade operária de modo a explicitar, a todo 

tempo, a natureza intrinsecamente exploradora e desigual da ordem burguesa, 

preparando politicamente o conjunto do proletariado para o momento dos 

embates decisivos que podem emergir tanto por meio de agitações políticas 

provocadas pelo partido quanto irromper espontaneamente do seio das 

contradições de classes engendradas na cotidianidade capitalista. O „elemento 

espontâneo‟ como o „embrião da consciência‟ – tal como afirmara Lenin – só se 

põe como tal – ou seja, a consciência de classe só pode brotar das ações 

espontâneas – se o partido estiver preparado como organização de vanguarda da 

classe operária, o que significa estar em condições de fazer de seu programa (de 

suas estratégias e táticas) os próprios objetivos do proletariado. Aqui se 

encontra a perspectiva que, aliás, Lenin herda de alguma maneira e Kautsky – 

para quem a consciência de classe deve ser atribuída, deve vir de fora -, de que 

a consciência de classe revolucionária não é algo que nasce do próprio operário 

ou algo que ele possa por si só alcançar. A consciência de classe, em seu mais 

alto nível político, só pode surgir no proletariado a partir do e pelo partido 

revolucionário – o que não pode significar que é o partido que faz a revolução: 

„a emancipação dos trabalhadores só pode ser obra dos próprios trabalhadores‟. 

Não há, então, nenhuma oposição entre espontaneidade das massas e 

organização política revolucionária de vanguarda precisamente porque elas se 

complementam, no sentido de que o partido, a partir do „elemento espontâneo‟, 

apoiando-se sobre suas iniciativas, amplia-o, o faz ser suplantado pelo 

proletariado organizado e consciente, aproximando-o progressivamente das 

questões mais decisivas da luta política revolucionária, da própria revolução 

como superação da ordem do capital através da destruição do poder político de 

classe da burguesia” (2011, p. 82-3). 



231 
 

 
 

Lenin, nesse contexto, “dotado de extraordinário senso de 

oportunidade e se concentrando nas determinações historicamente 

específicas e viáveis, tanto táticas quanto organizacionais” (Ibid., p. 

406), enfatizou o concreto a fim de maximizar o impacto prático da 

intervenção política consciente, apoderando-se daquilo que ele 

designava como o “elo mais próximo da cadeia” (Lenin, apud Mészáros, 

Ibid., p. 405). 

 Já Rosa Luxemburgo, diz Mészáros, sem deixar também de 

visar o concreto, articulava sua teoria de modo a apoiar-se naquilo que 

podia ser considerado, aos olhos de Lenin, como algumas “verdades 

abstratas”, tais como a que estabeleceu em sua brochura sobre as 

Questões organizacionais da social-democracia russa, onde afirma: “a 

classe trabalhadora exige o direito de cometer seus erros e aprender com 

a dialética da história. Falemos claro. Historicamente, os erros 

cometidos por um movimento realmente revolucionário são 

infinitamente mais frutíferos do que a infalibilidade do mais hábil 

comitê central” (Luxemburgo, apud Mészáros, ibid., p. 407). 

Para Mészáros, Lenin não poderia jamais aceitar tais “verdades 

abstratas”
93

, visto que 

                                                           
93

 O termo “verdade abstrata”, como elemento condenatório de algumas das 

proposições de Rosa Luxemburgo, é de autoria de Lenin. Mészáros demonstra 

isso citando uma passagem de Um passo adiante, dois passos atrás: resposta a 

Rosa Luxemburgo, de autoria do líder revolucionário bolchevique: “Não existe 

verdade abstrata, pois a verdade é sempre concreta. A camarada Rosa 

Luxemburgo ignora inteiramente os fatos concretos de nossa luta partidária e se 

põe a discursar de modo grandiloquente sobre questões que simplesmente não 

podem ser discutidas a sério” (Lenin, apud Mészáros, ibid., idem). Mas, 

acrescenta Mészáros em seguida: “Um exame cuidadoso das controvérsias 

políticas entre Lenin e Luxemburgo mostra que, na maior parte dos casos, as 

circunstâncias exigiam a insuperável compreensão que Lenin tinha da dimensão 

concreta das coisas, caso se desejasse triunfar sobre o poderoso adversário 

histórico. Na verdade, tornando as coisas ainda mais paradoxais, às vezes 

descobrimos que a própria Rosa Luxemburgo, em situações históricas concretas 

de grande adversidade, foi forçada a modificar sua posição geral e chegar mais 

ou menos às mesmas conclusões que Lenin. Como exemplo, podemos pensar 

em sua rejeição crítica – e autocrítica – da „ilusão da unidade‟, abandonada 

depois de um „despertar amargo de nossos sonhos‟ [...]. Isso estava 

perfeitamente em harmonia com a posição de Lenin, que ela não pôde aceitar na 

época de seus desentendimentos mais extremos, sobre a questão da reforma 

organizacional e da unidade do partido. Foram estas as palavras de Lenin: „A 

unidade é uma grande coisa e um grande lema. Mas o que a causa dos 



232 
 

 
 

os “erros infinitamente mais frutíferos” do 

movimento revolucionário não são cometidos em 

um terreno que favoreça historicamente as forças 

socialistas. São cometidos (ou evitados com maior 

ou menor êxito) sob condições “necessariamente 

prematuras” – como Rosa Luxemburgo observou, 

de modo correto, em sua crítica a Kautsky – que, 

na verdade, sempre favorecem o impiedoso 

adversário. (Ibid., p. 407) 

 

Nesse sentido, no contexto temporal mais restrito, das 

“condições necessariamente prematuras”, que são onde as revoluções 

ocorrem, pode-se considerar, tomando como referência a perspectiva de 

Lenin, de que Rosa estivesse “errada” no que toca sua posição 

“abstrata” de defender o “direito” de errar por parte da classe 

trabalhadora, “direito” esse frequentemente exercido na espontaneidade 

da ação e que traz, não raro, para o movimento socialista histórico, 

tremendas e dolorosas derrotas, uma das quais a própria Rosa 

Luxemburgo testemunhou com sua trágica experiência pessoal.  

No entanto, diz Mészáros, “a verdade histórica, em sua 

determinação temporal mais ampla, só poderia estar do lado da 

insistência „insensata‟ – e realmente prematura – de Rosa Luxemburgo 

sobre o „direito‟ da classe trabalhadora „de cometer seus erros e 

aprender com a dialética da história‟” (Ibid., idem). E prossegue o 

filósofo húngaro: 

 
Em última análise, sem aprender as lições que 

podem e devem ser tiradas da interação e da 

reação dialética entre os resultados sempre 

renovados das políticas adotadas e o agente 

coletivo conscientemente envolvido na realização 

dessas políticas, e também responsável por elas – 

por mais dolorosas que possam ser, de início, as 

lições aprendidas no curso desse processo -, os 

trabalhadores não têm a menor condição de 

“aprender a usar o poder usando o poder”: uma 

necessidade absoluta para que as massas 

populares possam realizar, por si, o objetivo 

socialista fundamental de transformar “de cima a 

baixo as condições de sua existência industrial e 

                                                                                                                           
trabalhadores necessita é a unidade dos marxistas, não a unidade entre os 

marxistas e os oponentes e deturpadores do marxismo‟” (Ibid., idem). 



233 
 

 
 

política, e, consequentemente, toda a sua maneira 

de ser”. (Ibid., p. 407) 

 

Portanto, se considerarmos uma escala temporal mais ampla, 

temos que concordar com a proposição de Rosa Luxemburgo de que os 

erros da classe trabalhadora – analisados, compreendidos e tomados 

criticamente como fonte de reelaborações conceituais mais altas e 

concretas – estão, de fato, justificados, na medida em que são eles que 

permitem que a classe aprenda a usar o poder por meio do exercício do 

próprio poder. Nesse sentido, a proposição luxemburguiana, “abstrata” 

(e “errada”) para uma escala de tempo mais restrita, adquire uma 

surpreendente concretude se se leva em consideração uma 

“determinação temporal mais ampla”, e a sua aparente “insensatez” se 

revela, na verdade, como grande lucidez – portanto, como uma posição 

acertada. 

Por essa mesma razão, no que se refere à posição de Lenin, a 

sua grande ênfase estratégica na apreensão do concreto da situação em 

que se encontrava (uma postura correta na visão de Mészáros) também 

deveria ser avaliada em conformidade com a perspectiva de uma 

“determinação temporal mais ampla”, e aqui veremos que essa posição 

correta necessita, ela mesma, paradoxalmente, de uma correção – mas 

não no sentido de ser retificada por uma orientação para o “abstrato”, e 

sim uma orientação para o geral, como afirma o filósofo húngaro. Nesse 

sentido, escreve o autor de O poder da ideologia: 

 
Embora Lenin estivesse certo ao insistir em que, 

nas circunstâncias prevalecentes, era impossível 

chegar a uma unidade politicamente viável entre 

os marxistas e os oponentes e deturpadores do 

marxismo, a “verdade concreta” desta proposição 

(uma verdade completamente negativa, embora 

necessária) possuía uma importância histórica 

muito limitada, pois quase não levava em 

consideração a questão monumental de como 

fazer convergir a vanguarda marxista, 

relativamente pequena, e as amplas massas de 

não-marxistas no curso da difícil transição para a 

sociedade socialista. (Ibid., idem)    

 

Ou seja, em relação à questão da necessidade de unidade entre a 

vanguarda marxista e a massa de não-marxistas, Lenin era de opinião de 

que, nas circunstâncias prevalecentes de então, isso não era possível – e 



234 
 

 
 

nisso Lenin estava certo, diz Mészáros. Mas a correção dessa proposta – 

dessa “verdade concreta” -, segundo o filósofo húngaro possuía uma 

validade histórica muito limitada, visto que, numa perspectiva temporal 

mais ampla, concernente ao período tendencialmente longo no qual deve 

se efetivar a transição socialista, é de extrema necessidade resolver a 

questão da articulação entre os marxistas e a ampla massa de sujeitos 

que não tem como orientação teórica o materialismo histórico. Nesse 

sentido, portanto, Lenin estava “errado”, e sua posição carece de 

retificação.  

Dessa maneira, fica patente a tese de Mészáros de que “Rosa 

Luxemburgo estava certa ao estar errada e Lenin estava errado ao estar 

certo”. Eis como o filósofo húngaro sintetiza o seu raciocínio: 

 
Os diagnósticos de Rosa Luxemburgo se 

revelaram corretos em uma base histórica de 

longo prazo, a despeito de serem com frequência 

altamente questionáveis (e, neste sentido, errados) 

como práticas políticas e táticas viáveis para o 

futuro imediato. Do mesmo modo, e pela mesma 

razão, o princípio orientador de Lenin – que, de 

maneira negativa, identificava a verdade geral (a 

necessária estrutura geral das verdades concretas) 

com a “verdade abstrata”, sumariamente 

descartada – acabou por se revelar inadequada 

como estratégia realmente generalizável, e por 

isso válida para a época, isto é, como “modelo” 

representativo, se não do “futuro próximo”, ao 

menos do “futuro inevitável” das várias 

sociedades capitalistas. Sendo o resultado de 

especificidades e restrições sócio-históricas 

desfavoráveis, este princípio orientador revelou-se 

inadequado enquanto generalização da “verdade 

concreta” não-generalizável, ainda que tivesse de 

ser seguido com sincera dedicação e sacrifício nas 

circunstâncias históricas dadas. Enquanto era 

posto em prática como o único curso de ação 

taticamente viável, necessário para romper o 

estrangulamento do capital global “no elo mais 

débil da cadeia”, não pôde deixar de legar, ao 

mesmo tempo – por causa das limitações inerentes 

da referida concretude histórica, 

problematicamente generalizadas sob a força de 



235 
 

 
 

“circunstâncias inevitáveis” -, enormes problemas 

ao futuro. (Ibid., p. 408) 

 

Com tais reflexões, aprofunda-se em concretude a teorização 

política de Mészáros. A complementaridade proposta pelo filósofo 

húngaro entre as formulações de Lenin e Rosa Luxemburgo ganha 

contornos mais nítidos através dessa síntese peculiar. Nesse contexto, o 

momento predominante da nova formulação é calcado na proposta 

luxemburgueana, a sua verdade geral, válida para uma base histórica de 

longo prazo, que estabelece que a consciência comunista de massa surge 

através de um longo processo de enfrentamento prático contra a ordem 

do capital, na qual as condições econômicas são revolucionadas pelas 

massas, num movimento onde a revolução política serve como meio, 

mas não como objetivo supremo. Em suma, 

 
exercendo o poder, a massa deve aprender a 

exercer o poder. Não há nenhum outro meio de 

lhe ensinar isso. [...] A história não nos faz a 

tarefa tão fácil como nas revoluções burguesas, 

em que bastava derrubar o poder oficial no centro 

e substituí-lo por alguns homens, ou por algumas 

dúzias de homens novos. Precisamos trabalhar de 

baixo para cima, o que corresponde precisamente 

ao caráter de massa da nossa revolução, cujos 

objetivos visam aos fundamentos, ao solo da 

constituição social, o que corresponde ao caráter 

da atual revolução proletária; devemos conquistar 

o poder político não por cima, mas por baixo. [...] 

É na base, onde cada patrão se defronta com seus 

escravos assalariados, na base, onde todos os 

órgãos executivos da dominação, as massas, é lá 

que devemos arrancar, passo a passo, os 

instrumentos de poder aos dominantes, pondo-os 

em nossas mãos. (Luxemburgo, 2011, Ibid., p. 

369-70)  

 

Essa tese, endossada por Mészáros e tomada como base para a 

sua síntese criativa, é que lhe permite afirmar que Rosa Luxemburgo 

estava à frente de sua época, e afirmar também que, sob muitos 

aspectos, o seu tempo ainda não chegou. A verdade geral, válida para 

uma escala de tempo prolongada, de que as massas aprendem a usar o 

poder usando o poder, de que o caráter da revolução é de massa, que a 



236 
 

 
 

revolução surge, em suas condições objetivas mais gerais, como posta 

pelas próprias contradições do capital (na forma da greve de massas) e 

que nesse movimento é preciso organizar, orientar e dirigir o movimento 

da classe trabalhadora no rumo da revolução social, é central para toda a 

teorização posterior do filósofo húngaro
94

.  

Por outro lado, a perspectiva lenineana, que envolvia “a 

necessidade de uma ação política centralmente organizada, disciplinada 

                                                           
94

 Mészáros explora bastante a reflexão, de cunho luxemburgueano, da relação 

entre as crises sociais e as transformações na ação e na consciência das massas. 

Diz ele, nesse sentido: “somente quando a crise se aprofunda (em vez de 

„dissolver-se‟ como um pequeno furacão) e se expande por toda a sociedade – 

como, por exemplo, entre fevereiro e outubro de 1917 na Rússia -, somente 

então podemos testemunhar um deslocamento maciço da fidelidade das massas, 

reorientada para a alternativa nova. [...] De tudo isso, sem dúvida, pode-se 

deduzir que não se deve esperar o genuíno envolvimento da massa em um 

empreendimento revolucionário sem a profunda crise das estruturas materiais 

dominantes da sociedade. Entretanto, esta inequívoca rejeição da perspectiva 

voluntarista e elitista não implica a defesa de uma „concepção fatalista da 

filosofia da práxis‟, que pede para esperar até que a própria crise tenha 

realizado sozinha o trabalho necessário. Significa apenas que a transformação 

radical do „panorama ideológico da época‟ não pode ser definida em termos 

estritamente ideológicos como o trabalho da consciência sobre a consciência. 

Mais exatamente, deve conter, como um componente organizacionalmente 

articulado da estratégia geral, a negação prática materialmente eficaz das 

estruturas reprodutivas dominantes, em vez de reforçá-las através da „economia 

mista‟ e de várias formas de „participação‟ na reestabilização socioeconômica e 

política do capital em crise” (Ibid., p. 486). Em outras palavras, Mészáros, 

atento à dinâmica sociorreprodutiva do capital, sabe que os crises ocorrem 

periodicamente ( também no contexto da crise estrutural), e que elas mesmas, 

em razão das contradições do capital, produzem os primeiros elementos de sua 

crítica material: as greves, as diversas formas de lutas dos trabalhadores, os 

movimentos de massa, etc. Isso não implica uma concepção fatalista, isto é, de 

que o capital se destrói por si mesmo. Ao contrário, é a defesa intransigente de 

que ele só pode ser superado pela ação consciente das massas, ação esta que 

envolve a criação das mediações extraparlamentares de luta dos trabalhadores 

que exerçam a mais radical e efetiva negação das mediações materiais herdadas, 

mas não só: é preciso que tais mediações estejam aptas a afirmar a alternativa 

sociometabólica. Isso não significa, diz o filósofo húngaro, desprezar as ações 

no âmbito das instituições da sociedade do capital. Significa apenas que estas 

não podem ser o momento predominante da ação realmente crítica, e que cada 

ação no âmbito da institucionalidade da ordem reinante deve estar subordinada 

à estratégia precípua de formação das mediações extraparlamentares de luta. 



237 
 

 
 

e taticamente viável” (Ibid., p. 412), que o líder bolchevique denominou 

de “centralismo democrático”, não é descartada pelo filósofo húngaro, 

mas flexibilizada (ou, melhor, criticada no sentido de se realizar uma 

síntese dialética - Aufhebung) e situada, como formulação determinada 

para contextos mais específicos (ou seja, não pode ser, simplesmente, 

generalizada, de qualquer forma), no interior de uma elaboração mais 

ampla, que leva em conta a realidade global do sistema do capital e 

procura dar para ela a devida teorização concreta, no contexto de sua 

especificidade contemporânea.  

Em relação a Lenin, tanto quanto a Rosa Luxemburgo, alguns 

elementos teóricos são descartados, ao passo que outros são conservados 

para serem afirmados e elevados a uma formulação mais alta. Quanto a 

Lenin, nesse contexto, Mészáros critica a sua condenação de muitas das 

formulações estratégicas de Rosa Luxemburgo que, aos olhos do líder 

bolchevique, soavam como “economicismo” e “grevismo”. O que Lenin 

deixava de ver, com tais rejeições, era que 

 
a perspectiva de Rosa Luxemburgo adotava como 

centro de referência algumas questões (e 

dificuldades) fundamentais do projeto de 

emancipação socialista. Luxemburgo insistia em 

que o teste de viabilidade de qualquer medida 

particular criada para decidir em favor das classes 

trabalhadoras a luta global entre o capital e o 

trabalho só poderia ser este: esta medida contribui 

(e em que extensão) para a superação final da 

divisão social do trabalho ou, ao contrário, 

contém as sementes de novas contradições que 

reproduzem, ainda que sob uma nova forma, as 

hierarquias estruturais de domínio e subordinação 

e a concomitante passividade e alienação das 

grandes massas populares? Eis por que a 

inevitabilidade da “revolução econômica” 

socialista – desafio incomparavelmente maior do 

que qualquer possível revolução política 

anticapitalista – aparecia tanto em sua concepção. 

(Ibid., p. 413) 

 
Pode-se considerar, então, que Mészáros, quiçá por se situar 

num contexto temporal mais distanciado, pode avaliar melhor a enorme 

contribuição da fundadora do Partido Comunista Alemão, e, além disso, 

realizar uma tentativa de síntese entre as teorias dos “mais destacados 



238 
 

 
 

líderes revolucionários de sua época” com base no que acredita ser a sua 

complementaridade dialética
95

. Nesse ponto, o filósofo húngaro é 

taxativo: “a saída da tragédia histórica do movimento socialista só pode 

se dar pela unificação fundamental das perspectivas revolucionárias 

complementares de Lenin e Luxemburgo”
96

 (Ibid., p. 415).  

                                                           
95

 Nesse sentido, o filósofo húngaro afirma: “A inevitável tragédia do 

movimento socialista foi que as duas perspectivas revolucionárias da ideologia 

marxista do século XX tenham sido articuladas não apenas separadamente, mas 

com frequência em acentuada oposição uma à outra. E a tragédia pessoal de 

Rosa Luxemburgo foi ter chegado cedo demais [grifo nosso], com seu apelo 

perspicaz, poderoso e comovente para que o movimento fosse firmemente 

orientado e – sempre que desviado pela força das „circunstâncias inevitáveis‟ – 

prontamente reorientado em direção a seus objetivos fundamentais, dentro do 

quadro de referência global e válido para a época histórica, da concepção 

marxiana original” (Ibid., p. 414).  
96

 É digno de nota, nesse contexto, que, apesar de postular a complementaridade 

entre as perspectivas estratégicas de Lenin e Rosa Luxemburgo, no que toca à 

questão organizacional, Mészáros parece endossar as concepções da dirigente 

comunista judia-polonesa-alemã. A seguinte citação, sobre os modos de 

organizar o partido de forma a evitar o problema do oportunismo, é ilustrativa 

do que queremos dizer: “é ilusório, e contrário à experiência histórica, esperar 

fixar definitivamente a direção da luta socialista revolucionária com a ajuda de 

meios formais, com os quais se espera proteger o movimento trabalhista contra 

todas as possibilidades de digressão oportunista. A teoria marxista nos oferece 

um instrumento confiável que nos permite reconhecer e combater as 

manifestações típicas de oportunismo. Mas o movimento socialista é um 

movimento de massa. Os perigos que o ameaçam não são o produto de 

maquinações insidiosas de indivíduos e grupos; antes, originam-se de condições 

sociais inevitáveis. Não há como evitar previamente todas as possibilidades de 

desvio oportunista. Tais perigos só podem ser superados pelo próprio 

movimento – certamente com a ajuda da teoria marxista, mas só depois que os 

perigos em questão tiverem assumido forma tangível na prática. [...] Na ânsia de 

Lenin de estabelecer a guarda de um comitê central onipotente e onisciente para 

proteger um movimento de trabalhadores tão promissor e vigoroso contra 

qualquer passo em falso, reconhecemos os sintomas do mesmo subjetivismo que 

já pregou mais de uma peça no pensamento socialista russo” (Luxemburgo, 

apud Mészáros, Ibid., p. 409). Ou seja, o problema do oportunismo é resolvido 

pelo próprio movimento de massas, no seu processo de revolucionamento da 

ordem do capital. Não há como, na opinião de Luxemburgo (e que é endossada 

por Mészáros), formatar a organização revolucionária de tal modo que, de 

antemão, certos problemas organizativos sejam resolvidos. Nesse sentido, 

conclui Mészáros: “A conservação do mesmo ponto de vista a partir do qual 

estas linhas foram concebidas, em 1904, também permitiu a Rosa Luxemburgo 



239 
 

 
 

                                                                                                                           
identificar posteriormente, por ocasião da revolução de outubro de 1917, várias 

ameaças importantes aos desenvolvimentos socialistas no futuro. Embora suas 

recomendações práticas fossem, mais uma vez, de viabilidade duvidosa para as 

circunstâncias do período, que favoreciam as acomodações táticas reconhecidas 

por Lenin, a visão que tinha das implicações estratégicas, para o futuro mais 

distante, das medidas adotadas pelos bolcheviques mostrou ser da maior 

importância” (Ibid., idem). É digno de nota, por fim, que nesse escrito, Questões 

de organização da social-democracia russa, Luxemburgo está em forte 

polêmica com o centralismo de Lenin, a quem critica acidamente com estas 

palavras: “o ultracentralismo preconizado por Lenin parece-nos, em toda a sua 

essência, ser portador não de um espírito positivo e criador, mas do espírito 

estéril do guarda-noturno. Sua preocupação consiste, sobretudo, em controlar a 

atividade partidária e não em fecundá-la, em restringir o movimento e não em 

desenvolvê-lo, em importuná-lo e não em unificá-lo” (2011, p. 163). Tendo em 

vista os desenvolvimentos posteriores do bolchevismo na URSS, é bem possível 

que Mészáros tenha em mente essa passagem quando endossa as críticas de 

Luxemburgo ao modo como Lenin concebia a organização revolucionária, de 

forma “ultracentralista”. A visão alternativa da dirigente comunista é bem 

sintetizada na seguinte passagem do mesmo escrito: “Esta [isto é, a social-

democracia de seu tempo] nasce historicamente da luta de classes elementar. E 

move-se na contradição dialética de que só na própria luta é recrutado o exército 

do proletariado e de que também, só na luta, as tarefas da luta se tornam claras. 

Organização, esclarecimento e luta não são aqui momentos separados, mecânica 

e temporalmente distintos, como num movimento blanquista, mas são apenas 

diferentes aspectos do mesmo processo. Por um lado, exceto quanto aos 

princípios gerais da luta, não existe um conjunto detalhado de táticas, já pronto, 

preestabelecido, que um comitê central possa ensinar aos membros da social-

democracia, como se estes fossem recrutas. Por outro lado, o processo de luta 

que cria a organização conduz a uma constante flutuação da esfera de influência 

da social-democracia” (Ibid., p. 157-8). Por outro lado, Mészáros ressalta que o 

pensamento de ambos os líderes revolucionários convergiam em uma questão 

sumamente importante: a questão da necessidade de se obter a maioria da classe 

trabalhadora para se fazer a revolução. Eis o modo como Rosa Luxemburgo 

pensava a questão em 1918: “o partido de Lenin foi o único que compreendeu a 

missão e o dever de um partido realmente revolucionário e que, com o lema 

„Todo o poder nas mãos do proletariado e do campesinato‟, assegurou o 

desenvolvimento contínuo da revolução. Com isso, os bolcheviques resolveram 

o famoso problema de „ganhar a maioria do povo‟, problema este que sempre 

pairou como um pesadelo sobre a socialdemocracia alemã. Como discípulos 

inveterados do cretinismo parlamentar, estes socialdemocratas alemães 

buscaram aplicar às revoluções o tosco saber do jardim-de-infância 

parlamentar: para levar adiante qualquer coisa, é preciso primeiro ter uma 

maioria. Eles dizem que o mesmo se aplica à revolução: vamos primeiro ter 



240 
 

 
 

                                                                                                                           
uma „maioria‟. Entretanto, a verdadeira dialética das revoluções vira este saber 

de toupeiras parlamentares de ponta-cabeça: não a partir de uma maioria até as 

táticas revolucionárias, mas a partir das táticas revolucionárias até uma 

maioria – é esta a direção que o caminho segue” (Luxemburgo, apud Mészáros, 

2004, p. 437). Cremos que vale a pena ler, nesse contexto, a passagem de Rosa 

Luxemburgo não citada por Mészáros que complementa a referida citação: “Só 

um partido que saiba dirigir, isto é, fazer avançar, ganha seus seguidores na 

tempestade. A resolução com que Lenin e seus companheiros lançaram no 

momento decisivo a única palavra de ordem mobilizadora – todo o poder ao 

proletariado e ao campesinato! – fez de uma minoria perseguida, caluniada, 

„ilegal‟, cujos dirigentes, como Marat, precisavam esconder-se nas caves, 

praticamente de um dia para o outro, a dona absoluta da situação” (2006, p. 95). 

Lenin, por sua vez, defendeu uma posição semelhante: “Conquistar a maioria 

do proletariado para nosso lado – esta é a principal tarefa [...]. É claro que não 

damos à conquista da maioria uma interpretação formal, como fazem os 

paladinos da „democracia‟ filistina da Internacional Dois-e-Meio. Quando, em 

julho de 1921, em Roma, todo o proletariado – o proletariado reformista dos 

sindicatos e os centristas do partido de Serrati – seguiu os comunistas contra os 

fascistas, aquilo foi conquistar a maioria da classe trabalhadora para nosso lado. 

Isso estava longe, muito longe, de conquista-los de modo definitivo; realizava-o 

apenas parcialmente, apenas momentaneamente, apenas localmente. Mas foi 

uma conquista da maioria, e isso é possível mesmo que, formalmente, a maioria 

do proletariado siga os líderes burgueses, ou líderes que fazem uma política 

burguesa (como todos os líderes da Segunda Internacional e da Internacional 

Dois-e-Meio), ou ainda se a maioria do proletariado estiver indecisa. Esta 

conquista está ganhando terreno rapidamente de todas as maneiras por todo o 

mundo. Devemos fazer preparativos mais completos e cuidadosos para isto; não 

devemos permitir que passe nem uma única oportunidade séria quando a 

burguesia obrigar o proletariado a empreender uma luta; devemos aprender a 

determinar corretamente o momento em que as massas do proletariado não 

podem levantar-se senão conosco. Então nossa vitória está assegurada, por mais 

graves que sejam algumas derrotas e transições em nossa grande campanha” 

(Lenin, apud Mészáros, 2004, p. 437-8). É interessante observar, por fim, que 

em Para além do capital, Mészáros retoma a discussão a respeito da síntese 

entre as concepções de Lenin e Rosa Luxemburgo sobre a organização, a 

espontaneidade e a consciência a partir da mesma perspectiva, frisando estar 

interessado em recuperar mais o espírito que a letra das formulações dos 

célebres revolucionárias – isto é, preocupando-se em - conservando-se os seus 

princípios gerais - usá-los para a compreensão e a formulação estratégica 

referente a cada período histórico concreto. Vale ver, nesse sentido, em especial, 

as reflexões constantes entre as páginas 480 e 486, quando Mészáros está 

pensando sobre a questão das diferenças das relações entre os intelectuais e 

trabalhadores no contexto das sociedades capitalistas e pós-capitalistas. Aqui, 



241 
 

 
 

 

5.5 Capital, Estado, crise estrutural e imperialismo em O poder da 

ideologia 

 

                                                                                                                           
uma passagem lapidar deve ser transcrita como deveras ilustrativa do 

pensamento do filósofo húngaro: “A questão não é de modo algum 

„espontaneidade versus consciência‟. É, ao contrário, o desenvolvimento 

autônomo da consciência adequada às exigências e aos desafios das novas 

condições. E isto significa não apenas que tal consciência pode ser desenvolvida 

de dentro por aqueles que têm de lutar contra seus graves problemas 

existenciais. Significa também que, caso se espere o seu sucesso, tanto ao 

enfrentar as preocupações diárias do povo como a tarefa de reestruturar a ordem 

socioeconômica dada, esta consciência deve ser articulada não em relação aos 

objetivos estratégicos genéricos, mas às tarefas historicamente específicas, de 

acordo com os parâmetros dinamicamente mutáveis das formas materiais 

mediadoras adotadas que ligam o presente ao futuro” (2002, p. 483). Com base 

em tal premissa, Mészáros considera que a consciência vinda “de fora”, na 

relação entre intelectuais e trabalhadores, pode, em circunstâncias muito 

específicas, prestar um papel também bastante específico – apenas como 

“parteira” (Ibid., p. 486) -, mas jamais pode ser estabelecida como um princípio 

geral, válido independentemente do contexto histórico concreto. Nas suas 

palavras: “A estratégia do „de fora‟ [isto é, da consciência introduzida por 

intelectuais a trabalhadores] é, quando muito [grifo nosso], capaz de habilitar o 

povo trabalhador a adquirir a consciência – indubitavelmente muito importante 

– de que é necessário conquistar o poder para mudar significativamente suas 

condições de vida [portanto, Mészáros está falando aqui em circunstâncias 

muito peculiares, no contexto pré-tomada do poder pelos trabalhadores]. Não 

entanto, não pode mostrar às massas populares como construir e administrar a 

nova ordem social [isto é, a sociedade pós-revolucionária] de forma autônoma, 

já que o sucesso de todo o empreendimento depende exatamente disso. Divisar 

a autonomia dos produtores associados pelo „desenvolvimento‟ de sua 

consciência a partir de fora, para não mencionar de cima, é uma óbvia (e, em 

suas implicações práticas, totalmente absurda) contradição em termos” (Ibid., 

idem). Vale lembrar que o filósofo húngaro recorre a Lenin, fonte e inspiração 

maior para esse conjunto de reflexões, para afirmar que o célebre líder 

bolchevique “não poderia ser mais claro ao enfatizar que „concentrar todas as 

funções secretas [nas condições ditadas pelo czarismo russo] nas mãos de um 

número tão pequeno de revolucionários profissionais não significa que caiba a 

eles „pensar por todos‟ e que os membros de base não terão parte no 

movimento‟. A última coisa que ele [Lenin] estaria disposto a considerar, 

mesmo sob as circunstâncias históricas prevalecentes (para não mencionar o 

futuro mais distante), era a perpetuação da divisão entre intelectuais e 

trabalhadores” (Ibid., p. 481). 



242 
 

 
 

As reflexões de cunho político delineadas em O poder da 

ideologia enriquecem-se em sentido quando integradas à teorização de 

Mészáros acerca do capital e seus desdobramentos: crise estrutural e 

imperialismo. Aqui, é preciso retomar o fio condutor da reflexão do 

filósofo húngaro estabelecido em A teoria da alienação em Marx, onde 

o tema da alienação e de sua superação eram as questões centrais. 

Para Mészáros, o capital é expressão do trabalho alienado, ou, 

nas suas palavras:  

 
Marx repetidamente frisou que “o capital se 

coloca como um mero ponto de transição”, 

acrescentando que a forma antitética em que o 

capital, como trabalho alienado [grifo nosso], se 

contrapõe ao “indivíduo trabalhador” é em si 

mesma apenas “passageira e produz as condições 

reais de sua própria superação”. [...] Podemos ver 

que a alienação do trabalho e sua conversão em 

um poder controlador autoperpetuador, o capital 

[grifo nosso], precedem, enquanto fatos 

socioeconômicos, a necessidade de uma garantia 

de sua continuidade existencial minimizadora de 

antagonismos – isto é, supostamente “legítima”, 

mas de modo algum necessariamente 

“consensual”. (Ibid., p. 492-495) 

 

Seguindo a linha de raciocínio estabelecida em sua obra 

anterior, portanto, Mészáros desenvolverá cada vez mais a teoria de que 

o capital é produto do trabalho alienado. A alienação foi definida, 

anteriormente, como a incapacidade de o gênero humano se 

automedicar, isto é, tomar as rédeas de seu destino, visto que os 

mediadores alienados da prática social é que assumem a 

responsabilidade pela direção do sociometabolismo humano. Com base 

nessa reflexão, o filósofo húngaro estabelecerá que a questão do 

controle social é um dos elementos definidores do capital como 

expressão do trabalho alienado. Assim, diz Mészáros, sinteticamente: 

 
O único modo possível de controle do capital 

emana da sua determinação ontológica mais 

interna, como um mecanismo reificado de auto-

expansão ao qual tudo na esfera da reprodução 

material deve estar subordinado. Por essa razão, 

os processos capitalistas de controle dentro das 



243 
 

 
 

unidades particulares do sistema produtivo 

estabelecido são complementados na sociedade 

como um todo por aqueles arranjos sociais que 

garantem e ampliam o poder do capital em toda 

parte. A função destes arranjos é facultar a 

dominação incontestada dos produtores pelo 

capital, para a manutenção do único tipo de 

reprodução social com que seu modo de controle 

– dinâmico, despótico e reificado – é compatível. 

(Ibid., p. 514) 

 

E, mais adiante, complementa: 

 
No sistema capitalista, a principal característica da 

“complexidade” – que flui da natureza mais 

profunda do capital – refere-se à questão do 

controle social. Durante o desenvolvimento 

capitalista, a complexidade foi articulada com o 

objetivo fundamental de excluir 

institucionalmente os produtores, não apenas do 

controle efetivo do processo reprodutivo, mas até 

da possibilidade desse controle. [...] Cada passo 

no desenvolvimento da expansão e da integração 

tendencialmente global do capital reproduz, de 

modo inevitável, as complicações estruturais 

originais em um grau cada vez maior de 

perniciosa complexidade – não simplesmente a 

complexidade da produtividade, mas aquela 

voltada para a dominação social -, adicionando 

novas camadas de controle ao edifício capitalista 

em expansão, juntamente com a obrigatoriedade 

de controlar o número crescente de controladores, 

para a manutenção da viabilidade de um sistema 

cada vez mais burocratizado. Com tais premissas 

sociais (e imperativos estruturais), originados da 

determinação objetiva do capital como um modo 

sui generis de intercâmbio e de controle 

metabólico, não há outra alternativa a não ser a 

exclusão dos produtores reais da possibilidade de 

controle desde o início da consolidação histórica 

do capital como sistema reprodutivo dinâmico e 

abrangente
97

. (Ibid., p. 521). 

                                                           
97

 Em outro momento, Mészáros dirá que o capital “não pode de modo algum 



244 
 

 
 

 

Esse controle do capital sobre o trabalho se exerce através de 

um certo conjunto de mediações de segunda ordem que, em síntese com 

as mediações de primeira ordem da atividade produtiva humana, 

definem o ser (contraditório) do capital. Ao se estabelecer como 

controlador do metabolismo social, o capital não pode deixar de assumir 

uma estrutura hierárquica e fetichista, expressa na divisão social e na 

fragmentação do trabalho
98

, tal como apresentado anteriormente.  

Além disso, esse sistema de controle do sociometabolismo 

humano, hierarquicamente estruturado e fetichisticamente orientado, 

tem na auto-expansão um dos seus elementos determinantes. Como diz 

Mészáros: “ao longo da história humana nenhum outro modo de 

produção jamais se caracterizou pelo imperativo estrutural de auto-

expansão” (Ibid., p. 508). Nesse processo auto-expansivo, as 

determinações ideológicas não têm a função de motor do 

desenvolvimento do capital, e sim de consciência prática por meio das 

quais as classes e os indivíduos sociais percebem os conflitos inerentes à 

formação social. Ou seja, não é a ideologia cultivada pelos capitalistas 

individuais que os leva a preconizar a expansão do sistema. Ao 

contrário, o movimento automático das relações de produção e 

reprodução do capital, inerentemente auto-expansivas é que é 

internalizado pelos indivíduos sociais, que passam a tomar como suas as 

necessidades abrangentes do sistema e, nesse sentido, se convertem em 

personificações
99

 suas. Nesse sentido, assinala o filósofo húngaro: 

                                                                                                                           
entregar sequer parte do seu modo de controle – alienado, aprioristicamente 

determinado e, por sua própria natureza, irrestritamente totalizante – aos seres 

humanos sem abolir a si próprio” (Ibid., idem). Esse controle totalizante, 

esclarece o filósofo húngaro, não pode ser exercido de um modo que não seja 

eminentemente autoritário: “o caráter autoritário do sistema não é o resultado 

de exigências „tecnoburocráticas‟ racionalmente incontestáveis e benéficas, mas 

a manifestação de determinações primordialmente sociais por meio das quais a 

ordem socioeconômica e política capitalista se reafirma e se defende” (Ibid., p. 

515). 
98

 Nesse contexto, Mészáros menciona que a hierarquização e a estratificação 

interna do trabalho são afetadas por vários fatores e circunstâncias, sendo os 

mais importantes a divisão territorial do trabalho, a lei do desenvolvimento 

desigual e suas concomitantes taxas diferenciais de exploração e as cada vez 

maiores centralização e concentração do capital. Para maiores informações a 

respeito desses fatores, ver p. 524 e 525 de O poder da ideologia. 
99

 Nesse sentido, Mészáros afirma que “nenhum sistema social pode funcionar 

sem sua forma específica de „personificação‟” (Ibid., p. 510). Essas 



245 
 

 
 

 
É dessa forma que se dá o encontro entre o 

capital, como modo de controle reificado da 

ordem social estabelecida, e suas personificações 

bem-dispostas – além daquelas de “má-vontade”: 

e é assim que, através da luta competitiva por 

interesses muito reais, ele constantemente se 

reproduz. Daí o poder cego e nu que emana do ser 

material do capital é transformado em autoridade 

individualizada dos donos de propriedade e no 

objetivo uniforme de orientação “livremente” 

aceito e conscientemente produzido por eles. Não 

obstante, o poder real de controle permanece 

profundamente encravado nas estruturas 

materiais. A autoridade personalizada só pode se 

amoldar aos ditames que emanam deste poder 

material que “concede”, por assim dizer, o direito 

ao controle dos processos reprodutivos da 

sociedade capitalista, contanto que as suas 

exigências sejam plenamente implementadas. 

(Ibid., p. 508) 

 
Mészáros destaca, também, que, no plano econômico, é 

importante compreender as leis tendenciais e contratendenciais do 

movimento do capital. Nesse sentido, frisa que “todas as leis 

econômicas são leis tendenciais. Isto é, em sua natureza mais íntima, são 

qualitativamente diferentes da lei da gravidade, por exemplo, pois esta, 

sendo uma lei material do universo físico, não se estabelece 

tendencialmente, mas com uma finalidade e uma previsibilidade 

categóricas” (Ibid., p. 365).  

É nesse sentido que toda tendência pode ser alterada. Não raro, 

são contrabalançadas, em maior ou menor grau, por suas 

contratendências. Essas complexas interações, diz o filósofo húngaro, 

são “resultado da natureza intrinsecamente contraditória do próprio 

capital” (Ibid., idem). Alongando-se um pouco mais sobre o tema, 

Mészáros explica que haveria, no presente,  

 

                                                                                                                           
personificações são necessidades objetivas postas pelo desenvolvimento e 

afirmação do próprio sistema sociometabólico. Elas se formam mediante a 

“pressão de determinações objetivas que se tornam„internalizadas‟ – e, 

portanto, também transformadas em motivos, sem por isso perder seu caráter de 

determinações objetivas” (Ibid., p. 530). 



246 
 

 
 

várias contratendências objetivas que contrastam 

com as tendências enumeradas por Marx. Assim, 

a tendência irreprimível do capital para o 

monopólio é efetivamente contrabalançada pela 

competição (e vice-versa); da mesma maneira: a 

centralização pela fragmentação; a 

internacionalização pelo particularismo nacional; 

a economia pelo extremo desperdício; a 

unificação pela estratificação; a socialização pela 

privatização; o equilíbrio pelo colapso do 

equilíbrio; a transformação de instrumentos 

produtivos cooperativamente utilizáveis em 

instrumentos paradoxalmente concentrados e, por 

isso, atomisticamente utilizáveis – mas, não 

obstante, com alta produtividade. (p. 365-7) 

 

Mészáros faz algumas ressalvas importantes sobre esse ponto. 

A primeira é a de que, em razão da lei do desenvolvimento desigual, tais 

tendências e contratendências podem se expressar de maneiras 

diferentes nas várias partes do mundo, dependendo da posição que as 

partes integram no todo do sistema. Por isso, seria possível que um dos 

polos da relação antética tendência-contratendência prevalecesse num 

país, ao passo que o outro polo se mostrasse como dominante num país 

diverso. 

A segunda ressalva diz respeito às determinações internas das 

várias tendências e ao seu peso relativo na totalidade do sistema do 

capital. Leiamos o que diz Mészáros a esse respeito: 

 
Embora a reciprocidade dialética das múltiplas 

interações tendenciais defina as características de 

qualquer tendência ou contratendência particular 

como sendo relativas à configuração geral das 

forças e das determinações sociais dadas, não 

pode haver dúvida sobre o relativismo histórico e 

a “equidistância de Deus”, no espírito da 

historiografia de tipo pós-rankiano. Em cada caso, 

um lado (ou um dos principais aspectos) das 

várias tendências supracitadas se afirma como a 

dominante – isto é, na terminologia de Marx ele 

constitui o übergreifendes Moment deste 

complexo dialético – através da trajetória global 

do desenvolvimento capitalista, apesar do fato 

(considerado em termos de suas histórias 



247 
 

 
 

particulares) de poderem mostrar grandes 

variações, e até reversões completas, de uma fase 

da história capitalista global para outra. Por isso, 

no fim das contas, o monopólio tende a prevalecer 

sobre a competição, à medida que o sistema do 

capital, enquanto sistema produtivo, progride 

historicamente em direção a seus limites 

estruturais últimos. [...] Do mesmo modo que no 

caso do monopólio e da competição, com relação 

à evolução histórica da tendência e 

contratendência de centralização versus 

fragmentação o übergreifendes Moment é a 

primeira. Igualmente, a tendência 

internacionalizante do capital predomina muito 

obviamente em nossa época, em contraposição 

aos particularismos nacionais e regionais 

identificáveis, sob a forma do poder 

irresistivelmente crescente das corporações 

transnacionais em todos os países capitalistas 

importantes. E, o que não é menos importante, a 

desorganização e o colapso do equilíbrio vêm a 

ser a tendência fundamentalmente dominante do 

sistema do capital, em lugar da tendência 

complementar para o equilíbrio. (Ibid., p. 367) 

 

Após analisar detidamente esses temas, Mészáros dedica um 

longo espaço, em sua teorização, à questão do Estado e sua função no 

interior do sistema do capital. O Estado burguês contemporâneo, diz o 

filósofo húngaro, mantém uma relação de complementaridade objetiva 

para com o capital (Ibid., p. 455). Há, de fato, uma homologia objetiva 

de estruturas e modos de tomadas de decisão entre o Estado e a esfera da 

reprodução material, ainda que sejam diferentes as funções 

desempenhadas por essas instâncias. Não há identidade entre ambas as 

esferas, nem determinação unilateral de uma sobre a outra, e sim “uma 

genuína interdependência entre o funcionamento do Estado e as 

exigências objetivas da reprodução material na estrutura da divisão do 

trabalho prevalecente” (Ibid., p. 495), com uma “relativa autonomia” 

(Ibid., p. 494-5) entre ambas as partes. Dentro do sistema do capital, diz 

Mészáros, o Estado executa, como um “corpo alienado, externo” em 

relação à dinâmica sociometabólica, a “ação coordenadora, legitimadora 



248 
 

 
 

e repressiva
100

, cuja realização efetiva nenhum outro componente do 

sistema social geral pode assumir” (Ibid., idem). 

No processo de executar suas funções legitimadoras, o Estado é 

capaz de introduzir corretivos parciais às contradições explosivas do 

sistema do capital, mas nunca eliminá-las por completo, nem realizar 

alterações estruturais (do sistema como um todo), nem mesmo em 

situações de grave crise. A razão disso se situa, justamente, na 

mencionada homologia objetiva entre as estruturas jurídico-política do 

Estado e da dinâmica material sociorreprodutiva.  

Nesse sentido, Mészáros afirma que “o Estado só pode exercer 

suas importantes funções controladoras e coordenadoras até o momento 

em que permanecer compatível com os parâmetros estruturais do 

metabolismo socioeconômico capitalista, mas não além”
101

 (Ibid., p. 

496). E, mais adiante: “A questão é que as funções de controle e 

coordenação geral exercidas pelo Estado representam uma necessidade 

estrutural sem a qual a formação capitalista não poderia existir. É por 

isso que o papel fundamental de arbitragem do Estado é aceito sem 

                                                           
100

 As ações coordenadoras, legitimadoras e repressivas perpetradas pelo Estado 

burguês não são necessariamente consensuais, diz Mészáros (Ibid., p. 495).  
101

 Aprofundando a explicação sobre a homologia entre Estado e dinâmica 

material sociorreprodtiva, Mészáros afirma o seguinte: “Tomando-se um 

exemplo diretamente pertinente ao presente contexto, dada a homologia objetiva 

das estruturas material-reprodutiva e jurídico-políticas, a articulação 

institucional do Estado liberal-democrático é inseparável e totalmente inviável 

sem a articulação material reprodutiva do mercado capitalista, enquanto rede 

historicamente específica de intercâmbios distributivos profundamente 

incorporados nas estruturas produtivas do sistema socioeconômico em questão. 

Neste sentido, um deslocamento significativo na estrutura produtiva e 

distributiva do capital em prol de estruturas e processos monopolistas – 

deslocamento que se torna visível tanto no controle cada vez mais centralizado 

das unidades particulares da produção social total quanto na operação da rede 

cada vez mais globalmente interligada dos mercados comercial, de trabalho e 

financeiro – traz consigo uma implicação prática de longo alcance, segundo a 

qual as instituições do Estado devem ser ajustadas em consonância com as 

mesmas linhas para poderem enfrentar as exigências das novas condições. Por 

isso, não foi por acaso que nas últimas décadas o Estado capitalista „avançado‟ 

assumiu cada vez mais um papel „facilitador‟ ou „possibilitador‟ de tais 

transformações. Não apenas removeu sem qualquer cerimônia os obstáculos do 

caminho da concentração monopolista do poder econômico, obstáculos outrora 

erguidos pelo Estado liberal-democrático em nome da „livre-concorrência‟, mas 

também trabalhou ativamente para a aceleração do processo geral, em harmonia 

com as exigências emanadas da base material em mutação” (Ibid., idem).  



249 
 

 
 

contestação”
102

 (Ibid., p. 498). O Estado se configura, assim, em uma 

“estrutura hierárquica de comando” (Ibid., p. 493) essencial à dinâmica 

sociorreprodutiva do capital e estabelecido organicamente em relação ao 

seu sistema de mediações constitutivo. Nesse sentido, afirma Mészáros, 

 
o poder do Estado não tem sua origem nele 

mesmo, nem é ele o depositário das determinações 

individuais em que se apoiam suas reivindicações 

à legitimidade. Seus componentes institucionais – 

desde as instituições cultural-ideológicas até o 

judiciário e os vários aparatos repressivos – não 

podem ser por si sós responsáveis pelo enorme 

poder que o Estado efetivamente exerce (embora 

ele o faça). Também não podem explicar o 

periódico colapso repentino do poder do Estado e 

sua subsequente reconstituição, às vezes sob 

forma significativamente alterada. [...] O poder do 

Estado só pode ser mantido enquanto – e apenas 

até o ponto em que – seu relacionamento 

simbiótico com as estruturas do poder material da 

“sociedade civil” permanecer historicamente 

viável. (Ibid., idem) 

 

Mészáros explica que, com esses elementos e características, o 

capital vai se desenvolvendo, num movimento de produção e auto-

reprodução, em meio às suas inúmeras contradições, na dinâmica 

antitética entre tendências e contratendências, num processo de 

ascendência histórica por sobre o globo terrestre até chegar a um 

estágio como o atual, em que “a disjunção radical entre a produção 

genuína e auto-reprodução do capital não é mais uma possibilidade 

remota, mas uma cruel realidade, com consequências devastadoras para 

o futuro” (Ibid., p. 300). Isto significa que os limites imanentes ao 

próprio capital, nesse momento, deixam de servir como meros freios ao 

desenvolvimento do sistema e se tornam “um desafio direto à 

sobrevivência da humanidade” (Ibid., idem). É quando se inicia um 

quadro de crise estrutural e surge a possibilidade de o sistema 

sociometabólico ser transformado. 

                                                           
102

 Essas funções são desempenhadas por indivíduos cuja atuação, mesmo se 

dando no interior do Estado, é identificada por Mészáros como sendo a de 

personificações do capital – “não são menos „personificações do capital‟ que os 

„capitães da indústria‟; apenas o são de uma maneira diferente” (Ibid., p. 499). 



250 
 

 
 

O conceito de crise estrutural é chave dentro da obra de 

Mészáros. Em O poder da ideologia esse conceito se reveste de um 

significado que retoma reflexões feitas em momentos anteriores
103

 e 

anuncia o desenvolvimento argumentativo que ganhará em obras 

futuras. A reflexão de Mészáros está ancorada em uma leitura específica 

de Marx, na qual já aparecem os elementos de uma teoria que considera 

que as forças produtivas se convertem em forças destrutivas no interior 

da formação social vigente. Assim, a passagem citada de A ideologia 
alemã é bastante ilustrativa a esse respeito: 

 
No desenvolvimento das forças produtivas, chega 

um estágio em que surgem forças produtivas e 

meios de troca que, com as relações existentes, só 

causam malefícios, e não são mais forças 

produtivas, e sim destrutivas. [...] Estas forças 

produtivas recebem, sob o sistema da propriedade 

privada, um desenvolvimento unilateral e, para a 

maioria, tornam-se forças destrutivas. Assim, a 

situação chegou a tal ponto que os indivíduos 

devem se apropriar da totalidade das forças 

produtivas existentes, não apenas para conquistar 

a atividade autônoma, mas também para 

simplesmente salvaguardar a própria existência. 

(Marx e Engels, apud Mészáros, 2004, p. 90)  

 

Nesse contexto – em que anuncia temas que serão amplamente 

desenvolvidos em Para além do capital -, Mészáros estabelece uma 

ligação entre a crise estrutural enquanto produção destrutiva do capital e 

a formação e o desenvolvimento do complexo militar-industrial. Aqui, a 

influência de Rosa Luxemburgo se mostra mais uma vez decisiva, na 

medida em que a líder comunista alemã já verificava, em fins do século 

XIX, a íntima relação do militarismo com o desenvolvimento do 

                                                           
103

 Nesse sentido, Mészáros fala em crise estrutural no plural – ou seja, crises 

estruturais -, o que parece estar coerente com suas reflexões desenvolvidas nos 

anos 1980, como por exemplo no ensaio mencionado de 1982, Política radical e 

transição para o socialismo, onde o filósofo afirma que “tal transferência de 

poder político, juntamente com a sua íntima ligação com a própria estrutura 

sócio-econômica, só é possível em tempos de grandes crises estruturais [grifo 

nosso]: quando, eis o ponto, as premissas tradicionais do metabolismo sócio-

econômico dominante não só podem, mas precisam ser questionadas” (1982, p. 

123-4). 



251 
 

 
 

capitalismo. A passagem destacada pelo filósofo húngaro, retirada de 

Reforma ou revolução, é significativa a esse respeito: 

 
Como resultado do desenvolvimento da economia 

mundial e do agravamento e da generalização da 

competição no mercado mundial, o militarismo e 

a política de grandes armadas se tornaram, como 

instrumentos da política mundial, um fator 

decisivo na vida interna e externa dos grandes 

Estados. Se é verdade que a política mundial e o 

militarismo representam uma tendência crescente 

na presente fase do capitalismo, então a 

democracia burguesa, pela lógica, caminha em 

uma linha decrescente
104

. (Luxemburgo, apud 

Mészáros, Ibid., p. 390) 

                                                           
104

 Ainda da mesma obra de Luxemburgo, uma outra passagem nos parece 

bastante significativa a respeito da compreensão da autora sobre a visceral 

relação entre o militarismo e o desenvolvimento capitalista: “Hoje, para ela [isto 

é, para a classe capitalista], o militarismo tornou-se indispensável de três 

maneiras: em primeiro lugar, como meio de luta para os interesses concorrentes 

„nacionais‟ contra outros grupos nacionais; em segundo, como o tipo de 

investimento mais importante tanto para o capital financeiro quanto industrial; 

e, em terceiro, como instrumento de dominação interna de classe diante da 

população trabalhadora – todos esses sendo interesses que, em si, nada têm em 

comum com o desenvolvimento da economia mundial capitalista. E o que 

melhor denuncia esse caráter específico do militarismo atual é, primeiro, seu 

crescimento geral contínuo em todos os países, por assim dizer, por sua própria 

propulsão mecânica interna, um fenômeno que ainda era inteiramente 

desconhecido até poucas décadas; além disso, a inevitabilidade, o fatalismo da 

própria explosão entre os Estados inicialmente interessados, apesar de ao 

mesmo tempo o motivo ser completamente indeterminado, assim como o objeto 

do conflito e todas as demais circunstâncias. O militarismo também 

transformou-se de motor do desenvolvimento capitalista em doença capitalista” 

(Luxemburgo, 2011b, p. 34). E, mais adiante, complementa: “o militarismo, que 

representa um desperdício econômico totalmente absurdo de gigantescas forças 

produtivas para a sociedade como um todo, que, para a classe trabalhadora, 

significa um rebaixamento de sua escala econômica de vida para fins de 

escravização social, constitui, para a classe capitalista, o tipo de investimento 

econômico mais brilhante e insubstituível, tanto social quanto politicamente; 

constitui o melhor suporte de sua dominação de classe. [...] No militarismo, 

cristalizam-se o poder e a dominação, tanto do Estado capitalista quanto da 

classe burguesa [...]. A renúncia à luta contra o sistema militar leva, 

praticamente, à negação da luta contra a presente ordem social” (Ibid., p. 96). 



252 
 

 
 

 

Com base nessas coordenadas teóricas, Mészáros relaciona o 

tema da crise estrutural com os da produção destrutiva, da “lei da taxa 

de uso decrescente” e do complexo militar-industrial
105

. Nesse sentido, o 

                                                           
105

 Aqui, é importante assinalar o seguinte. O fato de a produção do capital 

tomar a forma de produção destrutiva, a partir da afirmação de forças 

destrutivas, não significa que não haja desenvolvimento das forças produtivas 

do capital. A ampla reflexão de Mészáros sobre a relação entre ciência, 

tecnologia, organização do processo de trabalho e capital em O poder da 

ideologia atesta isso. Sobre a relação entre ciência, tecnologia e capital, por 

exemplo, o filósofo húngaro afirma que “o grande dilema da ciência moderna é 

que seu desenvolvimento esteve sempre ligado ao dinamismo contraditório do 

próprio capital. Além disso, a impossibilidade de separar a ciência e a 

tecnologia modernas deste perverso dinamismo está destinada a permanecer 

conosco enquanto não for realizada uma tentativa consciente e socialmente 

viável para produzir e manter a necessária separação. [...] A articulação histórica 

da ciência e da tecnologia, o modo como elas moldam nossas vidas hoje em dia, 

é totalmente ininteligível sem o reconhecimento de sua profunda inserção nas 

determinações socioeconômicas do capital, tanto na escala temporal quanto em 

relação às estruturas contemporâneas dominantes. Sem querer negar a dialética 

das interações recíprocas e a inevitável realimentação, o fato é que, no 

relacionamento entre a ciência e a tecnologia, por um lado, e os determinantes 

socioeconômicos – como papel estruturalmente dominante do valor de troca -, 

por outro, o übergreifendes Moment são estes últimos” (2004, p. 266-7, 269). 

Sobre a relação entre organização e gestão do processo de trabalho e capital, 

basta ver as críticas de Mészáros a F. W. Taylor e à sua “utopia administrativa”, 

que aparecem em diversos momentos do livro. Por exemplo, quando Mészáros 

afirma que “Taylor [...] colocava tudo de cabeça para baixo para encontrar uma 

justificativa conveniente (e uma racionalização ideológica) para o modo 

estabelecido de controle dos operários na estrutura da empresa capitalista 

„cientificamente administrada‟” (Ibid., p. 120). E, por fim, sobre a educação – o 

outro fator que concorre para o desenvolvimento da força produtiva do trabalho 

-, Mészáros já havia explicado, em A teoria da alienação em Marx, como ela é 

empregada pelo capital a fim de formar os quadros econômicos e políticos 

requeridos pelo sistema. De tudo o que dissemos aqui, o que importa ser 

ressaltado é que, no contexto da crise estrutural do capital, o desenvolvimento 

das forças produtivas continua ocorrendo, mas ele é um processo subordinado à 

produção destrutiva, que se torna o übergreifendes Moment da dinâmica 

sociometabólica do capital. Sobre, por exemplo, a determinação da ciência pelas 

exigências da produção destrutiva, a seguinte passagem de Mészáros é bastante 

ilustrativa: “os fatos ocorridos nas últimas décadas do desenvolvimento real 

contam uma história muito desanimadora sobre a situação da ciência na 

sociedade contemporânea, apesar da enorme quantidade de recursos destinados 



253 
 

 
 

filósofo húngaro afirma que a tendência capitalista para a superprodução 

é inseparável da lei da taxa de uso decrescente. Assim, no processo de 

superprodução do capital, “a taxa de uso decrescente abre novas 

possibilidades para a expansão capitalista, ela adquire um papel muito 

especial no processo de realização do capitalismo „avançado‟” (Ibid., p. 

295-6).  

Mészáros diz que a taxa de uso decrescente age como meio para 

“realizar a requerida reprodução em uma escala maior, enquanto detém 

artificialmente a tendência a ampliar o próprio círculo consumidor” 

(Ibid., p. 296). Nesse contexto, o objetivo supremo do capital passa a ser 

o de assegurar a sua própria expansão máxima juntamente com uma 

mínima taxa de uso a fim de garantir a continuidade da reprodução 

ampliada. É nesse contexto que se revela o papel do complexo militar-

industrial. Diz o filósofo nesse sentido: 

 
O agente disposto e capaz de resolver o dilema de 

como combinar a máxima expansão possível com 

a mínima taxa de uso se apresentou para o capital 

sob a forma do complexo militar-industrial, 

depois de várias tentativas fracassadas de resolver 

o problema da superprodução após a crise 

econômica mundial de 1929-33. Embora os 

                                                                                                                           
à ciência e à tecnologia no quadro das estruturas socioeconômicas dominantes. 

As somas envolvidas são direta ou indiretamente controladas pelo complexo 

militar-industrial em uma extensão quase inacreditável, ao mesmo tempo que as 

ideologias de legitimação e racionalização continuam a elogiar o „feroz espírito 

de independência‟ e a „autonomia operacional‟ da pesquisa científica sob o 

„sistema de livre empresa‟. Entretanto, como mais de 70% de toda a pesquisa 

científica dos Estados Unidos é controlada pelo complexo militar-industrial, e 

na Grã-Bretanha o dado equivalente corresponde a mais de 50%, sendo 

crescente em ambos os países, pergunta-se de quem são a liberdade e a 

autonomia a que estão se referindo quando louvam os arranjos estabelecidos, 

que são – é claro – os melhores possíveis nos limites das referidas estruturas. 

[...] Nos países capitalistas avançados, todos os ramos da ciência e da tecnologia 

são levados a funcionar em auxílio aos objetivos das poderosas estruturas 

econômicas e político-organizacionais. As linhas tradicionais de demarcação 

entre „ciência pura‟ e „ciência aplicada‟ – assim como entre os negócios e o 

universo cada vez mais desdenhado da „academia‟ – são radicalmente retraçadas 

para adequar todas as formas de produção intelectual às necessidades do 

complexo militar-industrial” (Ibid., p. 285, 287). Sobre tais pontos, a 

argumentação de Mészáros é extensa e detalhada, especialmente na primeira e 

na segunda partes de O poder da ideologia. 



254 
 

 
 

primeiros passos para solucionar o problema da 

superprodução pela produção militarista já 

tivessem sido dados antes da Primeira Guerra 

Mundial, sua adoção geral só ocorreu após a 

Segunda Guerra. (Ibid., idem) 

 

E prossegue: 

 
A grande inovação do complexo militar-industrial 

para o desenvolvimento capitalista foi eliminar a 

distinção literalmente vital entre consumo e 

destruição. Esta mudança pôde ocorrer porque 

consumo e destruição são equivalentes funcionais 

do ponto de vista perverso do “processo de 

realização” capitalista: a única coisa em que o 

capital está realmente interessado. Desse modo, a 

questão do que prevaleceria, se o consumo normal 

– isto é, o consumo humano de valores de uso 

correspondentes às necessidades – ou o 

“consumo” por meio da destruição, é decidida a 

partir da comparação adequada de um ou outro 

para satisfazer às exigências gerais da auto-

reprodução do capital sob as novas circunstâncias. 

(Ibid., idem)  

 

Tal inovação, conclui Mészáros, que consiste em eliminar a 

diferença entre consumo e destruição, “ofereceu uma solução radical 

para uma contradição inerente ao valor autopostulado em todas as suas 

formas” (Ibid., idem), mesmo que tal contradição só tenha atingido sua 

expressão máxima no contexto histórico contemporâneo. É um novo 

tipo de rearranjo da produção que se afirma sobre o metabolismo social 

humano, atendendo às exigências do atual estágio de desenvolvimento 

do capital. Nesse estágio, “o produtor-comprador-consumidor 

miticamente fundido é nada menos do que a própria „nação‟” (Ibid., p. 

298). Assim, prossegue o filósofo, num processo realizado em fina 

sintonia com o Estado capitalista, 

 
somente a “nação” poderia satisfazer a dupla 

exigência de fornecer, por um lado, uma bolsa 

inesgotável (durante algum tempo) para tornar 

possível a auto-reprodução ampliada do capital e, 

por outro, um buraco sem fundo para engolir todo 

o desperdício resultante. Na verdade, o 



255 
 

 
 

desperdício e a destruição dos ativos produtivos 

têm sido associados às práticas capitalistas já há 

muito tempo. Manifestaram-se, no passado, 

sobretudo pela destruição periódica do capital 

superproduzido nas épocas de grandes 

dificuldades econômicas. Entretanto, a inovação 

do capitalismo “avançado” e de seu complexo 

militar-industrial é que agora a prática anterior – o 

fornecimento para as exigências excepcionais e 

emergenciais das crises – é generalizada e se 

transforma no modelo da normalidade para a vida 

cotidiana de todo o sistema orientado à produção 

para a destruição como fato natural, em 

conformidade com a taxa de uso decrescente 

tendendo à taxa zero. Essa nova normalidade do 

sistema capitalista permite que ele desloque (mas, 

evidentemente, não elimine) a contradição 

fundamental do capital desenvolvido: a 

superprodução. Graças à capacidade do complexo 

militar-industrial de impor suas necessidades à 

sociedade, a velha ilusão da economia política 

burguesa – a pretensa identidade da oferta e da 

procura – é manipuladoramente realizada, por 

algum tempo, dentro de sua estrutura. (Ibid., p. 

299) 

 

Esse processo se desdobra em uma nova forma de imperialismo, 

que passaria a um estagio superior em relação às suas etapas passadas. 

Nesse contexto, afirma Mészáros, o pós-Segunda-Guerra viu surgir uma 

situação em que os Estados Unidos se tornaram o poder hegemônico 

sem rival no Ocidente, sendo esse poder concentrado em um único 

Estado-nação uma característica definidora da nova etapa do 

imperialismo. Como comenta o filósofo, “em termos práticos, isso 

significava a abertura dos impérios britânico e francês para o „comércio 

normal‟ e a substituição do anacrônico sistema, prevalecente antes da 

guerra, de domínio político-militar direto nas colônias pelas práticas 

exploradoras muito mais sofisticadas e eficientes do neocolonialismo” 

(Ibid., p. 141). Com o surgimento dessa nova situação, o chamado 
“Terceiro Mundo” não logrou atingir a sua autodeterminação 

econômica. Ao contrário, diz Mészaros: “o novo sistema de „comércio 



256 
 

 
 

normal‟ operava dentro do quadro de dependência estrutural e „troca 

desigual‟”
106

 (Ibid., p. 141). 

É impossível, dentro de um trabalho limitado como este, 

apresentar em sua plenitude um tema denso como o do imperialismo e a 

relação entre centro e periferia do sistema do capital no pensamento de 

Mészáros. Teremos que nos limitar, portanto, a destacar certos pontos. 

Talvez o principal deles seja o que diz respeito à questão da “taxa 

diferencial de exploração” verificada entre as várias partes da totalidade 

do sistema do capital.  

Segundo o filósofo húngaro, o sistema do capital global pode 

extrair grandes benefícios – econômicos e políticos - da taxa diferencial 

de exploração, “tanto nos centros metropolitanos como nos territórios 

sob controle imperialista (ou estruturalmente dependentes)” (Ibid., p. 

424). As consequências deletérias desse processo, no que se refere à 

aproximação e a articulação da classe trabalhadora internacional, 

segundo Mészáros, são as seguintes: 

 
Graças à eficácia da taxa diferencial de 

exploração, os trabalhadores têm sido colocados 

uns contra os outros dentro de cada país, 

separados uns dos outros por meio de poderosos 

incentivos materiais discriminatórios, o que 

reforça o controle do capital sobre eles. Além 

disso, havia sempre a promessa de recompensas 

adicionais à custa de um “inimigo externo”, que 

poderia unir temporariamente, em períodos de 

crise extrema, as classes trabalhadoras nacionais, 

em geral profundamente divididas. Foi isso que 

fez Rosa Luxemburgo gritar de angústia e pesar 

durante a Primeira Guerra Mundial, lamentando o 

total fracasso da solidariedade da classe 

trabalhadora internacional: “os dividendos estão 

subindo, os proletários caindo”
107

. Estavam caindo 

                                                           
106

 É importante assinalar que Mészáros utiliza as categorias de superlucro 

(Ibid., p. 421), superexploração (Ibid., p. 86, 425 e 436) e desenvolvimento 

dependente (Ibid., p. 431) para pensar o desenvolvimento histórico das relações 

imperialistas e a relação entre centro e periferia do sistema do capital. 

Infelizmente, não é possível nos alongarmos aqui sobre esses conceitos. 
107

 A referência de Mészáros, aqui, é o famoso texto de Rosa Luxemburgo 

intitulado A crise da social-democracia, também conhecido como Brochura 

Junius. Nesse texto, escrito na prisão, a dirigente comunista lamenta, entre 

outras coisas, a guerra como evento provocado pelo desenvolvimento do capital, 



257 
 

 
 

como resultado da pronta participação de outros 

proletários. (Ibid., p. 425)  

 

Mais à frente, Mészáros complementa essa explicação, dizendo 

que a taxa diferencial de exploração ocorre não somente entre países 

diferentes ocupando posições distintas na relação centro-periferia do 

sistema do capital, mas também dentro dos próprios países dominantes. 

Com esses conceitos em mente, pode-se melhor compreender a 

teorização de cunho político-estratégico elaborada pelo filósofo 

húngaro, isto é, os elementos estabelecidos em O poder da ideologia 

acerca do tema da transição socialista. Esta, em verdade, se define pela 

necessidade de uma reestruturação radical da ordem social, que não 

pode ser concebida como um acontecimento repentino e irreversível, 

mas como um “processo auto-renovador, mantido por um período 

histórico tão longo quanto persistir sua necessidade em relação a 

determinadas tarefas e a adversários ideológicos bem identificados” 

(2004, p. 307). 

Essa reestruturação radical exige, por certo, a total eliminação 

do capital como modo de controle sociometabólico, “tanto das 

microestruturas em cujo interior as práticas produtivas e distributivas da 

sociedade são realizadas, quanto do modo como estão articuladas em um 

todo coerente” (Ibid., p. 516). O sentido desse processo se orienta pela 

emergência da auto-atividade conscientemente planejada, por meio da 

                                                                                                                           
que coloca frente a frente, como adversários mortais, os trabalhadores de 

diferentes países. É nesse texto também que Luxemburgo lança a famosa divisa: 

socialismo ou barbárie. A referida passagem se encaixa na argumentação de 

Mészáros: “Friedrich Engels disse uma vez: a sociedade burguesa encontra-se 

perante um dilema – ou passagem ao socialismo ou regressão à barbárie. O que 

significa „regressão à barbárie‟ no nível da atual civilização europeia? [...] Esta 

guerra mundial é uma regressão à barbárie. O trinfo do imperialismo leva ao 

aniquilamento da civilização – ocasionalmente, enquanto durar uma guerra 

moderna, e definitivamente, se o período das guerras mundiais que está 

começando continuar sem obstáculos até suas últimas consequências. [...] O 

futuro da civilização e da humanidade depende de o proletariado jogar sua 

espada revolucionária na balança, com viril determinação. Nesta guerra o 

imperialismo venceu. Sua espada ensanguentada pelo genocídio fez pender 

brutalmente o prato da balança para o abismo da desolação e da ignomínia. 

Toda a desolação e toda a ignomínia só podem ser contrabalançadas se 

aprendermos com a guerra, e na guerra, de que modo o proletariado desiste do 

papel de servo nas mãos das classes dominantes e recupera o papel de senhor do 

próprio destino” (2011c, p. 29). 



258 
 

 
 

qual os produtores associados assumem a responsabilidade pela direção 

da atividade produtiva e reprodutiva humana em todos os seus 

aspectos
108

. Nesse sentido, afirma Mészáros: 

                                                           
108

 Mészáros, por adotar essa perspectiva revolucionária, que exige a ruptura 

radical com o sistema do capital mediante a constituição das mediações 

alternativas de luta dos trabalhadores, se diferencia aqui da corrente política que 

ficou conhecida como eurocomunismo – movimento político que propunha a 

democracia como mediação para o socialismo e que seria, a seus olhos, uma 

nova versão da social-democracia -, que o filósofo faz questão de criticar. 

Mandel, em um estudo aprofundado sobre o tema, explica que o 

desenvolvimento do eurocomunismo esteve ligado à conjunção de vários fatores 

históricos, entre eles a afirmação do “socialismo num só país”, a teoria e a 

prática da “frente popular” e a “estratégia do esgotamento” elaborada por 

Kautsky. A articulação desses (e de outros elementos) produziu a particular 

“evolução que sofreram os partidos comunistas da Europa ocidental a partir do 

VII Congresso do Komintern e que os conduziu – fora os curtos interregnos de 

Setembro de 1939 à primavera de 1941 e na época da guerra da Coreia – a 

praticar uma política de colaboração de classe, sempre mais estreita, com a sua 

própria burguesia” (1978, p. 45), o que constitui, na visão do estudioso belga, o 

cerne do eurocomunismo. É importante, nesse contexto, sublinhar em que 

consistiu a “estratégia do esgotamento” formulada por Kautsky em 1910, em 

debate contra Rosa Luxemburgo. Como explica Mandel, essa estratégia 

consistia em que, “em vez de tomar de assalto dum só golpe a fortaleza inimiga, 

arriscando tudo por tudo e podendo assim perder as aquisições de quarenta anos 

de progressos parciais e de acumulação de forças, o movimento operário deve 

começar por cercar essa fortaleza, por minar, por obrigar o adversário a 

repetidas e custosas sortidas, que se traduzirão noutros tantos revezes. Deve 

dividir o adversário e provocar uma progressiva erosão da sua vontade de 

vencer ou até da vontade de lutar. Desse modo, a fortaleza acabará por cair com 

pouco dispêndio, mas não sem luta” (Ibid., p. 163). Além disso, “deve 

sublinhar-se que a estratégia do esgotamento inclui, para Kautsky, a passagem à 

estratégia do assalto e a luta pelo poder, seja quando o inimigo procura suprimir 

a liberdade de organização do proletariado, seja quando esse mesmo inimigo se 

encontra a tal ponto enfraquecido que o seu derrube se possa efetuar a baixo 

preço” (Ibid., p. 191). A estratégia eurocomunista, que tem raízes na “estratégia 

do esgotamento” de Kautsky, desenvolveu-se, assim, com base nas seguintes 

premissas/características: “1. É impossível atingir o socialismo nos países 

industrializados sem o consenso duma larga maioria da população. 2. Com este 

objetivo, é preciso conservar as instituições parlamentares burguesas, que 

gozam do manifesto apoio dessa maioria. 3. A natureza dessas instituições é tal 

que podem ser progressivamente esvaziadas do seu conteúdo particular de 

classe, isto é, podem deixar de ser os suportes da dominação de classe da 

burguesia. Isso resultará em particular da contínua extensão da intervenção do 



259 
 

 
 

                                                                                                                           
Estado na vida econômica, que transfere para o seio do Estado as principais 

contradições da sociedade e o torna um campo que pode ser disputado [grifo 

nosso], quando não pela burguesia e o proletariado, pelo menos pelos 

monopólios, dum lado, e a „união de forças progressistas‟, do outro. 4. É preciso 

evitar a todo o custo um confronto direto entre a burguesia no seu conjunto e o 

proletariado isolado [...]. 5. Através da conquista de maiorias parlamentares 

significativas (apoiadas pela pressão e a mobilização das massas) o movimento 

operário pode e deve conquistar reformas estruturais que transformarão por 

etapas a natureza do regime capitalista e acabarão por mudar a sua própria 

natureza [grifo nosso]. 6. A etapa essencial que defrontamos é a da aliança anti-

monopolista, ou a da „democracia avançada‟, que, enfraquecendo primeiro e 

abolindo depois o poder dos monopólios, dará um golpe decisivo no capitalismo 

e permitirá que aumente qualitativamente o peso e o poder das massas 

laboriosas na sociedade através de diversos mecanismos de democratização da 

vida econômica e da participação dessas massas na gestão do Estado [grifo 

nosso]. A aliança anti-monopolista deve incluir, além da classe operária e da 

massa dos empregados [...] uma boa parte do campesinato e parte considerável 

da pequena e da média burguesia a fim de isolar os grandes monopólios” (Ibid., 

p. 162). A síntese de toda essa concepção reside na “ilusão dum aparelho de 

Estado „neutro‟, que gentilmente se submete à opinião da maioria dos eleitores, 

se deixa gradualmente democratizar, se transforma, sem luta, de instrumento de 

defesa da propriedade privada e de exploração capitalista, num instrumento de 

supressão da propriedade privada e a abolição do capitalismo” (Ibid., p. 243). 

Vale a pena salientar que essa estratégia ganhou adeptos na América Latina e no 

Brasil – aqui, entre outros, por meio das formulações de Carlos Nelson 

Coutinho, que, baseando-se nas ideias de Enrico Berlinguer (secretário-geral do 

Partido Comunista Italiano) a respeito da democracia como “valor 

historicamente universal”, sustentou que “se há por sua vez algo de universal 

nas reflexões teóricas e na prática política do que é hoje chamado de 

eurocomunismo, esse algo é precisamente o modo novo – um modo 

dialeticamente novo, não uma novidade metafisicamente concebida como 

ruptura absoluta – de conceber essa relação entre socialismo e democracia” 

(1979, p. 34). A democracia, a seu ver, não poderia ser “encarada apenas como 

objetivo tático imediato, mas aparece como o conteúdo estratégico da etapa 

atual da revolução brasileira” (Ibid., p. 35). Assim, conclui que “a democracia 

política não é um simples princípio tático: é um valor estratégico permanente, 

na medida em que é condição tanto para a conquista quanto para a consolidação 

e aprofundamento dessa nova sociedade” (Ibid., p. 37). Desse modo, crendo na 

necessidade de “realizar em condições novas as tarefas que a ausência de uma 

revolução democrático-burguesa deixou abertas em nosso País” (Ibid., p. 42), 

Coutinho acaba por pregar a exigência de se “democratizar a economia 

nacional, criando uma situação na qual os frutos do trabalho do povo brasileiro 

– que se torna cada vez mais produtivo – revertam em favor da grade maioria da 



260 
 

 
 

 

                                                                                                                           
população. [...] Concretamente, em nossos dias, a democratização da economia 

requer a aplicação de um programa econômico antimonopolista, 

antilatifundiário e antiimperialista; um programa que interessaria a amplas 

parcelas da população, desde a classe operária e os camponeses até as camadas 

médias assalariadas e a pequena e média burguesia nacional” (Ibid., p. 43). Essa 

estratégia, no que tange a sua aplicação no Brasil, em especial pelo Partido dos 

Trabalhadores, foi bem criticada por Mauro Iasi em alguns de seus trabalhos - 

ver, por exemplo, Iasi (s/d. a), Iasi (s/d. b), Iasi (2014a) e Iasi (2014b). Em 

relação ao eurocomunismo original, Mészáros o critica com base nas 

formulações de Rosa Luxemburgo, em especial Reforma ou revolução, dizendo 

que “Rosa Luxemburgo [...] pôde escrever com total clareza e perspicácia o 

epitáfio do „eurocomunismo‟ meio século antes de seu nascimento [...]. 

Situando a questão do reformismo no contexto dos desenvolvimentos 

econômicos e político-militares em escala global, Rosa Luxemburgo pintou com 

assustadora precisão o retrato do conciliador político do passado e do presente 

[grifo nosso]: „Ele aconselha o proletariado a rejeitar seu objetivo socialista, 

para que os liberais mortalmente amedrontados saiam do buraco de rato da 

reação. Transformando a supressão do movimento operário socialista em 

condição essencial para a preservação da democracia burguesa, ele prova de 

uma maneira admirável que esta democracia está em completa contradição com 

a tendência interna de desenvolvimento da sociedade atual. [...] Transformando 

a renúncia ao objetivo socialista em condição essencial da ressurreição da 

democracia burguesa, mostra como é inexata a afirmação de que a democracia 

burguesa é uma condição indispensável ao movimento socialista e à vitória do 

socialismo. [...] Devemos concluir que o movimento socialista não está 

vinculado à democracia burguesa, mas que, ao contrário, o destino da 

democracia está vinculado ao movimento socialista. Portanto, devemos concluir 

que a democracia não adquire maiores possibilidades de existência à medida 

que a classe trabalhadora renuncia à luta por sua emancipação, mas que, ao 

contrário, a democracia adquire maiores possibilidades de sobrevivência quando 

o movimento socialista se torna forte o suficiente para lutar contra as 

consequências reacionárias da política mundial e do repúdio da democracia por 

parte da burguesia. Quem quiser fortalecer a democracia deve desejar fortalecer, 

e não debilitar, o movimento socialista. Quem renuncia à luta pelo socialismo 

renuncia tanto ao movimento operário quanto à democracia.‟” (2004, p. 390). E, 

finalmente, em relação às tendências da estratégia eurocomunista propagadas na 

América Latina, o filósofo húngaro asseverou: “com grande ironia histórica, 

pode-se encontrar partidos políticos – outrora radicais – vinculados à 

perspectiva conciliatória do „eurocomunismo‟ (que era vazia já em seu ambiente 

original) também em vários países da América Latina, por mais inacreditável 

que isso possa parecer, dada a situação social potencialmente explosiva dos 

países desta região” (Ibid., p. 420).  



261 
 

 
 

Esta radical eliminação do capital pelos 

indivíduos auto-emancipados de sua presente 

dominação do metabolismo social é o exato 

conteúdo do projeto socialista. Em oposição ao 

modo como se exerce o domínio do capital sobre 

a sociedade, a concepção socialista vislumbra, nas 

palavras de Marx, “um plano geral de indivíduos 

livremente associados”, partindo do seu 

reconhecimento de que “o relacionamento 

universal moderno não pode ser controlado pelos 

indivíduos, a menos que seja controlado por 

todos”. É o que se quer dizer com a proposta de 

“transformação do trabalho em auto-atividade”, o 

que se subordina à premissa material de se reobter 

o controle sobre a divisão social do trabalho (em 

vez de se estar sujeito aos seus ditames), e o que 

torna os instrumentos de produção, em um sentido 

substantivo, e não apenas juridicamente, “sujeitos 

a cada indivíduo e propriedade de todos”. (Ibid., 

p. 516) 

 

Ressalte-se que a questão do controle social vem aqui à tona, de 

modo consequente, conforme a teorização precedente, na qual o capital 

é concebido como produto da alienação que, por meio de um certo 

conjunto de mediações, especificamente arranjadas, exerce seu domínio 

fetichista e estruturalmente hierárquico sobre o sociometabolismo 

humano. A mediação das relações socioreprodutivas humanas pelo 

capital impede aos homens, justamente, a auto-mediação (ou auto-

atividade), isto é, o controle conscientemente planejado sobre as 

diversas esferas da atividade produtiva e reprodutiva humana. Assim, 

assinala o filósofo húngaro: 

 
Este é o significado radical de toda a estratégia 

socialista formulada por Marx, preocupada em 

alterar “do topo à base as condições de existência 

industrial e política, e, consequentemente, toda a 

maneira de ser dos produtores associados”. É 

claro que sua implementação só é possível 

utilizando-se estratégias historicamente mutáveis 

que levem em conta os passos mediatórios 

específicos exigidos para o processo de 

reestruturação. Isto implica não somente o 

reconhecimento realista e um controle flexível das 



262 
 

 
 

restrições materiais, políticas e cultural-

ideológicas encontradas, mas também a firme 

recusa de abandonar os objetivos fundamentais. 

(Ibid., p. 523-4) 

 

A eliminação do capital como controlador da atividade 

produtiva humana e a afirmação das novas mediações alternativas que 

permitem a realização da livre associação de produtores é o que 

possibilita a efetivação daquilo que Mészáros chama de igualdade real, 

que supera a mera igualdade formal do capital, um tema já formulado e 

teorizado por Babeuf e Buonarroti no tempo da Revolução Francesa e 

retomado por Marx na Crítica ao Programa de Gotha: “A igualdade 

das dores e dos prazeres, não das coisas consumíveis e das tarefas dos 
trabalhadores”

109
 (Buonarroti, apud Mézszáros, Ibid, p. 463). Esta foi, 

nas palavras do filósofo húngaro,  

 
uma formulação realmente brilhante, surgindo do 

meio da luta com a “viabilidade prática” de sua 

verdade e clareza. Não é de surpreender, portanto, 

que quase oito décadas após a conspiração e a 

execução de Babeuf, em 1875, quando Marx 

escreveu sua Crítica ao Programa de Gotha, 

apontando nela também as importantes diferenças 

entre os princípios orientadores das fases alta e 

baixa de uma sociedade comunista possível, ele 

tenha adotado exatamente os mesmos critérios que 

                                                           
109

 Claro está, pela argumentação desenvolvida até aqui, que Mészáros descarta 

a via parlamentar e legislativa como mediação para se realizar a transição 

socialista. Uma referência a Rosa Luxemburgo é bastante ilustrativa, nesse 

contexto, de sua posição sobre o assunto. Diz a célebre dirigente comunista: “o 

que distingue a sociedade burguesa das outras sociedades de classe – da 

sociedade antiga e da ordem social da Idade Média – [é] precisamente o fato de 

que a dominação de classe não repousa sobre „direitos adquiridos‟, mas sobre 

relações econômicas reais; o fato de o trabalho assalariado não ser uma relação 

jurídica, mas uma relaçãopuramente econômica. Em nosso sistema jurídico não 

há uma única fórmula legal que imponha a atual dominação de classe. [Assim,] 

como a escravidão assalariada pode ser suprimida pela „via legislativa‟ se a 

escravidão assalariada não está expressa nas leis? Bernstein, que quer abolir o 

capitalismo pela reforma legislativa, encontra-se na mesma situação do policial 

russo de Uspenski, que diz „Rapidamente, agarrei o velhaco pelo colarinho! 

Mas o que vejo? O maldito não possui colarinho!‟. É esse, exatamente, o 

problema de Bernstein” (Luxemburgo, apud Mészáros, Ibid, p. 391). 



263 
 

 
 

acabamos de examinar para a regulação da 

produção e da distribuição na fase alta
110

. Seria 

difícil apresentar com maior precisão as 

diferenças radicais entre a ordem mundial 

correspondente ao ponto de vista do capital 

daquela da humanidade emancipada, diferenças 

que, pela primeira vez na história, tornaram-se 

visíveis durante as insurreições revolucionárias a 

partir do ponto de vista do trabalho (Ibid., idem). 

 

Mas esse empreendimento radical só pode esperar ter sucesso se 

as práticas questionadoras radicais da ordem do capital forem levadas a 

cabo com base no mais consequente internacionalismo da classe 

trabalhadora. Um internacionalismo que, levada em conta as situações 

dos países periféricos no sistema do capital, não pode deixar de guardar 

em si certas reivindicações legítimas de cunho nacionalista. Na verdade, 

diz Mészáros, não se trata de opor nacionalismo e internacionalismo, 

mas definir em termos concretos e estratégicos “que tipo de 

nacionalismo e internacionalismo podem – em conjunto - fazer avançar 

a causa da emancipação socialista” (Ibid., p. 440-1). O filósofo húngaro 

preconiza, aqui, uma articulação dialética entre internacionalismo e 

nacionalismo (tomando em consideração a posição de certos países 

subordinados ao imperialismo atual) orientados pelo objetivo da 

revolução socialista
111

.  

                                                           
110

 Mészáros está pensando aqui na seguinte passagem da Crítica do Programa 

de Gotha: “Numa fase superior da sociedade comunista, quando tiver sido 

eliminada a subordinação escravizadora dos indivíduos à divisão do trabalho e, 

com ela, a oposição entre trabalho intelectual e manual; quando o trabalho tiver 

deixado de ser mero meio de vida e tiver se tornado a primeira necessidade 

vital; quando, juntamente com o desenvolvimento multifacetado dos indivíduos, 

suas forças produtivas também tiverem crescido e todas as fontes da riqueza 

coletiva jorrarem em abundância, apenas então o estreito horizonte jurídico 

burguês poderá ser plenamente superado e a sociedade poderá escrever em sua 

bandeira: „De cada um segundo suas capacidades, a cada um segundo suas 

necessidades‟” (Marx, 2012, p. 31-2)  
111

 Partindo de tais premissas, Mészáros ainda estabelece reflexões interessantes 

e que são dignas de serem ressaltadas a respeito da estratégia socialista a ser 

adotada na periferia do sistema: “No „Terceiro Mundo‟, aqueles que arcam com 

as consequências do sistema global de hierarquias e dependências do capital 

têm um interesse muito mais direto nesta questão [da relação entre nacionalismo 

e internacionalismo] do que seus semelhantes nos países capitalistas avançados. 

São forçados a lutar pela verdadeira emancipação nacional – em contraste com 



264 
 

 
 

                                                                                                                           
as disposições político-formais vazias dos arranjos „pós-coloniais‟, que deixam 

intactas as estruturas de dominação estabelecidas – sempre que levantam a 

questão da emancipação econômica. Entretanto, é muito difícil questionar as 

relações de poder substantivas dos arranjos „pós-coloniais‟, tanto em termos 

políticos como ideológico-culturais. [...] A dialética de suas inter-relações torna 

impossível dar conteúdo à exigência de internacionalismo socialista sem cuidar 

das necessidades vitais das classes trabalhadoras nacionais; e, vice-versa, a 

busca de objetivos nacionalistas à custa de outros povos pode apenas gerar 

antagonismos (em última análise, autodestrutivos), ainda que seus resultados 

imediatos sejam favoráveis às forças que embarcam em tais aventuras” (Ibid., 

idem). E usando as palavras do historiador filipino Renato Constantino, que 

desenvolve uma reflexão concernente às condições concretas de seu país natal, 

Mészáros assinala: “há filipinos que acreditam dever fazer uma escolha entre 

nacionalismo e internacionalismo, ou que um deva ser subordinado ao outro. É 

necessário conhecer a conexão correta entre os dois. O internacionalismo é um 

sentimento de afinidade para com os povos do mundo, não para com seus 

líderes ou governos. O nacionalismo é a consciência que os filipinos têm de 

seus próprios interesses. Para alguém ser um bom nacionalista, deve 

compartilhar os objetivos dos outros povos por uma vida melhor, tornando-se de 

fato um verdadeiro internacionalista. Mas, antes de poder ser um bom 

internacionalista, deve-se primeiro ser nacionalista, levando em consideração o 

bem-estar de seu próprio povo antes de ajudar outros – no entanto, deve-se estar 

sempre consciente de que os objetivos maiores de todo um povo excluem a 

exploração dos outros. Isto é, o conteúdo internacionalista do nacionalismo 

repousa no aspecto igualitário da fraternidade mundial, e o conteúdo 

nacionalista do internacionalismo repousa no conceito da soberania nacional no 

presente sistema de Estados do mundo e em sua defesa contra investidas 

imperialistas” (Ibid., p. 440). Finalmente, a posição do filósofo húngaro é 

melhor esclarecida no ensaio Outro mundo é possível e necessário, escrito entre 

agosto de 2003 e fevereiro de 2004. Aí, a argumentação de Mészáros se 

aprofunda no sentido de aproximar dialeticamente as questões do nacionalismo 

e do internacionalismo numa teoria da transição concretamente formulada para 

a superação do sistema do capital. Mészáros explica que esse sistema foi 

obrigado, no seu processo de vir-a-ser, a impor “a posição altamente 

privilegiada do punhado de nações preparadas para o imperialismo e, ao mesmo 

tempo, teve de impor, com todos os meios disponíveis, inclusive os mais 

violentos „sistematicamente inventados‟, uma condição de subordinação a todas 

as outras nações. Essa forma de articular a ordem internacional prevaleceu não 

somente contra nações menores, mas até quando os países dominados tinham 

populações incomparavelmente maiores do que seus opressores estrangeiros, 

como foi o caso da Índia sob o Império Britânico. Com relação às nações 

colonizadas, suas condições de dependência econômica e política eram impostas 

de modo implacável pelas potências imperialistas, graças também à 



265 
 

 
 

                                                                                                                           
cumplicidade subserviente das classes dominantes nativas. Portanto, as 

mudanças pós-coloniais não tiveram nenhuma dificuldade em reproduzir, em 

todas as relações substantivas, os modos anteriores de dominação, ainda que 

formalmente modificada, mantendo, até o presente, o sistema há muito 

estabelecido de dominação estrutural e dependência” (Ibid., p. 23). É justamente 

esse quadro de dominação estrutural hierárquica entre os Estados 

contemporâneos que não permite que os socialistas releguem o problema da 

questão nacional a um segundo plano. Nesse sentido, como devem agir os 

revolucionários na sua luta pela transformação radical da atual ordem 

sociometabólica dominada pelo capital? O autor de O poder da ideologia 

defende, aqui, mais uma vez, que um certo nacionalismo defensivo pode e deve 

ser articulado com uma postura de internacionalismo ofensivo no movimento de 

crítica contra o sistema, e busca inspiração em Lenin para a fundamentação de 

sua tese. Refletindo exatamente sobre a questão do direito das nações mais 

débeis em suprimir a sua condição de subordinação e vulnerabilidade em 

relação às mais fortes, Mészáros argumenta que “Lenin sempre defendeu o 

direito das várias nacionalidades à completa autonomia „até o ponto da 

secessão‟, ao passo que Stalin as reduziu a nada mais do que „regiões de 

fronteira‟, a serem mantidas a qualquer custo na mais estrita subordinação, em 

nome dos interesses da Rússia. Por isso, Lenin o condenou em termos bem 

claros, insistindo que, caso prevalecessem as posições defendidas por Stalin, „a 

„liberdade de secessão da união‟, pela qual nos justificamos será apenas um 

pedaço de papel, incapaz de defender os não-russos do assassinato por parte 

daquele legítimo homem russo, o grande chauvinista russo‟. Ele insistiu na 

gravidade dos danos causados pelas políticas adotadas e nomeou claramente os 

culpados: „A responsabilidade política por tudo isso deve, evidentemente, ser 

lançada sobre Stalin e Dzerjinski‟. Lenin jamais deixou de enfatizar a 

importância da completa – não apenas formal, mas substantiva – igualdade de 

todos os grupos nacionais. Insistiu repetidamente na seriedade das violações da 

solidariedade proletária internacional, tendo também reiterado o ponto de vista 

marxiano sobre a necessidade de tornar „desigual a igualdade‟ em favor 

daqueles que estavam em desvantagem e oprimidos” (Ibid., p. 24). Mészáros 

endossa, pois, plenamente a posição de Lenin quanto ao nacionalismo defensivo 

e, em seguida, fazendo referência também às formulações de Marx sobre a 

“classe com cadeias radicais”,afirma que essa postura deve ser complementada 

com o internacionalismo positivo, sem o qual a superação do capital se torna 

impraticável. Finalmente, ainda pensando a questão da estratégia na periferia do 

sistema do capital, Mészáros, em consonância com sua reflexão anterior, afirma 

que “dadas as condições da exploração neocolonial, do desenvolvimento 

desigual e das taxas diferenciais de exploração, é impossível a formulação de 

uma estratégia uniforme [para o centro e para a periferia do sistema]. [...] No 

entanto, sejam quais forem as circunstâncias políticas e o grau relativo de 

desenvolvimento socioeconômico dos países envolvidos, a condição do sucesso 



266 
 

 
 

O internacionalismo, por sua vez, só pode se estabelecer se 

estiver baseado na mais ampla e irrestrita solidariedade da classe 

trabalhadora, que, assim como o internacionalismo, não é considerado 

como um “ideal abstrato”, mas como o produto de “uma base material 

que as sustenta [as forças do internacionalismo e da solidariedade] de 

modo duradouro” (Ibid., p. 452). A respeito do entrelaçamento dessas 

categorias, Mészáros explica que a potencial identidade de valores e 

objetivos estratégicos da classe trabalhadora internacional só pode se 

converter em realidade num contexto propício, no qual “o sentimento de 

reciprocidade exigido para a promoção da solidariedade internacional 

duradoura e praticamente viável se origina da experiência 
compartilhada de modo significativo por todos os trabalhadores [grifo 

nosso], no que diz respeito ao relacionamento do trabalho com o 

capital” (Ibid.., idem). 

Essa situação requer duas condições: primeiro, que a própria 

base material da solidariedade já esteja estruturada (ou em vias de se 

                                                                                                                           
duradouro é, em toda parte, a exigência objetiva de inserir as estratégias parciais 

– com suas especificidades mediadoras, em vista da composição de classe das 

forças que participam da luta e de seus meios disponíveis de ação emancipatória 

– na confrontação hegemônica total entre capital e trabalho. Isto porque capital 

e trabalho são as únicas classes na sociedade contemporânea cujo ser social 

pode constituir a base de sistemas reprodutivos alternativos, globalmente 

viáveis” (Ibid., p. 525). O filósofo húngaro conclui seu raciocínio dizendo que 

“nas últimas seis décadas, foi Mao Tsé-tung quem nos ofereceu o exemplo 

historicamente mais significativo de análise teórica e estratégia prática a esse 

respeito. [...] Embora salientasse, em contraposição à então preponderante linha 

sectária do partido, a importância fundamental de se basear a luta revolucionária 

na força elementar do campesinato que estava despertando (e que, em sua 

opinião, nenhum poder sobre a terra poderia subjugar), não hesitou em vincular 

esta visão profética à afirmação estratégica igualmente penetrante de que „a 

principal força em nossa revolução é o proletariado internacional‟. Como Mao 

Tsé-tung percebeu claramente, as especificidades sociológicas do contexto 

sócio-histórico dado, não importa quão monumentais fossem em proporção, não 

poderiam alterar radicalmente o antagonismo hegemônico entre capital e 

trabalho em termos históricos globais, ainda que exigissem uma avaliação muito 

realista das formas e dos instrumentos de mediação – anteriormente imprevistos 

mas, nas novas circunstâncias emergentes, singularmente apropriados – para a 

realização dos objetivos escolhidos. Era impossível generalizar o modo 

camponês de produção, mesmo em seu aspecto mais dinâmico, como uma 

alternativa global para o sistema capitalista dominante. É esta condição de 

poder ou não poder ser generalizada que em última instância decide a questão a 

favor ou contra as aspirações emancipatórias” (Ibid., p. 525-6). 



267 
 

 
 

estruturar), em razão da própria articulação global do capital, de um 

modo em que a reciprocidade se torne eficaz entre as “estruturas e 

práticas produtivas e distributivas fundamentais” (Ibid., idem); e, 

segundo, que o “estado de coisas prevalecente”, tanto nos países de 

centro como nos de periferia do sistema do capital, seja “reconhecível 

como tal pela consciência social”
112

 (Ibid., idem).  

A constituição da solidariedade internacional é um dos grandes 

desafios para a classe trabalhadora de nosso tempo. Somente essa 

solidariedade pode viabilizar o esforço de transcendência positiva da 

ordem social do capital. Sem a solidariedade internacional, diz 

Mészáros, “o socialismo é uma contradição em termos” (Ibid., p. 439). 

Sintetizando sua reflexão sobre o tema, o filósofo húngaro afirma: 

 
A solidariedade internacional não é um imperativo 

ideológico dirigido a grupos de trabalhadores 

politicamente alertas. Não pode ser definida 

simplesmente pelo “trabalho da consciência sobre 

a consciência”, ainda que a reconstituição 

apropriada da consciência social seja, 

evidentemente, parte essencial do processo geral. 

É a resposta necessária ao desafio objetivo 

proposto pela articulação e integração globais do 

capital que, ao longo dos acontecimentos do 

século XX (particularmente nas últimas décadas), 

adquiriu uma dimensão transnacional muito 

efetiva contra a força de trabalho. Ao mesmo 

tempo, é uma resposta que se tornou não somente 

necessária, mas também materialmente viável 

pelas mesmas estruturas materiais da articulação 

transnacional do capital que – na ausência da 

solidariedade internacional – podem facilmente e 

com grande eficácia ser usadas contra os 

trabalhadores. (Ibid., p. 454) 

 

Mészáros afirma que, mesmo com dificuldades impostas pelo 

capital à configuração da solidariedade internacional dos trabalhadores, 

existem algumas possibilidades que podem ser aproveitadas pelas forças 

políticas revolucionárias. A primeira delas, diz ele, reside no fato de que 

                                                           
112

 Para uma compreensão mais detalhada sobre a forma como Mészáros ilustra 

tais aspectos e condições da base material da solidariedade internacional da 

classe trabalhadora, ver O poder da ideologia (Ibid., p. 452-4).  



268 
 

 
 

a “harmonia” internacional das diversas forças do capital está longe de 

ser algo verdadeiramente consolidado. Ou seja, a explosividade das 

contradições do capital pode forçar a resposta solidária por parte dos 

trabalhadores.  

O mesmo ocorre nas relações entre Estados, tanto no seu plano 

interno quanto nas relações de uns com os outros. Tudo isso, é claro, são 

potencialidades, que não podem ser transformadas em realidade “sem a 

articulação da necessária estrutura organizacional da solidariedade da 

classe trabalhadora” (Ibid., p. 458). 

 

5.6 A questão da educação em O poder da ideologia 

 

O último tema que devemos analisar é o que concerne à 

educação da classe trabalhadora no seu processo de luta pela superação 

do sistema do capital. Esse tema está apenas implícito no corpo do texto 

de 1989, mas aparece com bastante destaque no ensaio Outro mundo é 
possível e necessário, escrito entre agosto de 2003 e fevereiro de 2004, e 

que apareceu como introdução à segunda edição brasileira de O poder 

da ideologia.  

Nesse ensaio podemos verificar a realização de uma síntese das 

ideias anteriormente expostas no livro de 1989, mas com alguns pontos 

de desenvolvimento, em especial as questões do planejamento, da 

sustentabilidade, da participação e da educação. Essas novas ideias são 

relacionadas com o tema da ideologia crítica - a consciência prática 

necessária para orientar a política radical - e com questões referentes à 

própria práxis revolucionária socialista em seus múltiplos aspectos. 

Vejamos como Mészáros concatena sua argumentação. 

 Um dos pontos nodais da teorização levada a cabo pelo filósofo 

húngaro nesse ensaio diz respeito ao tema da igualdade substantiva, que 

deve ser realizado pela processo de transição socialista. Esse conceito 

diz respeito não à igualdade de coisas consumidas, nem de tarefas ou 

horas de trabalho realizadas, e sim à igualdade medida pelas 
capacidades e carências não alienadas dos indivíduos sociais. É nisso 

que deve se basear o projeto alternativo socialista para superar o modo 

de controle sociometabólico do capital e instaurar uma nova forma 

qualitativamente diferente de intercâmbio entre os homens e a natureza, 

no seu processo de produção e reprodução histórica. Leiamos o que 

afirma Mészáros nesse sentido: 

 



269 
 

 
 

A natureza da nova forma [isto é, a comunidade 

humana emancipada] pode ser resumida, citando 

as palavras de Marx, como um sistema baseado 

em “um plano geral de indivíduos livremente 

combinados”. Isso quer dizer, em termos mais 

simples, a substituição das cadeias de trabalho 

impostas pelo capital pelos elos cooperativos dos 

indivíduos e os vários grupos a que eles 

pertencem. Por meio dessa mudança qualitativa, 

eles terão condições de estabelecer uma forma 

superior e potencialmente muito mais produtiva 

de coordenação geral do que a que é viável com 

base no controle externo autoritário da mão-de-

obra no sistema de trabalhos forçados do capital. 

(Ibid., p. 43-4) 

 

 Só o controle sociometabólico instituído e realizado por 

“indivíduos livremente combinados” pode garantir a sustentabilidade da 

relação entre os seres humanos e a natureza. A sustentabilidade é 

entendida por Mészáros, justamente, como o “controle consciente do 

processo de reprodução sociometabólica pelos produtores livremente 

associados” (Ibid., 44). Deve ficar claro, também, nesse contexto, por 

tais palavras, a importância que o filósofo atribui ao tema do 

planejamento para uma formação social e econômica socialista. A 

sustentabilidade, diz ele, é inconcebível sem um sistema adequado de 

planejamento que precisa ser assentado sobre uma democracia 

substantiva levada a efeito pelos produtores de maneira livre e 

autônoma.  

 O tema do planejamento, em Mészáros, pode ser melhor 

compreendido se vinculado a outro, com o qual mantém íntima relação, 

e que é tratado pelo filósofo na sequência: a contabilidade socialista. 

Isso significa que, para se realizar o planejamento que garante a 

sustentabilidade e a igualdade substantiva, a forma de contabilidade a 

ser empregada não pode ser aquela quantitativamente definida, tal como 

é utilizada pelo capital. Ela deve ser de um tipo que organize as trocas 

entre os indivíduos a partir de parâmetros qualitativos, a fim de se poder 

assim combater as práticas que combinam ao mesmo tempo desperdício, 

abundância e escassez, como vemos em nossos dias. Segundo o filósofo 

húngaro, de acordo com o já estabelecido a respeito da igualdade 

substantiva, a troca de mercadorias deve ser substituída pela “troca de 
atividades entre indivíduos autogeridos, como proposto por Marx” 

(Ibid., p. 49).  



270 
 

 
 

 Mészáros sintetiza assim suas ideias a respeito da questão: 

 
O processo genuíno e viável de planejamento de 

um novo modo de reprodução sociometabólica se 

distingue das formas conhecidas de planejamento 

parcial e superposto por ser firmemente orientado 

por uma contabilidade socialista qualitativamente 

diferente, em contraste com a fetichista estreiteza 

quantificadora das variedades passadas. É ela que 

reúne as duas principais dimensões do tempo – o 

tempo de vida dos indivíduos particulares e as 

mais vastas determinações temporais de sua 

sociedade. A contabilidade socialista é 

impensável sem um processo de planejamento em 

que os objetivos adotados, baseados nas 

necessidades dos indivíduos – em sua grande 

variedade e potencial dinâmico para ativar 

completamente as pessoas envolvidas no 

atendimento de suas próprias necessidades -, 

aglutinam-se num modo viável de ação coletiva. É 

o que dá significado ao “plano geral de indivíduos 

livremente combinados”. A questão é em si 

eminentemente qualitativa, porque tanto as 

necessidades dos indivíduos (que são 

qualitativamente diferentes por sua própria 

natureza) e as condições para sua realização 

exigem trocas contínuas (verdadeiramente não 

conflitantes e, portanto, mutuamente 

modificáveis) entre os indivíduos 

cooperativamente associados dentro de uma 

estrutura social completamente adaptável. Os 

resultados dessas trocas podem ser flexivelmente 

modificados à luz do reexame racional do 

resultado das políticas livremente adotadas, em 

contraste com o “tráfego em mão única”, 

predeterminado estruturalmente, de todos os 

sistemas que são comandados de cima. (Ibid., p. 

46-7) 

 

 Nessa forma alternativa de contabilidade, a troca de atividades é 

que baliza as relações sociais, e não a troca de mercadorias, tal como é 

praticado no sistema do capital. Mészáros trata aqui, então, de forma 

dialética e inter-relacionada os temas da igualdade substantiva, 

sustentabilidade, planejamento, contabilidade e troca socialistas. O 



271 
 

 
 

sistema do capital, enquanto modo de controle hierarquicamente 

estruturado sobre o metabolismo social, incontrolável em si mesmo, 

destrutivo, perdulário, substantivamente desigual e insustentável, deve 

ser enfrentado e superado por meio de uma estratégia adequada, onde a 

produtividade e o consumo sejam organizados não de forma quantitativa 

e alienada, mas qualitativa e não-alienada; onde as necessidades e 

capacidades humanas – e não as do capital – estejam na base da 

estruturação da atividade produtiva, das trocas e da contabilidade, e 

onde haja, finalmente, a igualdade de prazeres e trabalhos, 

diferentemente da igualdade de tarefas e coisas consumíveis, tal como é 

vigente na formação social atualmente estabelecida, sob o domínio do 

capital.  

 É com vistas à realização desse novo modo de organização 

social e à estruturação de uma nova forma de controle sociometabólico 

que o papel da educação é fundamental. Mészáros afirma que, sem uma 

concepção de educação coerente com tais princípios estratégicos, a 

superação da ordem existente não é possível. Que educação é essa? Com 

certeza, bem diferente da que está de acordo com os imperativos de 

expansão do capital, feita com conteúdos, interesses, valores, atividades 

pré-estabelecidas e adequadas às exigências do sistema e comandada por 

uma instituição que recolhe em si toda a atividade e iniciativa inerente 

às práticas educacionais.  

 Contrariamente a isso, a educação para a superação do sistema 

do capital que Mészáros propõe é 

 
a auto-educação cooperativamente administrada 

dos produtores livremente associados, inspirada 

por, e orientada para, a produção e satisfação de 

suas necessidades genuínas – não há como sair do 

circuito vicioso da produção de escassez em 

escala sempre crescente. Na ausência da auto-

educação cooperativa de iguais capazes de 

compreender o significado real de economia, tudo 

continuará à mercê dos interesses investidos na 

reprodução máxima de necessidades artificiais, 

inseparáveis da perpetuação lucrativa da escassez. 

[…] A nova concepção de educação não é 

confinada a um número limitado de anos na vida 

dos indivíduos, mas, em virtude de suas funções 

radicalmente alteradas, refere-se à vida inteira. A 

“auto-educação de iguais” e a “auto-gestão da 

ordem reprodutiva social” não podem ser 



272 
 

 
 

separadas uma da outra. A auto-gestão - pelos 

indivíduos associados – das funções vitais do 

processo sociometabólico é um empreendimento 

contínuo, e inevitavelmente em mudança. O 

mesmo se aplica às práticas educacionais, pois são 

elas que permitem aos indivíduos executar essas 

funções constantemente redefinidas de acordo 

com as mudanças requeridas das quais são os 

agentes ativos. Nesse sentido, a educação é 

verdadeiramente uma “educação continuada”. 

Não pode ser “vocacional” (o que nas nossas 

sociedades significa confinar as pessoas em 

funções utilitárias estritamente predeterminadas, 

desprovidas de todo poder de decisão), nem 

“geral” (que deve ensinar aos indivíduos, de 

forma condescendente, as “técnicas de pensar”) 

[…]. Em contraste, a “educação continuada”, 

como constituinte necessário dos princípios 

reguladores socialistas, é inseparável da prática 

significativa da autogestão. É parte fundamental 

desta última por representar, por um lado, a fase 

formativa na vida dos indivíduos autogeridos, e, 

por outro, por tornar possível uma realimentação 

positiva dos indivíduos educacionalmente 

enriquecidos, com suas necessidades mutantes e 

equitativamente redefinidas, para a determinação 

geral dos princípios e objetivos orientadores da 

sociedade. (Ibid., p. 48-9) 

 

 A auto-educação dos iguais não pode, portanto, estar separada 

da auto-gestão social dos produtores livremente associados. Ambas as 

atividades se articulam e se complementam dialeticamente. Por essas 

afirmações, percebe-se, mais uma vez, o peso imenso que Mészáros 

atribui à educação no processo revolucionário, elencando-a como um 

elemento fundamental dentro de uma teoria política revolucionária. A 

educação socialista é aquela que se compõe no interior de um projeto 

mais amplo de reestruturação radical da sociedade, que deve superar os 

antagonismos do sistema do capital e erigir uma sociedade autogerida e 

sustentável.  
 Mészáros, portanto, quando fala em educação, tem como 

horizonte a auto-gestão da ordem reprodutiva social, onde deve imperar 

a coordenação horizontal geral das atividades,  base da “nova forma 



273 
 

 
 

histórica”. É no interior de tais determinações que o filósofo húngaro 

insere a prática específica da educação.  

  O filósofo conclui seu ensaio afirmando as 

necessidades de: 1) reconstruir a solidariedade entre as forças que lutam 

pela concretização de uma ordem alternativa; e 2) ativar o poder da 

ideologia emancipadora, pois, na sua visão, 

 
sem esta, as classes trabalhadoras dos países 

capitalistas avançados não serão capazes de se 

tornar “conscientes de seus interesses”, muito 

menos de “lutar por eles” – em solidariedade e 

espírito de efetiva cooperação com as classes 

trabalhadoras das “outras” partes do único mundo 

real – até uma conclusão positiva. (Ibid., p. 54)  

 

 Como fica claro pelo que acima foi exposto, a formação dessa 

ideologia emancipadora é uma das tarefas precípuas da “auto-educação 

permanente dos iguais”. Em O poder da ideologia, temos, de fato, uma 

síntese complexa das formulações mészárianas estabelecidas em 

publicações anteriores e uma teoria bastante bem acabada sobre o 

capital, a transição socialista e a educação. Esses temas serão ainda mais 

enriquecidos quando da redação de Para além do capital: rumo a uma 

teoria da transição. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



274 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

6CONSIDERAÇÕES SOBRE A FORMA PECULIAR DE 

LEITURA DE MARX POR MÉSZÁROS  



275 
 

 
 

 

A relação com Marx é a verdadeira pedra de 

toque de todo intelectual que leva a sério o 
esclarecimento de sua própria concepção de 

mundo e do desenvolvimento social, 

particularmente a situação atual, a sua 
inserção nela e seu posicionamento frente a 

ela. A seriedade, o escrúpulo e a 
profundidade que dedica a este problema 

indicam se e em que medida o intelectual 

pretende, conscientemente ou não, furtar-se 
a uma clara tomada de posição em face das 

lutas históricas contemporâneas. 

 

Georg Lukács 

 

Antes de passarmos ao estudo de Para além do capital: rumo a 

uma teoria da transição, devemos analisar brevemente duas questões 

que jogam luzes sobre a forma como Mészáros entende o conceito de 

capital: a primeira diz respeito ao modo peculiar de leitura de Marx 

efetuado pelo filósofo húngaro; a segunda, trata do modo como o 

conceito de alienação permanece presente nas elaborações do “Marx de 

maturidade”, em especial no livro O Capital. 

São, portanto, questões de cunho teórico e metodológico 

importantes. A primeira delas esclarece o modo como Mészáros 

estabelece uma interlocução com a obra global de Marx a fim de, 

recuperando e tomando como princípio-guia aquilo que considera o seu 

“espírito”, efetivar a sua conceituação própria sobre o capital. 

Deve-se ter em mente, nesse contexto, exatamente isto: o que 

Mészáros se propõe a fazer em Para além do capital é, como dissemos, 

delinear uma conceituação qualitativamente nova do capital em relação 

ao conceito de capital apresentado por Marx. Mas essa nova formulação 

não dispensa o diálogo com o grande filósofo alemão. Ao contrário, 

procura assimilar as suas construções dentro de uma elaboração mais 

abrangente. Vejamos as linhas mestras de como se dá a relação entre 

Mészáros e a obra de Marx. 

 

* 

 



276 
 

 
 

István Mészáros é um autor que sempre se preocupou com a 

necessidade de formulação de sínteses teóricas sobre o momento 

histórico vivido, sobre a sociedade capitalista em cada etapa de sua 

contemporaneidade, onde a luta pelo socialismo demonstra possuir 

atualidade. A teoria sobre o sistema do capital que o filósofo busca 

realizar em suas obras, sobretudo na maior delas, Para além do capital: 
rumo a uma teoria da transição, é um exemplo desse intuito cultivado 

desde seus anos iniciais de formação, quando vivia em Budapeste e 

estava sob orientação e estímulo de seu mestre e amigo Georg 

Lukács
113

. Conhecer a essência do capital em seu momento atual é, sem 

dúvida, imprescindível para os que lutam pela sua superação, para os 

que pretendem a elaboração de uma estratégia política capaz de orientar 

ações no presente que possam desencadear o movimento de transição 

rumo à comunidade humana emancipada, o comunismo.  

A necessidade da síntese teórica é, assim, em última instância, 

uma necessidade política, gerada por tensionamentos e contradições 

postas pela própria prática social. Como afirma Mészáros, nesse sentido, 

“toda teoria social [grifo nosso] que se preze constitui-se com base em 

– e em resposta a – uma situação histórica específica [grifo nosso], que, 

como tal, requer a solução de um determinado conjunto de tarefas 

práticas” (2008, p. 37). Para estar à altura desse compromisso, o esforço 

de síntese exige intensa e constante atenção investigativa acerca do 

objeto complexo que se quer desvendar, e que se transforma a cada dia, 

numa dinâmica que envolve elementos de continuidade e 

descontinuidade em relação às suas formas anteriores, como se verifica 

na história do capitalismo.  

Exige, também, um rigoroso debate crítico com a tradição 

passada, com o conhecimento acumulado e expresso nas teorizações 

anteriores que, por sua vez, também visaram sintetizar os saberes e as 

experiências revolucionárias da classe trabalhadora em seu vir-a-ser 

histórico. Incorporando tais exigências, Mészáros se inscreve nesse 

                                                           
113

 Desde 1951 Mészáros já se ocupava com problema da necessidade de 

sínteses teóricas, chegando inclusive a debatê-lo com seu mestre Georg Lukács, 

como bem sublinha Maria Orlanda Pinassi (2011). A autora destaca que, bem 

antes de escrever sua obra mais importante, Para além do capital,lançada em 

1995, Mészáros já possuía uma “síntese in statu nascendi”, materializada no 

livro A teoria da alienação em Marx, escrita entre os anos de 1959 e 1969 e 

trazida à luz em 1970. Mészáros certamente recebia, nessa época, a influência 

de Lukács a respeito da necessidade de um “renascimento do marxismo” e de se 

escrever um O Capital do século XX, como afirma José Paulo Netto (2008). 



277 
 

 
 

debate e toma ninguém menos que a figura de Marx como seu principal 

interlocutor. A compreensão da teorização proposta pelo pensador 

húngaro faz com que seja necessária, por isso, a elucidação sobre como 

se dá essa assimilação em relação a sua mais importante fonte de 

referência. 

Sem deixar de considerar Marx um contemporâneo
114

, na 

medida em que considera o filósofo alemão como o mais arrojado 

teórico sobre o capital – ou seja, a forma social que continua, hoje, a 

dominar o sociometabolismo da humanidade -, Mészáros também leva 

em conta as diferenças entre o tempo histórico em que escreve e aquele 

em que se situa o autor de O Capital. Entretanto, é exatamente por causa 

dessa unidade entre identidade e diferença de temporalidades históricas 

que o estudo da obra de Marx se impõe. 

Certamente, a sociedade de hoje é bastante diferente do 

contexto do ano de 1867, quando a grande obra marxiana veio à luz, e, 

como tal, apresenta problemas próprios a serem resolvidos. Mas essa ida 

ao passado é sumamente necessária, não somente para que o passado 

seja reavaliado sob as luzes que lhe joga o presente, mas também para 

que o presente seja esclarecido, na medida em que as teorizações 

realizadas em épocas idas possam auxiliar na compreensão do contexto 

atual, com vistas a que a luta pela sociedade futura possa ser melhor 

empreendida. Como afirma o filósofo húngaro,  

 
a reflexão sobre o passado só pode originar-se do 

significado que o próprio presente oferece [...] ou 

seja, para a solução das tarefas atuais -, mas o ato 

mesmo de reflexão, pelo fato de estabelecer 

determinadas relações com o passado, também 

determina inevitavelmente sua própria orientação. 

Assim, a reflexão e a investigação crítica tornam-

se autorreflexão e autodefinição críticas. O 

significado do presente é utilizado como uma 

chave para revelar o significado do passado que 

conduz ao presente, o qual, por sua vez, revela 

dimensões anteriormente não identificadas do 

presente que conduzem ao futuro, não sob a forma 

de determinações mecânicas rígidas, mas como 

antecipações de objetivos vinculados a um 

conjunto de motivações interiores. Desse modo, 

                                                           
114

 Como atesta o artigo de Mészáros Marx, nosso contemporâneo, e seu 

conceito de globalização (2004). 



278 
 

 
 

estamos envolvidos num movimento dialético que 

conduz do presente para o passado e do passado 

para o futuro. Nesse movimento, o passado não 

está em algum lugar lá, em sua remota finalidade 

e “clausura”, mas bem aqui, “aberto” e situado 

entre o presente e o futuro, por mais paradoxal 

que isso possa parecer a quem pense em termos de 

“ordem intelectual” da cronologia mecânica. Pois 

o fato é que o presente não pode ter senão uma 

mediação entre ele próprio e o futuro: não o vazio 

momento infinitesimal que o separa do que vem a 

seguir, mas sim uma grande riqueza e intensidade 

de um passado trazido à vida no tempo de 

exposição da reflexão penetrante e do auto-exame 

crítico. (2012, p. 71-2) 

 

Assim, cremos que, sob a premência de problemas atuais, a 

confrontação crítica entre passado e presente, expressos respectivamente 

nas obras de Marx e Mészáros, serve para iluminar a ambos e fecundar 

positivamente a luta contemporânea dos trabalhadores. O estudo feito 

por Mészáros sobre a época atual, imbuído pela necessidade política da 

síntese teórica, pretende, assim, elucidar o que na obra de Marx é capaz 

de fornecer meios fecundos para a compreensão do próprio presente 

que, sob o prisma da nova elaboração teórica, pode revelar quais os 

caminhos passíveis de serem aproveitados para os combates que visam a 

conduzir ao futuro emancipado da humanidade. 

Claro está que a leitura, por parte de Mészáros, do passado 

corporificado na obra de Marx não é arbitrária. Há, por certo, uma 

margem de possibilidades para qualquer investigador que, no presente, 

busque a realização dessa interlocução crítica com o criador do 

materialismo histórico. Essa margem de possibilidades é dada pelo 

caráter intrínseco da obra mesma, que, pela sua natureza - aberta, mas 

com especificidades -, limita o espectro de interpretações possíveis.  

Como reconhece o próprio Mészáros: “embora o passado seja 

inesgotável, por certo não é desprovido de caráter. Não pode ser 

simplesmente moldado, de qualquer modo que se queira, de acordo com 

fantasia e caprichos arbitrários: o peso e a lógica interna de sua 

evidência estabelecem limites objetivos a possíveis reinterpretações” 

(Ibid., p. 74-5). São os problemas atuais, repetimos, provenientes das 

lutas atuais e visando o futuro, que guiarão a leitura da obra passada, e, 

sem deixar de levar em conta o seu caráter específico, estabelecerão a 

direção na nova síntese pretendida, que, por sua vez, sempre estará 



279 
 

 
 

aberta a novos balanços críticos e a novas reformulações. Nas palavras, 

mais uma vez, do filósofo húngaro:  

 
À medida que o homem constrói a própria 

história, com base em determinações temporais e 

estruturais – preservando-as e superando-as -, 

certas características do passado, antes não 

visíveis, passam para o primeiro plano. Eram 

invisíveis não porque as pessoas fossem cegas ou 

enxergassem mal (embora, é claro, haja também 

inúmeros desses casos), mas porque não existiam 

da mesma forma antes da articulação objetiva de 

relações determinadas. [...] O futuro não inventa 

nem cria as características do passado, mas as 

sistematiza no decorrer de sua própria 

autorrealização. Isso cria a necessidade de 

reinterpretações constantes, e, ao mesmo tempo, 

estabelece limites objetivos que definem muito 

bem que curso elas devem tomar e até onde 

podem ir. (Ibid., idem) 

 

Isso significa que não podemos ter a pretensão da 

reinterpretação “absoluta”, o que seria, na visão de Mészáros, algo 

completamente absurdo e contrário ao traço característico da abordagem 

marxista
115

. Sua proposta, nesse contexto, é a de, sem querer dar a 

palavra final sobre Marx ou a sociedade contemporânea, deixar “abertas 

as linhas de pesquisa, ao invés de tentar em vão fechá-las [...] uma 

abordagem desse tipo sem dúvida rejeita radicalmente as ilusões de 

definitividade e de completa conclusão” (Ibid., p. 75). Ao contrário de 

uma certa vulgata, que crê ter a palavra última das coisas, não há, na 

visão do filósofo húngaro, “tratamento definitivo” de um autor ou da 

própria história
116

. Leiamos, mais uma vez, o que escreve a esse 

respeito: 

                                                           
115

 Aqui, podemos juntar uma reflexão de David Harvey dotada do mesmo 

espírito: “cabe a cada leitor traduzir O Capital de modo que tenha sentido para a 

sua vida. Não há – e não pode haver – uma interpretação definitiva, 

precisamente porque o mundo está em contínua mudança. Como provavelmente 

diria Marx, hic Rhodus, hic salta!” (2013, p. 23). 
116

Isso não significa uma postura relativista por parte de Mészáros em sua 

pesquisa, mas, ao contrário, a plena assunção de que a objetividade existe, é 

passível de ser apreendida e é mutável historicamente. Nas suas palavras: “o 

significado, em qualquer nível e em todos os contextos, não se descobre 



280 
 

 
 

 
A história não é simplesmente inalterável, mas 

inesgotável. Isso é o que dá sentido à preocupação 

que se tem com o passado e determina a 

necessidade de constantes reinterpretações. Nada 

mais absurdo do que a ideia de “história 

definitiva”, de “tratamento definitivo” deste ou 

daquele período, ou de uma “biografia definitiva” 

etc., a qual teria como corolário a antecipação de 

um estágio em que, dada a acumulação abundante 

de grande quantidade de coisas definitivas, não 

haverá mais necessidade de reexame constante da 

história. Caso ocorresse esse tipo de 

“definitividade”, não seria apenas o historiador 

que poria de lado sua atividade, mas o próprio 

homem, que só pode ignorar ou rotinizar seu 

                                                                                                                           
simplesmente no objeto das pesquisas de alguém (como supõem certos 

criadores de mitos, sociológicos ou de outras „ciências‟, condenando-se a 

ficarem ziguezagueando no nível de generalidade de uma lista telefônica, sem a 

manifesta função que esta possui), mas desdobra-se a partir dele pelo 

significado da temporalidade pesquisadora. [...] O que faz das biografias de 

Isaac Deutscher obras duradouras não é o fato de conterem tudo em forma 

„definitiva‟ (e como poderiam?), mas sim o de oferecerem uma seleção 

significativa de dados, relevantes à sua própria busca e à orientação de seus 

contemporâneos. Assim, o fator isolado mais importante na constituição do 

significado é a paixão subjacente que dá vida à própria pesquisa. Tudo isso não 

significa, é claro, que a objetividade na história seja negada. Ao contrário, uma 

definição precisa de sua natureza e de seus limites salva a objetividade histórica 

da desgraça do relativismo extremado que ela suporta pelas aspirações 

contraditórias do positivismo e do „cientificismo‟ [...]. Alguns [dados] são mais 

significativos do que outros, e alguns são mais significativos a dada época do 

que a outra. A objetividade da história não é objetividade de um prego, muito 

menos de uma pedra [...]. A objetividade histórica é dinâmica e mutável, como é 

a vida, não em si e por si – pois isso ainda se poderia reduzir a um conjunto de 

leis naturais mais ou menos simplificadas -, mas à medida que evolui, sobre 

uma base natural radicalmente modificada pelo trabalho e pela autorreflexão, 

dentro da esfera social. A objetividade da própria busca é determinada pelas 

condições de uma dada temporalidade, a qual, obviamente, implica antecipações 

e avaliações de tendências futuras de desenvolvimento. Não obstante, em sua 

objetividade dinâmica, toda pesquisa está sujeita a critérios de avaliação com 

respeito tanto aos seus determinantes sociais (inclusive suas limitações) quanto 

à natureza (realista ou de outro tipo) do que prevê” (Ibid., p. 73-4). 



281 
 

 
 

passado à custa da decapitação do próprio futuro. 

(Ibid., p. 72) 

 

Além desses pressupostos, centrais da abordagem de Mészáros 

em relação ao pensamento de Marx, é preciso ressaltar que o método 

utilizado pelo filósofo húngaro para a realização de sua síntese não 

consiste numa formulação abstrata, fundamentada em si mesma, que 

existiria antes mesmo da realização da pesquisa. Ao contrário, a postura 

de Mészáros, aqui, possui o caráter rigoroso de uma ontologia social 

materialista
117

. Ou seja, vai ao real como tal, ao ser do capital como este 

se apresenta, deixando que o seu próprio movimento revele as categorias 

fundamentais de que é constituído. A pesquisa mesma é o processo de 

reconstrução ideal do ser concreto real. É nesse processo analítico que 

ganha sentido o diálogo com a obra global de Marx, fazendo com que o 

real a ilumine e seja iluminado por ela, fornecendo, desse modo, as 

condições para uma nova elaboração teórica, sintética, que nunca é, 

como dissemos acima, absoluta ou definitiva
118

. 

Claro está que, para Mészáros, os métodos têm, 

necessariamente, um fundamentosocial (eis o sentido de sua ontologia 

materialista). Essa fundamentação se dá no âmbito da estrutura da 

sociedade, que se expressa sempre na estrutura do método utilizado. O 

filósofo húngaro elucida claramente sua tese quando centra a análise no 

caso específico das determinações levadas a efeito pelo sistema de 

controle sociometabólico do capital. Leiamos o que escreve nesse 

sentido: 

 
Como sabemos, a formação social dominada pelo 

poder do capital estende-se ao longo de um amplo 

                                                           
117

 Conforme Mészáros estabelece em Para além do capital: rumo a uma teoria 

da transição. O filósofo húngaro segue, aqui, a tradição ontológica 

desenvolvida pelo próprio Marx, bem definida nesses termos por J. Chasin: 

“investigação do ente autoposto em sua imanência, seja esse uma formação real 

ou ideal; procedimento teórico [...] em que a tematização, isto é, a reprodução 

ideal das coisas é procedida a partir delas próprias, da malha ou do aglutinado 

de seus nexos constitutivos, processo analítico pelo qual são desvendadas e 

determinadas em sua gênese e necessidade próprias” (2009, p. 74). A principal 

diferença, talvez, da posição de Mészáros em relação à de Chasin, seja que, para 

o filósofo húngaro, o objetivo sociopolítico que se quer atingir também orienta o 

movimento da pesquisa, portanto, da elaboração das categorias de análise.  
118

 É compreensível que os portadores do saber absoluto sobre a obra de Marx e 

sobre o real histórico discordem de Mészáros já neste ponto. 



282 
 

 
 

período social cujo fim ainda não está à vista. 

Contudo, além das mudanças materiais de vasto 

alcance que caracterizam a fisionomia intelectual 

das fases específicas do desenvolvimento do 

sistema capitalista, há também algumas grandes 

continuidades. São estas últimas, em específico, 

que circunscrevem os grandes parâmetros 

metodológicos, de acordo com as circunstâncias 

da era do capital como um todo, com 

características identificáveis de forma nítida. […] 

[Desse modo] compreende-se que as fases 

particulares do desenvolvimento socioeconômico 

são marcadas por significativas inovações teóricas 

e metodológicas, de acordo com as circunstâncias 

em modificação. É importante salientar, porém, 

que todas essas mudanças metodológicas e 

transformações teóricas têm de se acomodar em 

relação aos limites restritivos da moldura 

estrutural comum que define a época em sua 

totalidade. (2009, p. 9, grifos nossos) 

 

Para Mészáros, portanto, as formas dos métodos são 

estruturalmente homólogas às formasdas sociedades das quais eles são 

expressão
119

. Em uma formação social específica, como a que vige a 

relação-capital, por exemplo, podemos verificar como isso se dá: o 

sistema do capital se modifica com o desenrolar da história (“mudanças 

materiais de vasto alcance”), em virtude de suas próprias contradições 

internas. Contudo, apresenta continuidades em sua estrutura, e são estas 

                                                           
119

 Em um opúsculo dedicado à questão do método em Marx, José Paulo Netto 

explica que “Para Marx, o método não é um conjunto de regras formais que se 

„aplicam‟ a um objeto que foi recortado para uma investigação determinada 

nem, menos ainda, um conjunto de regras que o sujeito que pesquisa escolhe, 

conforme a sua vontade, para „enquadrar‟ o seu objeto de investigação. [...] Ele 

[Marx] nos descobriu a estrutura e a dinâmicas reais do capital; não lhe 

„atribuiu‟ ou „imputou‟ uma lógica: extraiu da efetividade do movimento do 

capital a sua (própria, imanente) lógica – numa palavra, deu-nos a teoria do 

capital: a reprodução ideal do seu movimento real. E para operar esta 

reprodução, ele tratou de ser fiel ao objeto: é a estrutura e a dinâmica do objeto 

que comandam os procedimentos do pesquisador. O método implica, pois, para 

Marx, uma determinada posição (perspectiva) do sujeito que pesquisa: aquela 

em que se põe o pesquisador para, na sua relação com o objeto, extrair dele as 

suas múltiplas determinações” (2011, p. 52-3). 



283 
 

 
 

que, justamente, “circunscrevem os grandes parâmetros metodológicos” 

das produções teórico-sociais significativas do período histórico em que 

nos situamos.  

O filósofo húngaro afirma, a fim de complementar essa 

reflexão, que  

 
os parâmetros metodológicos 

fundamentais das épocas históricas são 

circunscritos pelos limites estruturais 

últimos de sua força dominante de controle 

sociometabólico e, como tal, são definidos 

segundo as potencialidades (e, 

evidentemente, também de acordo com as 

limitações) inerentes ao modo dominante 

de atividade produtiva e à correspondente 

distribuição do produto social total. (Ibid., 

p. 10) 

 

Para Mészáros, então, os parâmetros metodológicos das épocas 

históricas particulares são determinados pelos limites estruturais últimos 

da sua força de controle sociometabólico dominante, “em conformidade 

com o tipo prevalecente de atividade produtiva e a correspondente 

modalidade de distribuição. Qualquer tentativa teórica de escapar dessas 

determinações, na equivocada busca de „metateorias‟ evasivas, pode 

apenas prejudicar o empreendimento [teórico-investigativo]” (Ibid., p 

17).  

Isso significa que não se pode discutir o método sem 

compreender a estrutura real da qual ele é uma reprodução ideal. Em 

outras palavras, elaborar o conjunto de categorias intelectuais que 

permitem mediar e apreender concretamente um determinado objeto 

histórico exige que se discuta, concomitantemente, as categorias reais, 

isto é, a formação social – o conjunto de suas mediações práticas 

específicas constituintes
120

 – de onde o próprio método deverá se 

originar. 

                                                           
120

Sobre esse ponto, Mészáros afirma que “com relação ao método, a mediação 

é a categoria mais importante tanto teórica como prática em nossa época de 

transição histórica. Não pode haver surpresa nisso. Teórica porque em vista da 

magnitude do desafio que temos de enfrentar, nada pode ser conquistado com 

êxito sem uma concepção intelectualmente coerente e verdadeiramente 

abrangente da mediação. E, na prática, porque é impensável instituir na ordem 

social estabelecida as mudanças qualitativas exigidas sem adotar as formas 



284 
 

 
 

É por esse motivo que a compreensão do método em Mészáros 

se faz a par e a passo com a compreensão do objeto por ele analisado – o 

capital, tal como se estabelece em nossa época histórica. Daí que suas 

formulações nesse sentido são intimamente dependentes das mediações 

reais que compõem o objeto em questão, as mediações de primeira 

ordem (inalteráveis historicamente), as mediações de segunda ordem 

(variáveis historicamente, tanto as que compõem o ser do capital “em 

geral”, quanto as que definem a sua fase específica de “crise 

estrutural”), e, além disso, a realização do método exige também que se 

aponte, em linhas gerais, as mediações futuras, a serem realizadas pela 

comunidade humana emancipada, visto que a afirmação destas também 

participará da orientação do processo de pesquisa.  

Pois, como explica o próprio Mészáros, 

 
qualquer solução apontando na direção da 

alternativa hegemônica historicamente sustentável 

do trabalho, vislumbrada através do inevitável 

período de transição, deve partir das condições 

realmente dadas da ordem sociometabólica 

dominante, com suas premissas e seus imperativos 

práticos frequentemente ocultos mas impostos de 

modo fetichista. Uma abordagem metodológica 

válida da teoria de transição exigida nesse sentido 

é viável apenas se satisfizer duas condições 

necessárias: (1) a clara definição de seu ponto de 

partida em relação às determinações objetivas do 

arcabouço estrutural efetivamente dado da 

sociedade, com suas contradições realmente 

existentes e antagonismos inextirpáveis (o que 

implica, de maneira evidente, a crítica de suas 

conceituações tendenciosas e, especialmente na 

fase descendente do desenvolvimento do sistema, 

a distorção cada vez mais apologética do estado 

de coisas historicamente dado a partir da 

perspectiva privilegiada, serviente a si mesma, do 

capital); (2) a indicação dos traços gerais da 

                                                                                                                           
apropriadas de mediação prática que podem fazer historicamente viável no 

futuro nosso iniludível modo de reprodução sociometabólica – como seres 

mediados por si próprios da natureza que devem assegurar até no mais longo 

prazo suas condições de existência numa interação plenamente adequada com a 

natureza” (Ibid., p. 277). 



285 
 

 
 

alternativa hegemônica do trabalho sustentável a 

longo prazo à ordem estabelecida. (Ibid., p. 261) 

 

Temos, então, que os desafios impostos à humanidade pelo 

capital em nossos dias tornam necessária uma nova síntese teórica que 

possa auxiliar as lutas revolucionárias dos trabalhadores por sua 

emancipação. Esse esforço investigativo guia-se pelo objetivo da análise 

crítica das mediações reais que controlam o sociometabolismo humano e 

pela necessidade de ultrapassá-las no sentido do processo de transição 

socialista. Marx é, sem dúvida, a principal fonte teórica em que bebe 

Mészáros a fim de realizar seu intento. Mas como, afinal, a obra do 

filósofo alemão é abordada? 

Mészáros leva em consideração a totalidade da obra de Marx 

como fonte heurística para suas próprias formulações conceituais. 

Através de um bom número de estudos seus podemos constatar que tal 

procedimento é constante em sua produção teórica como um todo
121

. 

Fica claro que a abordagem mészáriana leva em conta a obra global do 

autor investigado, tomando-a como uma realidade em movimento e que, 

por esse motivo, precisa ser compreendida dinamicamente. Esse método 

permite apreender os elementos de continuidade e descontinuidade da 

obra perquirida, e, além disso, aquilo que Mészáros chama de “ideia 

sintetizadora fundamental”, isto é, a fonte teórica da organização das 

formulações do autor estudado.  

Tal procedimento possibilita, assim, vislumbrar as tensões e as 

contradições não resolvidas presentes na teoria em questão: como elas 

se formam, se estruturam, se transformam (numa escala temporal que 

pode ser mais ou menos longa) e como se desenvolvem em sua 

totalidade. Tudo isso, evidentemente, levando-se em consideração a 

situaçãohistórica do intelectual analisado, como ele se insere em seu 

contexto, vive as transformações de seu tempo e as expressa em seus 

constructos intelectuais. 

Desse modo, a abordagem de Mészáros exige a não separação 

rígida entre os diferentes momentos da obra de um pensador. O 

essencial, na investigação, é considerar suas elaborações como um todo 

                                                           
121

 Pensamos aqui, por exemplo, no importante ensaio crítico sobre Lukács feito 

por Mészáros ainda na década de 1960, O conceito de dialética em Lukács 

(2013a), no seu estudo sobre A teoria da alienação de Marx (2006) e na sua 

investigação sobre A obra de Sartre: busca da liberdade e desafio da história 

(2012). 



286 
 

 
 

dinâmico, a fim de se poder captar o “núcleo organizador” dessa 

formulação teórica. Nas palavras do filósofo húngaro: 

 
Os principais contornos de uma ideia podem – e 

devem – estar presentes na mente do filósofo 

quando ele elabora, em um texto específico, 

algumas de suas implicações concretas em 

contextos particulares. Essa ideia pode passar, é 

claro, por mudanças significativas; os próprios 

contextos particulares requerem constantes 

reelaborações e modificações em consonância 

com as características específicas das situações 

concretas que têm de ser levadas em conta. Mas 

até mesmo uma conversão genuína do “idealismo” 

para o “materialismo” não implica 

necessariamente uma rejeição ou repressão radical 

da ideia sintetizadora original. (2013, p. 33) 

 

Essa concepção é central para Mészáros. A ideia sintetizadora 

fundamental de um autor já é discernível em estágios ainda iniciais da 

formação de seu pensamento. A despeito das modificações significativas 

que nela se verifiquem ao longo do tempo, não ocorrem rupturas 

absolutas. Essa ideia fundamental passa, de fato, por mutações. Sua 

forma se altera constantemente em razão das transformações históricas e 

das novas respostas que o intelectual fornece aos desafios com que se 

depara. Mas ela permanece como um fio subterrâneo que interliga os 

vários momentos de sua produção intelectual a ponto de lhe assegurar a 

unidade
122

. 

Ainda que longa, a passagem a seguir é importante para ilustrar 

bem o pensamento do filósofo húngaro a esse respeito e a sua forma de 

proceder teórico-investigativa: 

                                                           
122

 Sobre a unidade da obra de autores representativos como Marx, Lukács ou 

Sartre, Mészáros explica que “a extraordinária coerência da obra global não é 

preconcebida. Não resulta de um projeto original que se impõe em todos os 

detalhes à medida que o tempo passa: essa seria uma unidade externa, artificial. 

Ao contrário, aqui isso tem a ver com uma unidade interna que prevalece 

através das mais variadas manifestações de divergência formal. Essa é uma 

unidade em evolução que emerge mediante explorações mais ou menos 

espontâneas dos „caminhos da liberdade‟ – ou, nesse caso, dos múltiplos 

obstáculos à liberdade -, sejam eles quais forem. A unidade é, pois, estrutural e 

não temática: esta última seria por demais restritiva para a obra global” (2012, 

p. 29). 



287 
 

 
 

 
Para considerar o conjunto de uma obra global, é 

preciso integrar a totalidade de cada um dos 

pontos e fases num movimento dinâmico, sem 

eliminar a vitalidade existencial dos elementos 

individuais. Qualquer tentativa de universalizar 

diretamente uma determinada fase – que é sempre 

constituída de elementos mais ou menos 

conflitantes – resultará apenas numa projeção 

histórica de uma parte específica sobre o todo e, 

ao mesmo tempo, na liquidação da tensão 

dinâmica a ela inerente. Pois qualquer fase 

específica representa ipso facto também um nível 

específico de realização e de ponto de repouso, o 

qual, se generalizado, inevitavelmente cristaliza o 

movimento (que chegou até ele e prosseguirá 

depois dele) e distorce seriamente a figura como 

um todo. Em contraposição, o único modo de 

proceder propriamente histórico é utilizar o 

próprio movimento como princípio de seleção 

aplicado a todos os pontos e fases específicos. 

Consequentemente, esses elementos serão 

iluminados em todas as particularidades do 

desenvolvimento de um autor, as quais 

representam os elos do movimento global e, 

assim, mostram a tendência fundamental de seu 

desenvolvimento. Desse modo, a universalização 

surgirá como a estrutura global – uma estrutura 

dinâmica e não estática – cujos elementos 

individuais possuem pesos relativos que variam. 

Pois aquilo que domina um ponto ou fase 

específicos pode, em outros, ocupar posição muito 

subordinada, e vice-versa; e é o padrão global– o 

todo dinâmico – que, em última instância e 

objetivamente, determina as correlações 

estruturais respectivas, talvez atribuindo um peso 

relativo muito maior a um dado elementos de 

força embrionária do que aos elementos 

temporariamente dominantes, mas transitórios, 

cuja importância diminui à medida que se 

desdobra o padrão do desenvolvimento global. 

(Ibid., p. 99) 

 



288 
 

 
 

Assim, é a própria obra global de Marx que serve a Mészáros 

em seu esforço de conceituação da sociedade de seu tempo, tal como 

dominada pela regra do capital. Mais especificamente, o movimento 

dessa obra é que é tomado como princípio orientador da nova síntese 

teórica.  

Isso é visível, por exemplo, em certas passagens de Para além 
do capital, quando o filósofo húngaro delineia traços essenciais de sua 

forma de abordagem teórico-metodológica a respeito do problema do 

ser do capital. O título do volume – Para além do capital -, como 

esclarece o próprio autor, deve ser entendido em três sentidos: 1) a 

revolução precisa se orientar pelo objetivo de superar o capital em si, e 

não apenas o capitalismo; 2) deve-se ir além da teorização do próprio 

Marx sobre o capital, ainda que, para isso, certamente, seja necessário se 

orientar pelo espírito de sua obra; e 3) ir além do “projeto marxiano em 

si”, tal como ele foi concebido no contexto da ascendência histórica do 

capital, no século XIX, quando uma série de possibilidades de 

desenvolvimento para o sistema ainda não eram passíveis de serem 

vistas e compreendidas com a devida propriedade. 

Incorporando essa ideia, Mészáros acredita estar realizando uma 

“apropriação criativa da concepção original de Marx” (2002, p. 520), e, 

nesse percurso, faz questão de ressaltar três pontos que considera 

fundamentais: o primeiro deles “diz respeito à exigência de nos 

orientarmos pelo espírito da obra de Marx” (Ibid., idem), ou seja, o 

propósito de, partindo-se de uma perspectiva estruturalmente antagônica 

ao ponto de vista do capital, desenvolver uma teorização que vise à 

superação desse sistema – em outras palavras: que busque a 

transcendência positiva da auto-alienação do trabalho
123

. Isto exige, 

                                                           
123

 Ressalte-se aqui o vínculo entre o projeto teórico-político de Para além do 

capital com as obras anteriores de Mészáros, especialmente A teoria da 

alienação em Marx. O próprio filósofo húngaro afirma, nesse sentido: “O 

presente volume [isto é, o livro Para além do capital] tenciona ser uma 

contribuição para a tarefa de reavaliação e esclarecimento teórico. Como já 

mencionado no Prefácio da terceira edição de Marx's Theory of Alienation de 

1971, todo o projeto surgiu a partir da análise da crítica da alienação de Marx, 

em relação à afirmação feita tanto no Oriente como no Ocidente (e no Ocidente, 

especialmente nos Estados Unidos, por pessoas como Daniel Bell) de que a 

preocupação de Marx com a emancipação da regra do capital pertencia ao 

século XIX, pois não apenas as classes e os antagonismos de classes, mas todos 

os aspectos da alienação haviam sido irreversivelmente superados com sucesso” 

(Ibid., p. 44). 



289 
 

 
 

inevitavelmente, que se “modifique significativamente” algumas das 

proposições de Marx, em virtude das alterações históricas no conjunto 

das relações reais em função das quais o instrumental conceitual fora 

originariamente definido. Como diz o autor de Para além do capital:  

 
Apelar ao espírito da obra de Marx, portanto, 

significa antes de tudo empreender a crítica 

interna necessária, nas palavras do próprio Marx, 

isto é, a “modificação significativa” de algumas 

proposições específicas, à luz da teoria como um 

todo e, portanto, a remoção de todas as 

“abstrações” e unilateralidades removíveis. (Ibid., 

p. 521) 

 

A segunda consideração teórico-metodológica está associada à 

primeira e emerge do “caráter incompleto do projeto de Marx”. Diz 

respeito ao fato de que, em virtude das transformações ocorridas na 

história, surge para nós a exigência de colocarmos uma nova questão 

vital, cuja resolução é uma das tarefas primordiais do empreendimento 

crítico socialista atual. Sobre esse novo problema, que exige solução 

premente, Mészáros afirma o seguinte:  

 
a questão vital diz respeito ao possível 

deslocamento das contradições do capital que não 

podem sequer ser tocadas, para não dizer 

examinadas sistematicamente, sem uma 

investigação adequada da estrutura mais 

abrangente em que tais contradições podem ser 

deslocadas: a saber, a confrontação global do 

capital na qualidade de totalidade complexa com a 

totalidade do trabalho. (Ibid., idem)  

 

O terceiro ponto – o mais importante, segundo Mészáros – diz 

respeito ao “impacto dos acontecimentos sociais pós-marxianos sobre a 

orientação da teoria” (Ibid., p. 522). Isso não significa que, com uma 

conjuntura histórica diferente, devamos desconsiderar completamente as 

teorizações de Marx sobre o capital feitas no passado, e sim, como 

dissemos antes, que estas devem ser reavaliadas à luz do presente. “Os 

horizontes de uma época histórica definem inevitavelmente os limites de 

qualquer teoria, mesmo das mais grandiosas” (Ibid., idem), afirma o 

filósofo húngaro. Da época de Marx até nossos dias, muitas coisas se 

passaram, revoluções ocorreram e foram derrotadas, o capital se 



290 
 

 
 

transformou, novos tipos de crises e contradições surgiram, etc. Tudo 

isto deve ser levado em conta, pois, no processo de atualização da teoria 

marxista
124

. Como afirma o filósofo húngaro: 

 
Tal teoria [isto é, a teoria marxista da transição, 

que se está buscando construir a partir da 

reavaliação da obra de Marx à luz das novas 

condições históricas] deve ser ao mesmo tempo 

flexível em suas partes, conferindo todo peso às 

circunstâncias reais que se deslocam 

tortuosamente [grifo nosso], e firmemente sem 

concessões em sua orientação estratégica para a 

nova forma histórica. Hoje, dado o colapso das 

sociedades do “socialismo real” no ambiente geral 

da crise estrutural do capital, o exame crítico 

desses assuntos não é mais uma especulação 

abstrata sobre algum futuro remoto, como 

costumava ser na época em que Marx viveu. E, 

embora Marx pudesse ainda condenar tais 

especulações como um desvio das tarefas reais, 

hoje a posição é completamente oposta. Evitar 

esses problemas é que passa a constituir um 

“desvio” intolerável da necessidade de produzir 

algumas estratégias viáveis para o futuro em 

construção. (Ibid., p. 523) 

 

Feitas essas considerações, podemos passar ao estudo da 

segunda questão mencionada no início deste capítulo, referente à 

persistência do conceito de alienação nas obras do “Marx de 

maturidade”. 

 

6.1 Da alienação ao fetichismo da mercadoria e do capital 

 

 Até aqui pudemos fazer algumas constatações sobre o 

movimento do pensamento de István Mészáros que dão luzes 

importantes para a compreensão de sua concepção de capital. 

Verificamos, pelas informações perscrutadas, que o conceito que o 

filósofo húngaro busca afirmar não é uma mera retomada do conceito de 

                                                           
124

 Um dos acontecimentos históricos mais significativos para a atualização da 

crítica marxista levada a efeito por Mészáros é, sem dúvida, o conjunto de 

experiências sociais e políticas das sociedades denominadas por ele de pós-

capitalistas (ou pós-revolucionárias), em especial a URSS. 



291 
 

 
 

Marx, mas uma elaboração qualitativamente nova, que visa a integrar 

muitas das formulações marxianas à sua construção teórica alternativa. 

Isto é: Mészáros objetiva uma conceituação diferente de capital. 

Portanto, a apreensão (bem como a avaliação) de sua teoria depende do 

entendimento de como se dá a apropriação da obra Marx e de como ela 

é trabalhada no sentido de dar à luz o novo constructo intelectual. 

 O princípio de organização dessa nova teoria é dado pela 

própria filosofia de Marx no que ela tem de mais nuclear ou central, e 

que a diferencia das filosofias anteriores. Esse é o espírito da obra de 

Marx, que Mészáros assume para si e toma como elemento norteador 

para a reflexão que visa realizar. Esse “espírito” é buscado, por suposto, 

em toda a obra de Marx, como sua ideia sintetizadora fundamental, 

como traço de continuidade que permanece em meio a todas as 

descontinuidades que se manifestam ao longo de sua progressão 

intelectual. 

 Trata-se, pois, da questão da “superação da auto-alienação do 

trabalho”, movimento prático de transcendência do “poder hostil” que 

confronta os trabalhadores e que é fruto de suas próprias ações 

produtivas. Trata-se, numa palavra, do comunismo, enquanto forma 

social que vai além tanto das expressões gerais quanto específicas da 

alienação e instaura a comunidade dos homens e mulheres plenamente 

emancipados e ricos no sentido marxiano da palavra: interiormente 

carentes de uma multiplicidade de manifestações humanas de vida. 

 Claro está que tal concepção, radicalmente política, parte de 

pressupostos bem definidos, de uma ontologia no interior da qual se 

situa uma compreensão específica do ser do homem, como sujeito 

histórico, que faz a si mesmo a partir da criação e da efetivação prática 

de mediações de primeira e de segunda ordem, que dão, a cada 

momento histórico, uma configuração peculiar a seu ser social. Essa 

visão ontológica e política, que Mészáros apreende da obra global de 

Marx, se converte no elemento norteador de seu pensamento no 

processo de elaboração de uma teoria alternativa sobre o capital. 

Cumpre, pois, ao filósofo húngaro, tomando como base tais 

pressupostos, fazer vir à tona uma compreensão do ser do capital em sua 

conformação atual, mais precisamente, sua configuração específica 

como sistema de mediações de segunda ordem que se autonomiza e se 

afirma sobre as mediações da atividade produtiva como um poder hostil, 

dominando-as de maneira fetichista e, hoje, cada vez mais destrutiva e 

barbarizante. 



292 
 

 
 

 Portanto, para a apreensão da especificidade do conceito de 

capital em Mészáros é necessário, justamente, verificar como o filósofo 

define esse sistema de mediações de segunda ordem que caracteriza o 

seu objeto supremo de investigação. Nesse processo, é importante 

sermos cuidadosos para não perdermos de vista, justamente, como o 

filósofo húngaro incorpora as formulações que julga centrais em Marx e 

as eleva ao plano de sua nova formulação. Vejamos, nesse momento, 

como isso se dá com o conceito de alienação.  

 

* 

 

 A teoria da alienação é, de fato, central no pensamento de Marx 

nos escritos posteriores aos Manuscritos econômico-filosóficos ou isso 

se dá aí de forma diversa? A opinião de Mészáros a esse respeito é 

conhecida: os conceitos de alienação e de superação da auto-alienação 

do trabalho estão presentes na obra de Marx posteriores aos 

Manuscritos de 1844, em especial em O Capital. Para abordarmos tal 

possibilidade teórica neste capítulo, serviremo-nos aqui das muito úteis 

reflexões de outro reconhecido estudioso do tema: Adolfo Sánchez 

Vázquez e seu livro Filosofia da práxis. 

 Nesse livro, no ensaio dedicado exclusivamente ao tema da 

alienação, Vázquez se questiona: o conceito de alienação é a categoria 

central do marxismo, é um conceito ideológico (não científico) sem 

valor teórico ou é um conceito que, “dentro da evolução do pensamento 

de Marx, se concretiza e enriquece ao mesmo tempo em que torna 

possível a elaboração de conceitos fundamentais do materialismo 

histórico?” (1977, p. 433). Partindo da premissa de que a terceira opção 

é correta, o filósofo espanhol se põe a delinear sua tese, que aqui 

analisaremos brevemente, como possibilidade teórica com alguma 

afinidade em relação aos argumentos de Mészáros
125

. 

 Em O Capital, segundo o filósofo espanhol, a presença da 

alienação seria um fenômeno com certas expressões concretas, que 

precisaria ser explicado a partir de seu fundamento real: justamente, a 

“lei fundamental” que rege o modo de produção capitalista: “não se trata 

aí de explicar uma estrutura econômico-social pela alienação ou por 

uma sua forma concreta [...] e sim explicar o que possa corresponder ao 

                                                           
125

 Sem, é claro, deixar de ter consciência de que há diferenças sobre as 

concepções dos dois autores a respeito do tema da alienação. Analisaremos, 

aqui, os argumentos que acreditamos ser de afinidade entre eles. 



293 
 

 
 

conceito de alienação pelo próprio mecanismo da produção capitalista” 

(Ibid., p. 443). 

 Vázquez argumenta que, em O Capital, estuda-se “o trabalho e 

seus produtos nas formas concretas – históricas e concretas - do modo 

de produção capitalista” (Ibid., p. 444). Nesse contexto, os produtos são 

aí considerados não apenas como resultado do trabalho concreto, mas, 

sobretudo, como fruto de um trabalho geral, abstrato, configurando-se, 

por causa disso, em mercadorias. Quando o produto do trabalho assume 

a forma de mercadoria, diz Vázquez, tem-se uma “dupla objetividade do 

objeto”. Nas suas palavras: 

 
Uma [objetividade], a que tem como resultado da 

objetivação do trabalho concreto, determinado, do 

sujeito; o objeto possui propriedades sensíveis, 

físicas, vinculadas não à matéria em si, mas a esta 

na medida em que foi transformada sensível, 

fisicamente, pelo operário (Objetividade I). Outra, 

a que se ergue sobre essa objetividade primeira, 

isto é, a que o produto do trabalho humano tem 

como objeto-mercadoria, e que não se pode 

considerar apenas como produto do trabalho 

concreto, determinado, do operário (Objetividade 

II). A Objetividade I não necessita da 

Objetividade II, mas esta é inconcebível sem a 

primeira; ou, em outros termos: toda mercadoria é 

produto do trabalho humano, mas nem todo 

produto deste é por si mercadoria. (Ibid., idem) 

 

 O produto do trabalho concreto, determinado, é passível de ser 

atribuído a um operário determinado. Mas, pergunta-se Vázquez: “a que 

operário podemos atribuir essa Objetividade II que se ergue sobre o 

produto do referido trabalho?” (Ibid., p. 445). Ora, a nenhum operário 

específico, visto que não é produto de trabalho concreto, determinado. 

“Se a mercadoria só surge quando o trabalho concreto se transforma 

numa partícula de um trabalho geral, abstrato, o que nela se objetiva é 

apenas uma relação social” (Ibid., idem). Assim, prossegue o filósofo 

espanhol, se a mercadoria é a objetivação de uma relação social abstrata, 

ou um produto cujo valor tem por substância o trabalho social, abstrato, 

há “uma inadequação entre o que este objeto é e sua forma de 

aparecimento” (Ibid., idem). Nesse sentido,  

 



294 
 

 
 

enquanto mercadoria é a objetivação de uma 

relação social e, não obstante, se manifesta como 

uma coisa, dotada de uma autonomia e de um 

poder próprios, e não só isso como também – 

segundo Marx – como algo enigmático, 

misterioso, dotado de um ser sensível e supra-

sensível. Suas propriedades físicas, sensíveis, são 

as que estão vinculadas ao trabalho concreto do 

operário; o sensível exterioriza o sujeito humano 

que o produziu; mas essas propriedades por si sós 

não expressam o tipo de relações sociais que se 

objetivam no produto quando ele adota a forma de 

mercadoria. Sobre o sensível, surgem 

propriedades supra-sensíveis que não podem ser 

derivadas das propriedades que o objeto adquiriu 

graças ao trabalho concreto nele materializado. O 

produto do trabalho como mercadoria objetiva 

uma relação social e, no entanto, esta não se 

apresenta como tal, mas sim como uma coisa. A 

forma coisificada de manifestar-se a relação social 

não corresponde, portanto – e sim oculta, mascara 

-, a sua essência, a sua verdadeira natureza social. 

O produto do trabalho se torna assim um fetiche e 

o fenômeno da transformação desse produto em 

algo enigmático, misterioso, ao adotar a forma de 

mercadoria é o que Marx chama de fetichismo da 

mercadoria. O caráter misterioso da mercadoria 

reside “em que projeta diante dos homens o 

caráter social do trabalho destes como se fosse um 

caráter material dos próprios produtos do trabalho, 

um dom natural social desses objetos e como se, 

portanto, a relação social que medeia entre os 

produtores e o trabalho coletivo da sociedade 

fosse uma relação social estabelecida entre os 

próprios objetos, à margem de seus produtores”. 

Em suma, uma relação social entre os homens se 

apresenta sob a forma coisificada, quando, em 

última análise, não deixa de ser uma relação 

humana. “O que aqui assume, aos olhos dos 

homens, a forma fantasmagórica de uma relação 

entre objetos materiais nada mais é do que uma 

relação social concreta estabelecida entre os 

próprios homens”. (Ibid., p. 445-6) 

 



295 
 

 
 

Mas não se trata, diz Vázquez, de uma aparência meramente 

subjetiva. Nas condições da produção de mercadorias, os frutos do 

trabalho são, realmente, fetiches. A misteriosa qualidade “inata” das 

coisas é a forma com que a coisa se apresenta necessariamente nas 

condições da produção capitalista
126

.  

Uma vez feita a exposição do conceito de fetiches econômicos, 

Vázquez, volta à questão da alienação, mais precisamente o lugar que 

esse conceito ocupa na obra de maturidade de Marx, em especial, em O 
Capital: “Até que ponto Marx abandona, mantém ou modifica esse 

conceito em O Capital?” (Ibid., p. 447). 

 Nesse sentido, o filósofo espanhol afirma que, em O Capital, 
Marx não repele o conceito de alienação, com sua consideração da 

relação concreta do operário com o seu trabalho e com os produtos 

deste. O que Marx repeliria, na opinião de Vásquez, seria “o papel 

central que nessa obra de juventude [Manuscritos econômico-

filosóficos] atribuía à alienação” (Ibid., p. 450). Isto porque, segundo 

Vázquez, o que interessa a Marx, fundamentalmente, em O Capital, não 

                                                           
126

 Além do fetichismo da mercadoria, Vázquez menciona também os 

fetichismos do dinheiro e do capital. Diz ele, nesse sentido, com auxílio de 

passagens contidas em O Capital: “Fetiches econômicos são também o dinheiro 

e o capital. Seu caráter fetichista se põe em evidência no fato de as relações 

sociais que encarnam aparecerem como coisas, e, a seu turno, no de uma 

qualidade social se apresentar como qualidade inerente a uma coisa material. A 

esse respeito, tem inquestionável interesse a análise que Marx faz do capital-

fetiche, ainda que de modo geral não se repare tanto nela quanto na que ele 

dedica ao fetichismo da mercadoria. „É no capital a juros – diz Marx – que a 

relação de capital se reveste de sua forma mais externa e fetichista‟. Uma 

relação social – o capital – se apresenta como coisa, e uma coisa se personifica. 

„O capital se revela aqui como uma fonte misteriosa e autóctone de lucro, de seu 

próprio incremento. Uma coisa (dinheiro, mercadoria, valor) já é de per si, 

como simples coisa, capital, e o capital aparece como uma simples coisa; o 

resultado de todo esse processo de reprodução se manifesta aí como propriedade 

inerente a um objeto material... No capital a juros aparece, portanto, em toda a 

sua nudez, esse fetiche automático do valor que se valoriza a si mesmo, do 

dinheiro que dá luz a dinheiro, sem que sob essa forma deixe entrever por mais 

leves que sejam as pegadas de seu nascimento. A relação social fica reduzida aí 

à relação de uma coisa, o dinheiro, consigo mesma‟. Tampouco se trata, nesse 

caso, de uma aparência subjetiva: a misteriosa qualidade inata de uma coisa – o 

capital – para incrementar-se a si mesma nada mais é do que a forma com que 

se apresenta necessariamente, nas condições da produção capitalista, uma 

relação social” (Ibid., p. 446-7). 



296 
 

 
 

é a relação concreta, pessoal, do trabalhador com seu trabalho e seus 

produtos, mas a relação social que esse trabalhador suporta. Para 

usarmos, mais uma vez, as palavras do pensador espanhol: 

 
Nos Manuscritos, as qualidades do produto 

provêm do operário e de sua atividade concreta, 

determinada. Sua objetividade é a que recebe do 

sujeito concreto, real, que nele se objetiva. Sua 

objetividade em si não é misteriosa; mas a 

pauperização material e espiritual do operário e a 

apropriação do produto de seu trabalho por outro 

(o não-operário) determinam que o sujeito não se 

comporte em relação a ele como em relação a um 

produto seu. Em suma, o operário não pode se 

reconhecer naquilo que o nega (ao desvalorizá-lo) 

ou que lhe é estranho (ao pertencer a outro). Em O 

Capital é superada a limitação, a insuficiência 

dessa explicação. O trabalho humano é então 

considerado não só como uma atividade 

determinada mediante a qual o operário cria um 

produto com as propriedades adequadas ao uso 

que dele há de se fazer (trabalho concreto), como 

também como um trabalho geral, social, do qual é 

uma partícula cada trabalho determinado, 

concreto, pois só assim os produtos do trabalho 

podem ser equiparados e trocados. Sem esse 

conceito de trabalho (trabalho abstrato) não se 

poderia explicar a Objetividade II dos produtos do 

trabalho humano quando adotam a forma de 

mercadorias. Como mercadoria, o produto do 

trabalho aparece com qualidades sociais que já 

não provêm da atividade concreta do operário. E 

de vez que o produto tem qualidades que o 

trabalhador individual não pôs nele, o problema 

da alienação já não pode se reduzir à relação 

sujeito-objeto, entendido o primeiro como o 

operário concreto e o segundo como produto de 

sua atividade concreta.Trata-se agora da 

vinculação entre uma relação social de produção 

e o objeto em que esta se encarna ou materializa 

[grifos nossos]. O operário como sujeito concreto 

produz um objeto que só em determinadas 

relações sociais de produção se reveste da forma 

de mercadoria. (Ibid., p. 450-1) 



297 
 

 
 

 

 No entanto, diz Vázquez, o caráter alienante das relações 

capitalistas é patente, na medida em que aí, os produtos humanos, na 

forma de mercadoria (ou de dinheiro, ou de capital), se apresentem com 

um caráter ou poder que não correspondem a sua essência. Nos 

Manuscritos, o produto (concreto) do trabalho se transforma num sujeito 

autônomo; em O Capital, o produto do trabalho (concreto e abstrato) 

também se apresenta como um sujeito autônomo e misterioso, quando 

na verdade é a objetivação do trabalho, portanto, de relações sociais. 

Nesse sentido, na visão do filósofo espanhol, verificar-se-ia, aqui, uma 

dialética de continuidade e descontinuidade entre as obras de juventude 

e de maturidade de Marx, na qual o conceito de alienação sofreria 

modificações essenciais, fazendo com que a concepção de trabalho 

alienado passasse à de fetichismo econômico:  

 
Da alienação do operário concreto se passa à 

fetichização de uma relação social; o produto que 

num caso é a objetivação de uma relação entre os 

homens; o caráter estranho do produto do trabalho 

é agora caráter fetichista de um objeto econômico; 

do caráter humano exteriorizado num objeto se 

passa ao caráter social de um produto que se 

apresenta, não obstante, como coisa. (Ibid., p. 

451) 

  

 Vázquez afirma que em ambas as concepções de alienação há a 

expressão de contradições materiais: nos Manuscritos, entre o trabalho e 

a essência humana; em O Capital, entre uma relação social e a sua 

forma de manifestar-se. Nas duas, contudo, os homens ficam apartados 

dos produtos em que se objetivam, sendo que estes se autonomizam, 

escapam ao seu controle e se apresentam como portadores de um poder 

próprio e hostil ao homem. Nas palavras do filósofo: “em ambos os 

casos, estamos diante de uma estrutura fundamental da alienação: 

contradição entre os homens e uma sua realidade que se opõe a eles 

como uma realidade exterior, estranha” (Ibid., p. 452). Assim, conclui, 

“ao passar do conceito de trabalho alienado ao de fetichismo econômico, 

Marx não abandona o conceito de alienação”
127

 (Ibid., idem).  

                                                           
127

 Sintetizando sua concepção, Vázquez afirma que: “Marx evolui de uma 

teoria geral da alienação que faz desse conceito o fundamento teórico de toda 

explicação da história e da sociedade, para uma sua concepção como fenômeno 



298 
 

 
 

O fetichismo econômico seria, na visão de Vázquez, a forma 

concreta da alienação nas condições do modo capitalista de produção, 

“a forma mais desenvolvida da alienação das relações sociais sob o 

capitalismo” (Ibid., p. 452). (Isso não esgotaria, contudo, a seu ver, o 

conceito de alienação, que possuiria ainda outras formas de expressão: 

política, religiosa, ideológica, etc., que conformariam produtos humanos 

que, em razão das circunstâncias, se tornam estranhos em relação ao 

homem). 

  
* 

 

 Em que pese as diferenças entre os dois autores a respeito do 

tema da alienação em Marx, acreditamos serem úteis as colocações de 

Vásquez aqui apresentadas, no sentido de que ajudam a dar luzes sobre 

como o conceito de alienação é desenvolvido pelo filósofo alemão e se 

mostra presente em sua obra de maturidade. 

 Resta-nos, agora, depois deste pequeno parênteses, entrarmos 

no estudo de Para além do capital: rumo a uma teoria da transição, 

obra maior de István Mészáros, a fim de verificar, em sua elaboração 

mais complexa e abrangente, como de fato se dá sua conceituação sobre 

o capital. 

 

                                                                                                                           
histórico e social concreto que deve ser explicado e fundamentado: evolui 

igualmente de uma concepção da alienação na qual seu aspecto subjetivo 

desempenha um papel principal, para uma concepção em que aquela é, acima de 

tudo, um fato objetivo, independente de como os homens vivam ou conheçam 

essa relação. Finalmente, Marx ascende de uma concepção filosófica da 

alienação – impregnada às vezes de elementos especulativos – a uma teoria 

científica na medida em que a integra na teoria do modo de produção capitalista. 

O conceito de alienação não tem, portanto, o caráter de um conceito-chave, 

central; mas também não é meramente ideológico. Sua validade se mantém na 

medida em que pode explicar uma situação concreta. Nesse sentido, provou sua 

validade em relação ao caráter misterioso, enigmático, dos produtos do trabalho 

quando assumem a forma de mercadoria (fetichismo econômico). Por 

conseguinte, essa forma concreta, específica, de se apresentarem os objetos 

econômicos – como objetos reais e irreais, sensíveis e supra-sensíveis, com sua 

essência e sua aparência longe de excluir o conceito de alienação, só faz 

enriquecê-lo. Em suma, o marxismo não pode ser reduzido a uma filosofia da 

alienação, mas nem por isso pode ser negado o caráter científico do conceito de 

alienação, que justifica – uma vez livre de toda carga especulativa – seu direito 

à existência” (Ibid., p. 454). 



299 
 

 
 

7PARA ALÉM DO CAPITAL: RUMO A UMA TEORIA 

DA TRANSIÇÃO – UM ESTUDO 

 
Uma formação social em que o processo de 

produção domina os homens, e não os 

homens o processo de produção. 
 

Marx, O Capital, capítulo 1, A mercadoria 

 

Desenvolve-se um círculo completo de 

conexões que, embora sociais, impõem-se 
como naturais, não podendo ser controladas 

por seus agentes. 

 

Marx, O Capital, capítulo 3, O dinheiro 

 

7.1 Mediações constituintes, incontrolabilidade e limites do capital 

 

 Na Introdução de Para além do capital: rumo a uma teoria da 

transição, István Mészáros explica o significado tríplice do título de seu 

livro: 1) ir além do capital em si (e não apenas do capitalismo) enquanto 

sistema de controle estabelecido sobre o metabolismo social humano; 2) 

ir além da versão publicada de O capital de Marx (incluindo-se os 

volumes dois e três, as Teorias sobre a mais-valia e os Grundrisse), na 

medida em tal projeto teórico-político permaneceu inacabado e 

realizado apenas em seus estágios iniciais; e 3) ir além do “projeto 

marxiano em si”, na medida em que este projeto teórico-político sofreu, 

como não poderia deixar de ser, as limitações de seu tempo, isto é, 

enquanto “articulado sob as circunstâncias da ascendência global” do 

sistema do capital do século XIX, quando as possibilidades de 

metamorfose de tal sistema, como “sistema de controle híbrido”, ainda 

não eram visíveis, o que exige, por consequência, uma retomada 

analítica, com uma avaliação crítica, de seus pontos constituintes 

fundamentais. 

 Por tais colocações, depreende-se que a teorização estabelecida 

pelo filósofo húngaro pretende, num diálogo fecundo com a obra de 

Marx, efetivar uma elaboração sobre o capital no nível de uma síntese 

superior (Aufhebung), utilizando-se para isso do arcabouço teórico 

historicamente acumulado, da análise histórica do desenvolvimento do 

capital no século XX (numa perspectiva retrospectiva) e da 



300 
 

 
 

confrontação heurística entre teoria e práxis social efetivada 

historicamente, procedimento essencial para a realização do novo 

constructo teórico. O objetivo precípuo de tais esforços tem um claro 

sentido político: auxiliar as lutas dos trabalhadores do mundo por sua 

plena emancipação, mediante a elaboração da análise concreta do 

sistema do capital e a consequente estratégia viável e eficaz para o seu 

combate e a sua superação. Para a compreensão dos resultados a que 

chega o filósofo húngaro, nesse sentido, é importante seguir o seu 

raciocínio passo a passo. 

 A primeira parte do livro, intitulada A sombra da 

incontrolabilidade, “enfoca as razões vitais para se ir além do capital e a 

necessidade realmente inevitável de fazê-lo no interesse da 

sobrevivência da humanidade” (2002, p. 46), e é dividida em cinco 

capítulos, nos quais o filósofo, além de debater contra as melhores 

elaborações teóricas sobre o capital “capitalista” e “pós-capitalista” 

(feitas dos pontos de vista respectivos de ambas as formações sociais), 

assenta as bases de sua concepção sobre a natureza do capital.  

É importante ressaltar, nesse momento, o seguinte: Mészáros 

não apenas busca a crítica do capital em sua forma capitalista, mas 

sobretudo a sua forma “pós-revolucionária”, ou “pós-capitalista”, isto é, 

a forma mutante que o capital adquiriu nas sociedades ditas de 

“socialismo realmente existente”, tal como efetivada após o processo 

revolucionário socialista
128

. É o balanço dessas experiências, portanto, 

que constitui o substrato das formulações levadas a cabo pelo filósofo 

húngaro, numa intenção política que é claramente visível em muitas 

suas obras anteriores, desde pelo menos a década de 1950
129

.  

 No capítulo 1 de Para além do capital, intitulado A quebra do 
encanto do “capital permanente universal”, Mészáros já apresenta os 

traços fundamentais daquilo que será o seu projeto teórico: uma crítica 

das conceituações mais vigorosas sobre o capital (em suas versões 

capitalista e pós-capitalista) e a apresentação de pontos basilares de uma 

                                                           
128

 Na opinião de Ricardo Musse, em relação a tais questões, Para além do 

capital representa “talvez o diagnóstico mais profícuo do „socialismo realmente 

existente‟, que ele [Mészáros] vivenciou na Hungria após a Segunda Guerra 

Mundial até seu exílio em 1956” (2011, p. 113). 
129

 É claro que temos em mente, aqui, A teoria da alienação em Marx, obra 

elaborada entre os anos de 1959 e 1969. Aí, além da crítica ao capitalismo, já se 

encontra também um princípio de crítica acerca da experiência revolucionária 

de tipo soviético. 



301 
 

 
 

teoria geral do capital, ambos esses traços frutos, evidentemente, de uma 

problematização específica a respeito da história e seu devir. 

Falando mais especificamente dessa problematização: Mészáros 

busca uma concepção concreta sobre a história e, para isso, parte do 

princípio de que tal conceito só é possível a partir da resolução de “três 

grupos fundamentais de problemas” (Ibid., p. 59), a saber: 1) a 

determinação da ação histórica; 2) a mudança como “um movimento de 

caráter intrinsecamente cumulativo, implicando alguma espécie de 

avanço e desenvolvimento” (Ibid., idem); e 3) a “oposição implícita ou 

consciente entre a universalidade e a particularidade, visando obter uma 

síntese de ambas, de modo a explicar historicamente eventos relevantes 

em termos de seu significado mais amplo que, necessariamente, 

transcende sua especificidade histórica imediata” (Ibid., idem).  

De acordo com o filósofo húngaro, esses três grupos de 

problemas “são essenciais para uma concepção histórica” (Ibid., p. 59), 

isto é, para a compreensão concreta do ser histórico e sobre como se 

pode efetivar a sua emancipação. Talvez se possa dizer que a busca por 

oferecer respostas satisfatórias para tais questões percorre como um fio 

vermelho a reflexão desenvolvida em Para além do capital. Cumpre, no 

entanto, compreender o modo como o filósofo desenvolve suas ideias e 

a maneira pela qual insere determinações no seu arcabouço conceitual a 

fim de trazer à luz uma teorização consistente a esse respeito. 

A resolução desses problemas, como dissemos, parte da análise 

histórica e da crítica das concepções mais vigorosas elaboradas, até 

então, para dar conta de compreender a história em geral e o capital em 

particular. No capítulo primeiro de Para além do capital, Hegel é 

tomado como o formulador mais importante do corpo teórico sobre a 

sociedade burguesa, feito do ponto de vista do capital em sua forma 

capitalista. O Lukács de História e consciência de classe, por sua vez, é 

considerado o teórico mais destacado dos processos históricos que 

culminaram na experiência das sociedades pós-revolucionárias de tipo 

soviético. Tal formulação, diz Mészáros, é realizada a partir do ponto de 

vista dessas sociedades que corporificaram, numa forma mutante, 

também uma expressão específica do sistema do capital. Não cabe, aqui, 

entrar a fundo no debate de Mészáros com Hegel e Lukács. Devemos 

apenas, nesse momento, delinear as conclusões mais gerais apresentadas 

pelo filósofo húngaro no referido capítulo. 

Vale sublinhar, nesse sentido, que desde os momentos iniciais 

de seu grande livro, Mészáros tem em mente a questão da mediação 

como um elemento central para a teorização que procura dar conta de 



302 
 

 
 

resolver os complexos de problemas acima listados. É em busca de uma 

concepção adequada de mediação histórica que o filósofo húngaro está 

indo quando critica Hegel e Lukács.  

As primeiras conclusões importantes do autor de Para além do 

capital, nesse sentido, são as de que o capital constitui um sistema de 

mediações de segunda ordem, criadas, portanto, historicamente, que se 

sobrepõem de forma alienada ao metabolismo social humano, dando a 

este uma forma específica de acordo com as íntimas exigências da 

processualidade do capital. Leiamos o que o filósofo escreve a esse 

respeito: 
 

As mediações de segunda ordem do capital – ou 

seja, os meios alienados de produção e suas 

personificações; o dinheiro; a produção para troca; 

as variedades da formação do Estado pelo capital 

em seu contexto global; o mercado mundial – 

sobrepõe-se, na própria realidade, à atividade 

produtiva essencial dos indivíduos sociais e na 

mediação primária entre eles. Apenas um exame 

crítico radical desse sistema de mediações de 

segunda ordem historicamente específico poderia 

mostrar uma saída de seu labirinto conceitual 

fetichista. No entanto, ao contrário, a aceitação 

sem crítica deste sistema historicamente 

contingente, mas efetivamente poderoso, como 

horizonte reprodutivo absoluto da vida humana 

em geral torna impossível a compreensão da 

natureza real da mediação, pois as mediações 

prevalecentes de segunda ordem anulam a devida 

consciência das relações primárias de mediação e 

se apresentam, em sua “eterna presença” (Hegel), 

como o ponto de partida necessário que é também, 

simultaneamente, o ponto final insuperável. Elas 

produzem realmente uma inversão completa da 

verdadeira relação, resultando em que a ordem 

primária é degradada e as mediações alienadas de 

segunda ordem usurpam seu lugar, trazendo 

consequências potencialmente mais perigosas para 

a humanidade. (Ibid., p. 71) 

 

 Todos esses pontos serão desdobrados e melhor definidos na 

sequência da argumentação de Mészáros. Frise-se apenas os elementos 

fundamentais dessa passagem: o capital como sistema de mediações de 



303 
 

 
 

segunda ordem que se afirma sobre as mediações primárias da atividade 

produtiva; o fetichismo inerente à dinâmica do sistema de mediações do 

capital; a anulação da consciência das mediações primárias efetivada 

pelas mediações secundárias do capital; a inversão feita pelo sistema no 

sentido de que as mediações de primeira ordem são degradadas e as 

mediações de segunda ordem ocupam seu lugar de uma forma 

radicalmente problemática e; finalmente, as consequências 

potencialmente perigosas para a sobrevivência da humanidade que esse 

processo engendra
130

. 

                                                           
130

 Não é demais frisar, também, que, já nesse primeiro capítulo, Mészáros 

começa a delinear a fortíssima crítica que faz à sociedade pós-revolucionária 

soviética, isto é, ao sistema do capital sobrevivente aí, numa forma mutante, 

após a Revolução de Outubro de 1917, e aos desdobramentos históricos dessa 

revolução amplamente limitada pelo seu caráter político. Sobre isso, Mészáros 

afirma: “A verdadeira tragédia [...] foi que, sob as circunstâncias de revoluções 

derrotadas por toda parte, exceto na Rússia – o que inevitavelmente também 

significou o isolamento da única revolução sobrevivente -, se negaram 

cruelmente as condições históricas para o desenvolvimento bem-sucedido dos 

termos materiais e institucionais exigidos pelo modo socialista de alternativa 

metabólica ao domínio do capital como um empreendimento global. Abriram-se 

totalmente as portas, não somente para a estabilização do sistema do capital no 

Ocidente, mas também para a emergência, na Rússia pós-revolucionária, de uma 

nova forma de „personificação do capital‟, que poderia operar um ritmo forçado 

de extração do trabalho excedente em nome da revolução e para o propósito 

declarado da necessária „acumulação socialista‟, justificada pela promessa de 

ultrapassar em pouco tempo os principais países capitalistas na produção per 

capita de ferro gusa, aço e carvão como medida do sucesso socialista. Como 

estrutura de comando desse novo gênero de controle sociometabólico, o Partido 

teria de pairar acima de todos como regulador da extração politicamente 

compulsória do trabalho excedente, com todos os seus corolários 

culturais/ideológicos. Com isso, o Estado foi reforçado e, mais do que nunca, 

centralizado na forma de Partido-Estado, em vez de dar início ao próprio 

„encolhimento‟, conforme previsto no projeto socialista original” (Ibid., p. 81). 

Algumas páginas a seguir, o filósofo complementa essa reflexão dizendo que 

“os longos anos de guerra civil [na Rússia pós-revolucionária] e suas penosas 

consequências atraíram ainda mais a atenção para o terreno político. „Fazer da 

miséria uma virtude‟ – sob o impacto da „força das circunstâncias‟ – significava 

que o alvo real das transformações socialistas, a necessidade de ir além do 

capital, praticamente desaparecia do horizonte. Seu lugar foi tomado por uma 

orientação centrada na política, deixando de lado ou desconsiderando a 

insistência de Marx em que a revolução tinha que ser econômica e social, em 

oposição à necessariamente limitada e restrita margem de ação oferecida por 



304 
 

 
 

 Sobre a questão da mediação é importante dizer ainda que 

Mészáros busca no próprio Marx a sua inspiração para esse conceito, 

acreditando que é o conceito de mediação construído pelo autor de O 
Capital (e não o conceito de Hegel, nem o de Lukács) que pode servir a 

uma teoria que busca apreender o ser concreto do capital em seu devir 

histórico.  

No entanto, ao mesmo tempo em que assimila e incorpora a 

valiosa contribuição marxiana, Mészáros também lhe oferece um 

contraponto crítico, dizendo que as limitações de sua teoria estão 

relacionadas com as limitações impostas pelo seu próprio tempo 

histórico, no qual certas possibilidades de desenvolvimento e mudança 

na forma do capital (não na sua natureza) ainda não poderiam ser 

visualizadas. Isto é, na visão do filósofo húngaro, após a morte de Marx, 

ocorreram transformações históricas importantes que, analisadas agora, 

retrospectivamente, fornecem uma luz nova para a apreensão de sua 

teoria e para a revelação de alguns de seus pontos problemáticos. 

 Mészáros menciona, nesse contexto, em particular, a expansão 

imperialista e os desdobramentos monopolistas que, na sua visão, 

“proporcionaram novo alento ao sistema do capital, retardando 

acentuadamente o momento de sua saturação” (Ibid., p. 89). E prossegue 

a sua explicação sobre as novas condições históricas e suas implicações 

sobre a forma do capital afirmando que  

 
estes [isto é, imperialismo e monopolismo] 

conferem enorme vantagem às forças 

socioeconômicas dominantes sustentadas de todas 

as formas possíveis, internamente e no exterior, 

pelo Estado capitalista. Assim, a competição, 

embora quase impossível de eliminar, torna-se 

uma ideia um tanto problemática no quadro de um 

complexo imperialista. Muitas das contradições 

do sistema competitivo industrial são transferidas 

                                                                                                                           
qualquer revolução política. Com isto, as estruturas e realizações produtivas 

tiveram de ser adotadas sem maiores questionamentos e consideradas 

diretamente utilizáveis, definindo assim a principal tarefa da estratégia 

socialista: a superação mais rápida possível dos países capitalistas mais 

importantes, e a descoberta de palavras convincentes até mesmo para as práticas 

mais intensas do taylorismo explorador. Foi desta maneira que as fatídicas 

fraquezas do elo mais fraco vieram a dominar não apenas na Rússia pós-

revolucionária, mas em todo o movimento socialista internacional” (Ibid., p. 

84).  



305 
 

 
 

para o plano da rivalidade entre os Estados, e as 

consequências são potencialmente ruinosas, como 

atestam duas guerras mundiais. Ao mesmo tempo, 

devido aos desdobramentos monopolistas, as 

regras da competição podem ser torcidas e 

voltadas para a vantagem das forças econômicas 

dominantes. As consequências têm dois aspectos. 

Em primeiro lugar, os monopólios poderosos 

adquirem grandes privilégios em todo o mercado 

mundial. Em segundo, a concentração e a 

centralização do capital são grandemente 

facilitadas, em conformidade com os interesses 

dos monopólios, oligopólios e cartéis dominantes. 

(Ibid., p. 89) 

 

 Mészáros afirma, ainda, que as novas circunstâncias históricas 

não trouxeram alterações apenas para a forma do capital, mas também 

para o trabalho, gerando, no sistema global do capital, uma taxa 
diferencial de exploração, o que tornaria, a seu ver, problemática a ideia 

marxiana de uma “ação simultânea das classes trabalhadoras dos povos 

dominantes” no sentido da revolução socialista. 

 Observa-se, assim, que o filósofo húngaro incorpora 

formulações marxianas fundamentais, mas, confrontando-as com a 

história, sente a necessidade de inserir em seu bojo novas 

determinações, na medida em que certos elementos da elaboração 

original mostrar-se-iam ultrapassadas pelo próprio desenvolvimento 

histórico. 

 É nesse contexto da reflexão de Mészáros que se insere a 

exigência de se explorar uma perspectiva presente nas ideias de Marx 

que, segundo o filósofo húngaro, em razão das condições históricas 

originais de sua criação, não teria sido considerada e desenvolvida de 

modo apropriado. Essa perspectiva é formulada por Marx na carta a 

Engels datada de 8 de outubro de 1858, na qual o autor de O capital 

menciona a possibilidade de um processo de ascendência histórica da 

sociedade burguesa por todo o globo terrestre
131

.  

                                                           
131

 A carta de Marx a Engels em que Mészáros se baseia diz precisamente o 

seguinte: “A tarefa histórica da sociedade burguesa é o estabelecimento do 

mercado mundial, pelo menos em suas linhas básicas, e um modo de produção 

que repouse sobre esta base. Como o mundo é redondo, parece que isso já foi 

realizado, com a colonização da Califórnia e do Japão. Para nós, a difícil 

questão é esta: a revolução no continente é iminente, e terá um caráter 



306 
 

 
 

No entender de Mészáros, aqui, Marx toca na “possibilidade de 

uma perspectiva sócio-histórica alternativa em relação à que 

normalmente defendia” (Ibid., p. 90). Isso se relaciona diretamente com 

a questão dos limites relativos e absolutos do sistema do capital que o 

filósofo tratará mais adiante. Relaciona-se, também, com a possibilidade 

objetiva de superação do capital, que, segundo Mészáros, não poderia 

se dar (ao contrário do que Marx pensava) num contexto histórico em 

que o capital ainda possuía margens para a sua ascendência. Daí a 

necessidade de se fazer a crítica das estratégias revolucionárias 

socialistas concebidas em momentos históricos de ascensão do capital 

por sobre o globo. 

 Mas é somente no nosso contexto histórico que, segundo o 

filósofo húngaro, “a ascendência histórica do capital em suas linhas 

gerais está chegando ao fim” (Ibid., p. 91). Isso tem implicações teóricas 

e políticas importantes, como Mészáros afirma, nas seguintes palavras: 

 
O deslocamento das contradições internas do 

capital podia funcionar com facilidade relativa na 

fase de ascendência histórica do sistema. Sob tais 

condições, era possível tratar de muitos problemas 

varrendo-os para baixo do tapete das promessas 

                                                                                                                           
imediatamente socialista; não será necessariamente esmagada neste cantinho do 

mundo, já que num terreno bem mais vasto a sociedade burguesa ainda está em 

ascensão” (Marx, apud Mészáros, ibid., p. 90). Marx, então, acreditava que era 

possível a vitória da revolução, num período histórico de ascendência do 

capital, num cantinho do mundo, a Europa, visto que haveria uma margem 

espacial muito grande pelo planeta inteiro para o capital se desenvolver. É 

porque existia essa margem que o capital não se voltaria contra a revolução no 

“cantinho do mundo”. Mas, diz Mészáros, a revolução não só ocorreu (a 

Comuna de Paris, de 1871), como foi literalmente esmagada pelo capital. É este 

o ponto de divergência de Mészáros em relação a Marx no que toca à questão da 

análise concreta da conjuntura concreta e a consequente teoria da transição 

socialista. Mészáros diverge de Marx sobre a possibilidade de a revolução ser 

vitoriosa num contexto de ascensão do capital por sobre o mundo. No entanto, 

acredita ser fecunda a teorização que considera que, no século XIX, o capital 

ainda não havia findado o seu processo de ascendência histórica. É 

considerando essa possibilidade (segundo o filósofo húngaro, não devidamente 

explorada pela teorização marxista) que Mészáros irá inserir novas 

determinações para compreender não somente o capital (e suas formas 

mutantes, etc.), mas também a possibilidade de uma estratégia eficaz para a sua 

superação (isto é, num contexto de fim de ascendência histórica desse sistema 

por sobre o globo terrestre). 



307 
 

 
 

não cumpridas, como a modernização no 

“Terceiro Mundo” e uma prosperidade bem maior 

nos países “metropolitanos”, afirmada com base 

na expectativa da produção de um bolo que 

crescia infinitamente. Todavia, a consumação da 

ascendência histórica do capital altera 

radicalmente a situação. A esta altura, já não é 

mais plausível fazer novas séries de promessas 

vazias, mas as velhas promessas devem ser 

varridas da memória, e determinadas conquistas 

reais das classes trabalhadoras nos países 

capitalistas avançados devem ser “roladas”, no 

interesse da sobrevivência da ordem 

socioeconômica e política vigente. (Ibid., p. 92) 

 

 Uma das consequências mais graves dessa consumação da 

ascendência histórica do capital por todo o planeta se situa no fato de 

que o sistema todo se torna mais instável. Essa “instabilidade sistêmica” 

leva a considerar a “perspectiva alternativa” de Marx como a base de 

uma formulação promissora para a compreensão do sistema do capital 

na conjuntura histórica atual e para a elaboração de uma estratégia 

consequente para a sua superação. 

 Note-se que, ao findar a teorização do capítulo primeiro de 

Para além do capital, Mészáros coloca problemas, temas e percepções 

fundamentais, que irão ganhar complexidade ao longo de seu grande 

livro: o capital nas formas capitalista e pós-capitalista, a fase ascendente 

de desenvolvimento do sistema e a possibilidade de sua superação, a 

necessidade de uma conceituação adequada de mediação, tanto para 

compreender o sistema do capital, quanto para se poder estabelecer as 

organizações de luta socialista no processo de transição. Todos esses 

elementos adquirirão contornos mais definidos com o avançar dos 

raciocínios feitos por Mészáros ao longo dos capítulos subsequentes de 

Para além do capital. 

 No segundo capítulo, intitulado A ordem de reprodução 
sociometabólica do capital, o filósofo húngaro desenvolve as reflexões 

sobre o sistema do capital e sua relação com a atividade produtiva 

humana apresentadas no capítulo inicial. A ênfase dada aqui é referente 
ao capital enquanto forma de controle incontrolável sobre o 

metabolismo social humano, ou seja, como “sujeito automático”, como 

processo de exploração e acúmulo de trabalho excedente que se 

desdobra sem que os sujeitos humanos tenham possibilidade de 

controlá-lo conscientemente. Nas palavras de Mészáros,  



308 
 

 
 

 
antes de mais nada, é necessário insistir que o 

capital não é simplesmente uma “entidade 

material” [...], mas é, em última análise, uma 

forma incontrolável de controle sociometabólico. 

A razão principal por que este sistema 

forçosamente escapa a um significativo grau de 

controle humano é precisamente o fato de ter, ele 

próprio, surgido no curso da história como uma 

poderosa – na verdade, até o presente, de longe a 

mais poderosa – estrutura “totalizadora” de 

controle à qual tudo o mais, inclusive seres 

humanos, deve se ajustar, e assim provar sua 

“viabilidade produtiva”, ou perecer, caso não 

consiga se adaptar. (Ibid., p. 96) 

 

 Enquanto modo de controle sociometabólico que submete tudo 

(funções produtivas e distributivas) a seus imperativos de exploração, 

acumulação e auto-expansão – estas são as suas “determinações mais 

profundas”, segundo Mészáros (Ibid., p. 100), que “subordinam 

necessariamente o valor de uso” (Ibid., idem), e, por isso, não são 

autossuficientes e têm a necessidade intrínseca de se constituir como 

“sistema global” (Ibid., p. 102) -, o capital “se articula e consolida como 

estrutura de comando singular” (Ibid., p. 98), isto é, engendra uma 

forma de controle político, o Estado moderno, que “complementa de 

forma indispensável” (Ibid., idem) o seu metabolismo socioeconômico.  

Na qualidade de modo de controle sociometabólico, diz 

Mészáros, o capital exerce um “primado sobre o pessoal por meio do 

qual seu corpo jurídico pode se manifestar de formas diferentes nos 

diferentes momentos da história” (Ibid., idem). Ou seja, os indivíduos 

que ocupam as funções político-jurídicas no interior do sistema do 

capital e seu Estado (sublinhemos: tanto no sistema de capital 

capitalista, quanto no capital pós-capitalista
132

) não controlam o 

                                                           
132

 Isso significa que a burocracia das sociedades de socialismo realmente 

existente também se enquadram no que Mészáros estabelece como sendo 

personificações do capital. Conforme suas palavras, “se os críticos do sistema 

soviético reclamam apenas da „burocratização‟, eles erram o alvo por uma 

distância astronômica, pois até mesmo a substituição completa do „pessoal 

burocrático‟ deixaria de pé o edifício do sistema do capital pós-capitalista, 

exatamente como a invenção do „capitalista solícito‟, se fosse viável de alguma 

forma milagrosa, não iria alterar minimamente o caráter absolutamente 



309 
 

 
 

complexo de que fazem parte, mas, ao contrário, são controladas por 

este, no sentido de que são forçados a efetivar os seus imperativos 

materiais de uma forma ou de outra, precisando assim se adequar às 

práticas que corporificam as necessidades materiais de realização do 

capital, sob pena de, se assim não procederem, serem automaticamente 

ejetados do sistema em questão. 

 Segundo o filósofo húngaro, esse processo de sujeição da 

sociedade como um todo aos imperativos materiais de produção e 

reprodução do sistema do capital se realiza, além da efetivação do 

“controle politico total” (através do Estado), também por meio da 

formação de “classes sociais abrangentes mas irreconciliavelmente 

opostas entre si em bases objetivas” (Ibid., p. 99). O denominador 

comum que consolida essa estrutura (ainda que, contraditoriamente, 

também materialize uma “força centrífuga”, portanto, problemática) e a 

impede de desmoronar, diz Mészáros, é o efetivo “sistema de divisão 

social hierárquica do trabalho [que] deve ser superposto à divisão do 

trabalho funcional/técnica (e, mais tarde, tecnológica altamente 

integrada)” (Ibid., idem) e que, por sua vez, engendra uma “justificativa 

ideológica absolutamente inquestionável [como] pilar de reforço da 

ordem estabelecida” (Ibid., idem). 

 Mas o cimento da divisão social hierárquica do trabalho, que se 

superpõe à divisão funcional técnica, não elimina aquilo que Mészáros 

chama de “defeitos estruturais” imanentes ao sistema. Esses defeitos 

estruturais – caracterizados pela “ausência de unidade” e 

“fragmentação” entre os microcosmos do capital - têm, na visão do 

filósofo húngaro, três dimensões, a saber: 
 Primeiro, a produção e seu controle estão 

radicalmente isolados entre si e 

diametralmente opostos. 

 Segundo, [...] a produção e o consumo 

adquirem uma independência e uma 

existência separada extremamente 

problemática, de modo que, no final, o 

“excesso de consumo” mais absurdamente 

manipulado e desperdiçador, concentrado em 

poucos locais, encontre seu corolário 

macabro na mais desumana negação das 

necessidades elementares de incontáveis 

milhões de pessoas. 

                                                                                                                           
desumanizante do sistema do capital „capitalista avançado‟” (Ibid., idem.) 



310 
 

 
 

 E, terceiro, [...] a contradição entre produção 

e circulação. (Ibid., 105) 

 

Mészáros explica que a “carência de unidade” verificada entre 

essas três situações “deve-se ao fato de que a própria fragmentação 

assume a forma de antagonismos sociais” (Ibid., p. 106). É para 

“corrigir” essa fragmentação e mediar os antagonismos sociais a favor 

do sistema que o capital se articula sob a sua forma de comando 

político, o Estado moderno, que não deixa de ser um dos elementos 

constituintes fundamentais de seu complexo sociometabólico, erigido 

com o fim de “assegurar e proteger permanentemente a produtividade 

do sistema” (Ibid., idem). 

O Estado, da maneira como Mészáros o caracteriza, tem um 

papel fundamental para a definição do seu conceito de capital. Não é à 

toa que, no referido capítulo, um largo espaço é utilizado para a 

apresentação do papel dessa mediação específica dentro do sistema do 

capital. Leiamos, mais uma vez, o que afirma o filósofo húngaro nesse 

sentido: 

 
Em sua modalidade histórica específica, o Estado 

moderno passa a existir, acima de tudo, para poder 

exercer o controle abrangente sobre as forças 

centrífugas insubmissas que emanam de unidades 

produtivas isoladas do capital, um sistema 

reprodutivo social antagonicamente estruturado. 

[...] O Estado moderno constitui a única estrutura 

corretiva compatível com os parâmetros 

estruturais do capital como modo de controle 

sociometabólico. Sua função é retificar – deve-se 

enfatizar mais uma vez: apenas até onde a 

necessária ação corretiva puder se ajustar aos 

últimos limites sociometabólicos do capital – a 

falta de unidade em todos os três aspectos 

referidos na seção anterior [isto é, as contradições 

entre produção e controle, produção e consumo e 

produção e circulação]
133

. (Ibid., p. 107) 

                                                           
133

 Entre as páginas 107 e 117, Mészáros discute em detalhe as ações efetuadas 

pelo Estado a fim de “corrigir” as contradições do sistema do capital acima 

citadas. Essa “correção”, é claro, deve ser posta entre aspas, na medida em que 

ela não é, de fato, uma verdadeira correção, no sentido de eliminar os “defeitos 

estruturais” do sistema, mas apenas uma forma de dar uma momentânea coesão 



311 
 

 
 

 

Mészáros segue a sua teorização afirmando que o capital, 

enquanto “modo singular de controle sociometabólico”, não pode 

funcionar sem uma estrutura de comando política adequada às suas 

necessidades auto-reprodutivas. Essa estrutura de comando tem, no 

contexto da vigência do sistema do capital, uma natureza diversa da que 

tinha, por exemplo, na longa época histórica dominada pelas relações 

feudais de produção. No sistema do capital, a atuação do Estado é, 

justamente, organicamente articulada e subserviente ao capital, na 

medida em que sua ação é atrelada de modo íntimo à dinâmica que dá 

coesão às “unidades socioeconômicas reprodutivas – ou seja, os 

microcosmos sociometabólicos do capital” (Ibid., p. 118).  

No sistema feudal, ao contrário, diz o filósofo húngaro, “o fator 

político podia assumir uma posição dominante” (Ibid., idem) (portanto, 

externa em relação às unidades socioeconômicas), em razão da própria 

natureza das relações feudais, cujas unidades socioeconômicas 

dominantes possuíam “um grau relativamente alto de auto-suficiência” 

e, concomitantemente, tinham de deixar “as funções de controle básico 

do próprio processo de reprodução econômica para os produtores” 

(Ibid., idem). Por tais razões, afirma Mészáros,  

 
o fator político se caracterizava por um poder 

supervisor externo, mais do que interno 

reprodutivo [como ocorre no sistema do capital]. 

Ele poderia persistir apenas enquanto as próprias 

unidades metabólicas básicas do sistema 

permanecessem internamente coesas e restritas 

sob os dois aspectos mencionados acima [isto é, 

alto grau de suficiência das unidades 

socioeconômicas e controle do processo de 

produção econômica exercido pelos produtores], 

que circunscreviam, num sentido muito real, o 

exercício do poder supervisor feudal em si. 

Portanto, foi paradoxalmente, por um lado, a 

expansão do poder político feudal – que era 

localmente limitado – na direção do 

substantivamente absoluto (por meio do 

desenvolvimento da monarquia absoluta na 

                                                                                                                           
aos os microcosmos do capital, a fim de que esse complexo possa perpetuar seu 

movimento calcado na exploração de trabalho excedente, acumulação e auto-

expansão. 



312 
 

 
 

França, por exemplo) e, por outro, a intrusão dos 

constituintes capitalistas destrutivos nas estruturas 

reprodutivas amplamente auto-suficientes 

anteriores que, juntas, ajudaram a destruir este 

sistema sociometabólico no auge de seu poder 

político. (Ibid., idem) 

 

 O capital, por seu turno, apresentou, em sua evolução histórica, 

um processo no qual seus elementos constituintes fundamentais 

revelaram um caráter irrefreável e longe de serem auto-suficientes. 

Devido aos “defeitos estruturais” mencionados pelo filósofo, o sistema 

exigiu a efetivação de “estruturas específicas de controle capazes de 

complementar – no nível apropriado de abrangência – os constituintes 

reprodutivos materiais, de acordo com a necessidade totalizadora e a 

cambiante dinâmica expansionista do sistema do capital” (Ibid., p. 118-

9).  

Essa exigência está na base da criação do Estado moderno como 

estrutura de controle político complementar – portanto, interna ao 

sistema reprodutivo socioeconômico, e não externa, como no 

feudalismo – em relação ao capital, o que confere a essa mediação 

específica (o Estado) o caráter de “parte da „base material‟ do sistema 

tanto quanto as próprias unidades reprodutivas 

socioeconômicas”
134

(2002., p. 119). É um fator endógeno, portanto, de 

                                                           
134

 Ao propor a teoria do Estado como componente da base material do sistema 

do capital, Mészáros está indo conscientemente contra boa parte da tradição 

marxista que, ao teorizar sobre o mesmo tema, gravita em torno da dicotomia 

entre base e superestrutura, sendo a “sociedade civil” concernente à primeira 

esfera e o Estado à segunda. O uso da categoria de superestrutura, nesse 

contexto, por Mészáros, é bastante diferente do que se costuma se fazer sobre a 

mesma. Vale dizer que o filósofo húngaro não está sozinho no que toca o 

questionamento do termo superestrutura como categoria explicativa que daria 

conta de compreender a substantividade do Estado em sua relação com o 

capital. Nesse sentido, é digna de nota a reflexão do intelectual venezuelano 

Ludovico Silva, para quem o referido termo (aparecido, segundo ele, apenas três 

vezes na obra de Marx), tem o caráter meramente de metáfora no referencial 

argumentativo marxiano, mas jamais o de conceito explicativo ou muito menos 

o de teoria. É uma metáfora, elaborada como outras metáforas (de acordo com o 

estilo literário de Marx), que tende a ser subsumida conforme Marx avança em 

explicações a respeito das principais determinações que compõem o ser do 

capital. Nas palavras de Silva, “embora ilustrativa de uma teoria científica, a 

célebre „superestrutura‟ não era, para Marx, mais que uma metáfora, usada com 

discrição estilística em poucas ocasiões e, na maioria das vezes, substituída por 



313 
 

 
 

desenvolvimento do sistema do capital. Como tal, a relação entre Estado 

e as “estruturas reprodutivas materiais diretas” da dinâmica 

socioeconômica é definida pelas categorias de simultaneidade e de co-
determinação

135
. 

                                                                                                                           
outras metáforas ou, melhor ainda, por explicações teóricas. [...] Quando Marx 

tratava uma teoria, ele a analisava e repetia até o cansaço, como se verifica na 

teoria do valor-trabalho ou na teoria da mais-valia. Ao contrário, quando 

empregava uma metáfora, sabia ser discreto e a usava em ocasiões precisas, 

uma vez que sabia que as metáforas exigem, para sua utilização adequada, a 

mais estrita economia estilística” (2012, p. 50-1). E, mais adiante, complementa 

sua argumentação, desenvolvendo algumas de suas implicações políticas e 

filosóficas: “Suponhamos, porém, por um momento, que „superestrutura‟ seja 

um termo explicativo e não meramente metafórico – o que ele nos „explicaria‟? 

Só pode explicar o seguinte: a sociedade, sendo uma estrutura material, tem 

montada sobre si uma estrutura de caráter ideal; mas se está montada sobre a 

estrutura como que um andaime, é possível separá-la da estrutura – do mesmo 

modo como se separa um andaime – e considerá-la independente desta última. 

[...] Com isto, desembocamos precisamente na postura dos ideólogos que Marx 

atacou tão implacavelmente – Marx não censurava a eles a consideração das 

ideias, das crenças, das religiões, dos „postulados‟ filosóficos como um reino à 

parte, independente da „sociedade civil‟, isto é, da vida material da sociedade? 

Não os chamava, por isto mesmo, ideólogos? Em outras palavras, tomar a 

„superestrutura‟ por uma explicação científica equivale a converter Marx num 

ideólogo, quando não num descarado platônico crente em um topos hyper-

ouranios – isto é, num lugar supraceleste onde estão instaladas as ideias” (Ibid., 

p. 53). A despeito das diferenças, entre Silva e Mészáros, sobre os temas da 

sociedade civil, do Estado e da ideologia, acreditamos que ambos convergem 

num ponto, qual seja, o de criticar a teoria da superestrutura como esfera 

separável do domínio das relações socioeconômicas e as implicações políticas 

possíveis de serem inferidas dessa posição teórica específica. 
135

 Em relação a tais categorias, o filósofo húngaro explica o seguinte: “com 

relação à questão da temporalidade, o inter-relacionamento desenvolvido entre 

as estruturas reprodutivas materiais diretas e o Estado se caracteriza pela 

categoria da simultaneidade e não apenas pelas do „antes‟ e do „depois‟. Estas 

só podem se tornar momentos subordinados da dialética da simultaneidade 

quando as partes constituintes do modo de controle sociometabólico do capital 

surgem durante o desenvolvimento do capital global, seguindo sua lógica 

interna de expansão e acumulação. Da mesma forma, em relação à questão das 

„determinações‟, só se pode falar adequadamente de co-determinações. Em 

outras palavras, a dinâmica do desenvolvimento não deve ser caracterizada sob 

a categoria do “em consequência de”, mas em termos de “em conjunção a” 

sempre que se deseja tornar inteligíveis as mudanças no controle 

sociometabólico do capital que emergem da reciprocidade dialética entre sua 



314 
 

 
 

Por tais razões, acredita Mészáros, é equivocado descrever o 

Estado como “superestrutura” em relação às mediações 

socioeconômicas do sistema do capital. Não é algo, portanto, existente 

sobre uma base material, mas algo pertencente à base material mesma – 

“indispensável para a sua sustentabilidade”, diz o filósofo. Apesar de 

longa, vale a pena transcrever a seguinte passagem que embasa a 

reflexão sobre a relação entre Estado e capital desenvolvida por 

Mészáros. Conforme suas palavras, 

 
o Estado não pode ser reduzido ao status de 

superestrutura. Ou melhor, o Estado em si, como 

estrutura de comando abrangente, tem sua própria 

superestrutura – a que Marx se referiu 

apropriadamente como „superestrutura legal e 

política‟ – exatamente como as estruturas 

reprodutivas materiais diretas têm suas próprias 

dimensões superestruturais. (Por exemplo, as 

teorias e práticas de „relações públicas‟, de 

„relações industriais‟ ou as da chamada 

„administração científica‟, se originaram na 

empresa capitalista de Frederic Winslow Taylor”. 

Da mesma forma, é perfeitamente inútil perder 

tempo tentando tornar inteligível a especificidade 

do Estado em termos da categoria da “autonomia” 

(especialmente quando se expande esta ideia para 

significar “independência”) ou de sua negação. 

Como estrutura de comando político abrangente 

do sistema do capital
136

, o Estado não pode ser 

autônomo, em nenhum sentido, em relação ao 

                                                                                                                           
estrutura de comando político e a socioeconômica” (ibid., idem). 
136

 Significativamente, Mészáros afirma que essa estrutura de comando político, 

interna ao capital e que tem como função precípua corrigir os “defeitos 

estruturais” da centrifugalidade das estruturas reprodutivas socioeconômicas, 

dando-lhes sempre nova coesão a fim de que realizem os imperativos 

expansivos e de exploração de trabalho excedente imanentes ao sistema, é que 

de fato foi “conceituado, até mesmo pelos maiores pensadores que enxergaram 

o mundo do ponto de vista do capital, como a misteriosa „mão invisível‟ de 

Adam Smith e a „astúcia da Razão‟ de Hegel. Mais tarde, essa visão é levada ao 

extremo, atingindo seu clímax nas teorias grotescamente explicativas do século 

XX, na forma da ideologia de „reduzir as fronteiras do Estado‟ quando as 

transformações que realmente ocorreram apontam noutra direção” (Ibid., p. 

120). 



315 
 

 
 

sistema do capital, pois ambos são um só e 

inseparáveis. Ao mesmo tempo, o Estado está 

muito longe de ser redutível às determinações que 

emanam diretamente das funções econômicas do 

capital. Um Estado historicamente dado contribui 

de maneira decisiva para a determinação – no 

sentido já mencionado da co-determinação – das 

funções econômicas diretas, limitando ou 

ampliando a viabilidade de algumas com outras. 

Além do mais, a “superestrutura ideológica” – que 

não deve ser confundida ou simplesmente 

identificada com a “superestrutura legal e 

política”, e muito menos com o próprio Estado – 

também não pode se tornar inteligível a menos 

que seja entendida como irredutível às 

determinações materiais/econômicas diretas, ainda 

que a esse respeito se deva resistir com firmeza à 

atribuição frequentemente tentada de uma 

autonomia fictícia (no sentido idealisticamente 

ampliado de independência). E mais, a questão da 

“autonomia”, num sentido bem definido, não é 

pertinente apenas para a avaliação do 

relacionamento entre ideologia e economia, 

ideologia e Estado, “base e superestrutura” etc. 

Ela é também essencial para compreender o 

complexo relacionamento entre as diversas seções 

do capital diretamente envolvidas no processo de 

reprodução econômica, quando estas ganham 

proeminência – em momentos diferentes e com 

peso relativo variável – no curso do  

desenvolvimento histórico. [...] Como parte 

constituinte da base material do sistema 

abrangente do capital, o Estado deve articular sua 

estrutura legal e política segundo suas 

determinações estruturais inerentes e funções 

necessárias. Sua superestrutura legal e política 

pode assumir as formas parlamentarista, 

bonapartista ou até de tipo soviético pós-

capitalista, além de muitas outras, conforme 

exijam as circunstâncias históricas específicas. 

Além disso, mesmo dentro da estrutura da mesma 

formação socioeconômica (por exemplo, 

capitalista), pode deixar de cumprir suas funções, 

digamos, em uma rede legal e política liberal-

democrática e passar a adotar uma forma 



316 
 

 
 

abertamente ditatorial de legislação e dominação 

política; e também neste aspecto pode avançar e 

recuar
137

. (Ibid., p. 119-20-21) 

 

 Portanto, Mészáros nega até mesmo a comumente propalada 

“autonomia” do Estado em relação ao capital. Isso é plenamente 

coerente com sua argumentação anterior. Sendo uma mediação dentro 

do sistema de mediações que compõe o sistema do capital, o Estado é 

como o dinheiro, ou como a separação entre produtores e os meios de 

produção, isto é, realidades que não podem ser disputadas, como se 

pudessem ser esvaziadas de seu conteúdo (de acordo com os 

imperativos do capital) e preenchidos com outro, de cunho 

“progressista” - assim, “disputar” o Estado seria algo como disputar o 

dinheiro, isto é, uma proposta completamente contraditória e utópica. O 

Estado, como mediação do capital, só pode ser superado, vencido, 

eliminado, o que por sua vez só é factível se se supera, vence, elimina o 

sistema total do qual ele é uma parte constituinte, o sistema de controle 

sociometabólico do capital. 

 No curso de sua teorização sobre o Estado, Mészáros adverte 

que, apesar de haver uma determinação recíproca entre este e as 

unidades socioeconômicas do capital (daí a composição da 

complementaridade entre esse sistema de mediações), há também um 

fator de dissonância estrutural entre tais instâncias. Essa dissonância 

“diz respeito inicialmente à ação humana de controle – o sujeito social – 

em relação à escala cada vez mais extensa de operação do sistema do 

capital” (Ibid., p. 125). Aqui o filósofo húngaro insere o importante 

tema marxiano das personificações do capital
138

. 

 Mészáros explica, nesse sentido, que o capital é um “sistema de 

controle sem sujeito” efetivado sobre o metabolismo social humano. 

Nessa condição, as determinações e os imperativos próprios ao sistema 

devem prevalecer sempre sobre os desejos subjetivos do pessoal cuja 

responsabilidade é traduzir tais imperativos em diretrizes práticas. É 

nesse sentido que os indivíduos que ocupam os cargos referentes ao alto 

escalão da estrutura de comando política do capital só podem ser 

                                                           
137

 Para mais detalhes sobre a explicação de Mészáros, ver o referido capítulo 2 

de Para além do capital, em especial a partir da página 120. 
138

 Tema estabelecido por Marx já no Prefácio da primeira edição de O Capital: 

“Aqui só se trata de pessoas na medida em que elas constituem a personificação 

de categorias econômicas, as portadoras de determinadas relações e interesses 

de classes” (2013, p. 80). 



317 
 

 
 

entendidas como personificações do capital, no sentido de que 

internalizam as orientações materiais do sistema e tomam como o 

sentido prático de suas vidas a sua realização efetiva.  

Ou seja, essas pessoas têm a sua margem de ação estritamente 

determinadas pelo capital e, nesse sentido, de “controladores” do 

sistema passam a ser, na verdade, controladas por ele. Isso ocorre não só 

no âmbito do Estado do capital, mas também nas unidades produtivas do 

sistema, onde os “controladores particulares dos microcosmos 

reprodutivos do capital devem sujeitar-se ao controle do próprio 

sistema” (2002., p. 126). A função material exercida pelas 

personificações do capital, nesse contexto, é realizar a  

 
mediação (e a imposição) de seus [isto é, do 

capital] imperativos objetivos como ordens 

conscientemente exequíveis sobre o sujeito real 

[isto é, o sujeito real da produção, os 

trabalhadores], potencialmente o mais 

recalcitrante, do processo de produção. (As 

fantasias sobre a chegada do processo de 

produção totalmente automatizado e sem 

trabalhadores são geradas como a eliminação 

imaginária desse problema). (Ibid., idem).    

 

 Daí o importante papel do Estado em relação à contradição 

efetivada pela separação entre os produtores e o controle real da 

atividade produtiva (que é exercido pelo “sistema sem sujeito” do 

capital). O Estado, diz Mészáros, é quem “oferece a garantia 

fundamental de que a recalcitrância e a rebelião potenciais não escapem 

ao controle” (Ibid., idem). Enquanto essa garantia for eficaz, garante o 

filósofo, Estado moderno e unidades socioeconômicas do capital são 

mutuamente correspondentes. Mas nem sempre essa garantia se mostra 

eficaz, na medida em que se verifica a tendência a uma crescente 

socialização da produção no terreno global do capital, o que dificulta, 

no entender de Mészáros, a efetiva neutralização, por parte do Estado, 

da potencial rebelião política e das aspirações emancipatórias por parte 

dos trabalhadores. A tendência à socialização global da produção é o 

processo que está na raiz da dissonância existente entre o sistema do 
capital e sua estrutura de comando político, na medida em que ela 

 
transfere objetivamente algumas potencialidades 

de controle aos produtores (ainda que, na estrutura 



318 
 

 
 

da ordem sociometabólica estabelecida, apenas 

em sentido negativo), abrindo algumas 

possibilidades de aguçar ainda mais a 

incontrolabilidade do capital
139

. (Ibid., p. 127) 

 

 Nesse contexto, diz o filósofo húngaro, o Estado acaba se 

revelando “impotente para remediar a situação”, mesmo que disponha 

de grande força repressiva para as intervenções pretendidas. Assim, a 

dissonância se verifica no fato de que “não existe ação política 

remediadora concebível em relação à base socioeconômica do capital” 

(Ibid., p. 127). Essa dissonância, complementa Mészáros, “tende a 

permanecer conosco por tanto tempo quanto o próprio sistema do 

capital” (Ibid., idem). 

 Ouro aspecto da dissonância estrutural da relação entre Estado e 

unidades socioeconômicas do capital diz respeito à contradição entre o 

“mandato totalizador do Estado e sua capacidade de realização” (Ibid., 

p. 128). Isto é: segundo Mészáros, o Estado tem cada vez mais 

dificuldades em realizar aquela tarefa para a qual é designado: 

“melhorar o potencial produtivo inerente à irrestringibilidade das 

unidades produtivas particulares [do capital], dado que estas constituem 

um sistema” (Ibid., idem). Isso não tem a ver com a capacidade de 

auxílio dado pelo Estado a esta ou aquela unidade particular de 

reprodução socioeconômica do capital “sob sua jurisdição” (isto é, nos 

limites do capital nacional referente ao Estado em questão), e sim com a 

possibilidade de se efetivar essa ajuda ao sistema como um todo.  

É aqui que, segundo Mészáros, vem à tona uma importante 

contradição. Conforme suas palavras: 

 
No sistema do capital – da maneira como ele se 

constitui historicamente -, o “conjunto” 

forçosamente sustentado pelo Estado não pode 

abranger a totalidade das unidades 

socioeconômicas reprodutivas existentes do 

capital. Não é preciso dizer que a emergência e a 

consolidação dos capitais nacionais é um fato 

historicamente consumado. Da mesma forma, não 

pode haver dúvida quanto à realidade das – muitas 

vezes desastrosamente conflitantes – interações de 

Estados nacionais. No entanto, isso significa 

                                                           
139

 Mészáros aprofunda a explicação sobre tal fenômeno no capítulo 5 de Para 

além do capital, a que faremos menção mais à frente. 



319 
 

 
 

também que os capitais nacionais, em todas as 

suas formas conhecidas de articulação, estão 

inextricavelmente entrelaçados como Estados 

nacionais e se baseiam no apoio destes, sejam 

dominantes e imperialistas, ou, ao contrário, 

estejam sujeitos à dominação de outros capitais 

nacionais e seus respectivos Estados. Em 

compensação, o “capital global” é desprovido de 

sua necessária formação de Estado, apesar do 

fato de o sistema do capital afirmar seu poder – 

em forma absolutamente contraditória – como 

sistema global. É assim que “o Estado do sistema 

do capital” demonstra sua incapacidade de fechar 

a lógica objetiva da irrestingibilidade do capital. 

(ibid., p 128) 

  

 É nessa contradição entre Estado nacional e sistema global do 
capital que Mészáros identifica um dos principais aspectos da 

dissonância estrutural entre o Estado moderno e as estruturas 

socioeconômicas que compõem o complexo de reprodução 

sociometabólica do capital, tanto no que toca a sua expressão capitalista 

quanto pós-capitalista.  

Essa contradição, diz o filósofo, tende a trazer grandes 

problemas ao sistema, especificamente no que toca à tarefa de 

“maximizar a irrestringibilidade global do capital” e impor ao sistema a 

efetivação de um “Estado global”. Assim, verifica-se que “o Estado não 

pode ser verdadeiramente abrangente nem totalizador no grau em que 

„deveria ser‟” (Ibid., p. 131), visto que 

 
ele permanece nacionalmente limitado em seu 

empreendimento, tanto política como 

economicamente – e sua posição de poder 

hegemônico está potencialmente ameaçada em 

função da mudança na relação de forças no nível 

dos confrontos e intercâmbios socioeconômicos 

internacionais -, independente de sua posição 

dominante como potência imperialista [Mészáros 

está fazendo referência, aqui, ao caso dos EUA, 

enquanto “Estado capitalista dono do poder 

hegemônico mais privilegiado”]. (Ibid., idem) 

 

  O terceiro capítulo de Para além do capital, intitulado 

Soluções para a incontrolabilidade do capital, do ponto de vista do 



320 
 

 
 

capital, se dedica a reforçar a teorização sobre a incontrolabilidade do 

capital, mas agora criticando diretamente aquelas teorias que, elaboradas 

a partir do ponto de vista do capital, acreditam que há alguma 

possibilidade de controle sobre a dinâmica geral desse sistema. Para o 

que nos interessa neste estudo, devemos nos deter apenas no que 

Mészáros fala a respeito do sistema do capital pós-capitalista, no 

sentido de teorizar que, nas sociedades pós-revolucionárias, não só o 

capital permaneceu - numa forma mutante - como o controlador 

hierárquico e fetichista do metabolismo social humano, como também aí 

se verificou a incontrolabilidade radical inerente ao sistema. 

 Numa significativa passagem sobre a incontrolabilidade 

imanente ao sistema do capital, que impõe as suas necessidades 

objetivas frente às vontades subjetivas do pessoal que ocupa os cargos 

de alto escalão na estrutura política e nas unidades de reprodução 

socioeconômica, o filósofo húngaro esclarece o seguinte: 

 
O sistema do capital permanece incontrolável 

precisamente porque o relacionamento estrutural 

objetivo entre a intenção consciente e a exigência 

expansionista objetiva não pode ser revertido 

dentro dos parâmetros deste sistema 

sociometabólico particular em favor de intenções 

verdadeiramente controladoras (isto é, intenções 

que deixariam a própria expansão sujeita ao teste 

das limitações positivamente justificadoras). Não 

pode haver espaço para intenções operacionais 

conscientemente executadas – ou seja, realmente 

autônomas – no quadro de referências estrutural 

do capital, porque os imperativos e as exigências 

rigorosamente instrumentais do sistema como um 

todo devem ser impostos e internalizados pelas 

personificações do capital como “suas intenções” 

e “suas motivações”. Qualquer tentativa de 

afastamento da necessária instrumentalidade 

resulta em intenções frustradas e nulificadas, ou 

seja, inteiramente quixotescas. O sistema segue (e 

implacavelmente afirma sobre todos os 

indivíduos, inclusive suas personificações 

“controladoras”) as próprias “determinações 

férreas”, não importando a gravidade de suas 

implicações até para a sobrevivência humana e 

num prazo nem assim tão longo. (Ibid., p. 140) 

 



321 
 

 
 

 Essa incontrolabilidade, por parte dos sujeitos da produção e 

também por parte das personificações do capital, se verifica, como 

dissemos, em ambas as variedades de formação do capital, isto é, tanto 

capitalista, quanto pós-capitalista, ambas tendo como uma de suas 

características principais, portanto, a ausência de um planejamento 

verdadeiramente digno do nome.  

Nas sociedades pós-revolucionárias, diz Mészáros, o 

planejamento foi usurpado “por um sistema de diretrizes centrais 
arbitrárias, que se mostrou irrealizável e fatalmente imperfeito por uma 

série de razões” (Ibid., p. 167), entre as quais o fracasso da extração 

política forçada de trabalho excedente. Já no chamado “sistema do 

capital ocidental”, segundo o filósofo, onde vigora a “gigantesca 

corporação monopolista transnacional”, o que há é, na melhor das 

hipóteses, um planejamento parcial, e mesmo assim “sujeito às 

consequências desastrosas de „reviravoltas comerciais‟ e crises 

periódicas” (Ibid., idem). 

No quarto capítulo, intitulado Causalidade, tempo e formas de 

mediação, a teorização de Mészáros sobre a incontrolabilidade do 

capital aprofunda-se em radicalidade, com uma análise mais detida do 

conjunto de mediações que compõe esse sistema, sua natureza, sua 

história, suas formas, etc., e introduz a importante questão dos limites 
relativos e absolutos do complexo sociometabólico do capital. 

Sobre esses últimos temas, em específico, a reflexão adquire 

uma tremenda complexidade. As categorias referentes aos limites do 

capital, tanto relativos quanto absolutos, são relacionadas às categorias 

de causa e de tempo, e precisam ser entendidos, no decorrer da 

argumentação do filósofo, dialeticamente, em íntima relação umas com 

as outras, na medida em que se esclarecem mutuamente. 

Mészáros começa o referido capítulo afirmando que “o aspecto 

mais problemático do sistema do capital, apesar de sua força 

incomensurável como forma de controle sociometabólico, é a total 

incapacidade de tratar as causas como causas, não importando a 

gravidade de suas implicações a longo prazo” (Ibid., p. 175). Esta é, 

segundo o filósofo, uma característica estrutural do sistema, isto é, 

ineliminável enquanto o capital continuar a existir. No seu processo de 

expansão, o complexo sociometabólico do capital é capaz apenas de, 

frente aos problemas e contradições inerentes à sua estrutura, efetivar 

“ações remediadoras” (Ibid., idem) que atingem meramente os efeitos e 

as consequências (não as causas, portanto) dessas contradições. 

Nesse contexto, o filósofo afirma que 



322 
 

 
 

os limites relativos [grifo nosso] do sistema são os 

que podem ser superados quando se expande 

progressivamente a margem e a eficiência 

produtiva – dentro da estrutura viável e do tipo 

buscado – da ação socioeconômica, minimizando 

por algum tempo os efeitos danosos que surgem e 

podem ser contidos pela estrutura causal 

fundamental do capital. (Ibid., idem) 

 

 Portanto, os limites relativos do sistema são os que podem ser 

superados mediante a expansão progressiva da “margem” e da 

“eficiência produtiva” das ações socioeconômicas e que, por isso 

mesmo, “minimizam por algum tempo” os efeitos das contradições 

inerentes à estrutura do capital – contradições estas existentes entre as 

mediações que compõem o sistema de mediações de segunda ordem do 

capital.  

Ou seja, os limites relativos dizem respeito aos efeitos das 

contradições do capital que podem ser “remediadas” temporariamente 

mediante o desenvolvimento das forças produtivas. As causas dessas 

contradições, aqui, necessariamente vinculadas à própria estrutura 

íntima do capital, composta por um determinado sistema de mediações, 

não são confrontadas. Essas contradições continuam a existir e a 

produzir certos efeitos, que podem ser “administrados” mediante ações 

de cunho socioeconômico no sentido acima mencionado. Os limites 

relativos se relacionam precisamente com esse tipo de situação
140

. 

                                                           
140

 Mais adiante, no capítulo 13 de Para além do capital, Mészáros fará a 

esclarecedora explicação a respeito do deslocamento das contradições do 

capital, da sua relação com os limites últimos e com a crise estrutural do 

sistema: “A questão do deslocamento se refere à especificidade dessas 

contradições, e não à determinação dos limites últimos do sistema do capital. 

Em outras palavras, as contradições do capital são deslocadas no interior de tais 

limites, e o processo de deslocamento pode continuar apenas até o ponto da 

saturação final do próprio sistema e o bloqueio das válvulas de escape 

expansionistas (cujas condições podem ser definidas com precisão), mas não 

infinita nem indefinidamente. Margens de deslocamento são criadas pela 

multiplicidade de contradições dadas em uma configuração específica e pelo 

desenvolvimento desigual, mas certamente não pelo desaparecimento das 

próprias contradições. Assim, os conceitos de „deslocamento‟, „saturação‟ e 

„crise estrutural‟ adquirem seus significados nos termos dos limites últimos do 

capital como sistema global, e não em termos de qualquer de suas formas 

transitórias. Deslocamento significa postergar (não liquidar) a saturação das 



323 
 

 
 

 Em contrapartida, a aproximação dos limites absolutos do 

capital “inevitavelmente coloca em ação a própria estrutura causal” 

(Ibid., idem), isto é, são situações em que a causa, e não os efeitos, das 

contradições são atingidas. Nesse caso, o que é problematizado é a 

estrutura radical do sistema, a sua constituição íntima enquanto sistema 

de mediações de segunda ordem controladora da atividade produtiva 

humana. Consequentemente, diz Mészáros, ultrapassar os limites 

absolutos do sistema do capital “exigiria a adoção de estratégias 

reprodutivas que, mais cedo ou mais tarde, enfraqueceriam inteiramente 

a viabilidade do sistema do capital em si” (Ibid., idem). E isso, por sua 

vez, não pode ser feito pelo próprio sistema do capital, que tem que lidar 

apenas com os efeitos de suas contradições, e não com as contradições 

em si mesmas.  

Em suma: aquilo em que o sistema pode intervir, lidar, 

remediar, “corrigir”, etc., são os seus limites relativos; em contrapartida, 

aquilo que está na raiz dos problemas com que se depara, isto é, o que 

não pode por si ser mudado ou eliminado, a estrutura íntima 

contraditória mesma do capital, são os seus limites absolutos. Noutras 

palavras: o limite absoluto do capital é o próprio capital, a estrutura 

causal que gera os efeitos que são regulados mediante certas ações 

remediadoras
141

. Os limites relativos, por sua vez, são os que podem ser 

remediados dentro da estrutura do capital. 

                                                                                                                           
válvulas de escape disponíveis e a maturação das contradições fundamentais. 

Também significa estender as fronteiras historicamente dadas do capital, mas 

não eliminar seus limites estruturais objetivos e explosivos. Em ambos os casos 

estamos tratando de processos inerentemente temporais que antecipam um 

fechamento necessário dos ciclos envolvidos, apesar de, claro, na sua própria 

escala de tempo. E, enquanto tudo isso coloca as previsões da teoria marxista 

em sua devida perspectiva, também reafirma sua legitimidade e sua validade 

com maior ênfase em termos da escala de tempo apropriada” (Ibid., p 587-8). 
141

 Daí Mészáros afirmar, mais à frente, que “a razão por que o capital é 

estruturalmente incapaz de tratar as causas como causas – em vez de tratar a 

todas as dificuldades e complicações emergentes como efeitos manipuláveis 

com maior ou menor sucesso – é que esta é a sua própria fundamentação 

causal: uma verdadeira causa sui perversa. Qualquer coisa que aspire à 

legitimidade e à viabilidade socioeconômicas deve ser adaptada ao seu quadro 

estrutural predeterminado” (Ibid., p. 176). E, noutro lugar, o filósofo assevera 

que “só se consegue evitar o relativismo teórico fazendo-se referência aos 

limites últimos (ou seja, à natureza imanente) do próprio capital, os quais 

determinam a tendência global (ou „totalizante‟) das mais variadas 

manifestações do capital” (Ibid., p. 466). Mais adiante, ainda, temos a seguinte 



324 
 

 
 

                                                                                                                           
passagem bastante elucidativa: “[na condição atual de crise estrutural], os 

limites do capital colidem com as condições elementares do próprio 

sociometabolismo, e desse modo ameaçam aguda e cronicamente a própria 

sobrevivência da humanidade” Ibid., p. 526). Ou seja, os limites absolutos (ou 

“limites últimos”) são a própria natureza imanente do capital. Mas natureza 

imanente não tomada “em si”, estática ou congelada, e sim como relação social 

plenamente desenvolvida. Daí ganhar sentido a seguinte colocação do filósofo 

húngaro: “como Marx argumentou, „nenhuma formação social desaparece antes 

que se desenvolvam todas as forças produtivas que ela contém, e jamais 

aparecem relações de produção novas e mais elevadas antes de amadurecerem 

no seio da própria sociedade antiga as condições materiais de sua existência‟. 

Isto é o que define os limites estruturais últimos do capital como controle 

sociometabólico, abarcando toda a época para a qual suas forças produtivas 

podem ser desenvolvidas e estendidas. Assim, as transformações mediadoras 

abertas ao capital como modo de controle são coextensivas a tudo que possa ser 

compatível com estes limites definidos por época” (Ibid., p. 467). Desse modo, 

percebe-se que os “limites últimos” do capital dizem respeito à natureza mesma 

do capital, isto é, é o próprio capital, mas como relação social plenamente 

desenvolvida. Enquanto tal, isto é, como relação social plenamente 

desenvolvida, o capital “ativa os seus limites absolutos”. Mais à frente, 

Mészáros complementa esse raciocínio dizendo que: “na verdade, a viabilidade 

do capital é inseparável de sua completa expansão em um sistema mundial que 

tudo abarca. Apenas quando este processo estiver terminado podem os limites 

estruturais do capital passar a agir com sua intensidade devastadora. Até este 

estágio, contudo, o capital mantém o dinamismo inerente em sua ascendência 

histórica. E, junto com este dinamismo, o capital retém, claro, também seu 

poder de vergar, subjugar e esmagar as forças que se lhe opõem em muitos 

„pequenos cantos‟ do mundo, desde que seus oponentes socialistas não 

produzam estratégias para se contrapor ao crescente poder do capital no seu 

próprio terreno” (Ibid., p. 590-1). Tal processo abrange uma escala temporal 

relativamente ampla, perdurando por toda uma “época” histórica. É essa 

condição que abre a possibilidade objetiva de superação do capital. É, numa 

palavra, a corporificação de sua crise estrutural atual. Nessa situação, os limites 

últimos do capital (que são o próprio capital) podem entrar em processo de 

colisão com as “condições elementares do metabolismo”, mas não são estas, as 

condições elementares do metabolismo, que compõem os limites absolutos do 

capital. Vale assinalar, por fim, que, segundo Mészáros, o capital só pode 

reestruturar suas válvulas de escape de acordo com as exigências de uma 

“totalidade intensiva” (que se relaciona com a questão da mais-valia relativa), 

quando alcança os limites da sua totalidade extensiva (relacionada com a mais-

valia absoluta). Ver, a esse respeito, a menção que o filósofo faz a essas 

questões no capítuo 13 de Para além do capital. 



325 
 

 
 

A esta reflexão sobre a categoria de causalidade (que, como 

vimos, determina os conceitos de limites relativos e absolutos), 

Mészáros relaciona a categoria de tempo, dizendo que, justamente por 

ser incapaz de superar as contradições fundamentais nas quais tem o seu 

ser, o capital dispõe e se realiza numa perspectiva temporal muito 

problemática. Por lidar somente com os efeitos e não com as causas dos 

problemas que lhe atingem, o capital “não considera a possibilidade de 

um futuro, a menos que o futuro projetado seja visto como uma extensão 

direta de determinações presentes e passadas” (Ibid., p. 175).  

O futuro genuíno a que Mészáros aqui se refere, dizendo que o 

capital não consegue, por suas próprias determinações internas, efetivar, 

diz respeito à perspectiva de uma temporalidade de longo prazo, na qual 

a existência humana poderia se desdobrar e frutificar ao máximo as suas 

múltiplas possibilidades inerentes. Ao contrário, o capital, em razão de 

sua própria estrutura íntima, por ser incapaz de ir às causas mesmas dos 

problemas que lhe afetam, só pode estipular uma perspectiva de curto 
prazo para a sua realização e, consequentemente, para a vida dos que, 

em seu interior, se vinculam. É essa condição temporal de curto prazo 

que consiste no futuro projetado como extensão direta de determinações 

presentes e passadas. 

Assim, diz o filósofo húngaro, 

 
devido à sua necessárianegação do futuro, o 

sistema do capital está encerrado no círculo 

vicioso do curto prazo, embora seus ideólogos 

procurem apresentar esse defeito como virtude 

insuperável. Esta é a razão por que o capital é 

incompatível com qualquer tentativa significativa 

de um planejamento abrangente, mesmo quando 

este se mostre avassaladoramente necessário no 

problemático relacionamento de empresas 

capitalistas globais. Também é por isso que o 

sistema do capital de tipo soviético, desmentindo 

todas as suas reivindicações explícitas ao 

estabelecimento de uma economia socialista 

planejada, só poderia resultar numa horrenda 

caricatura do planejamento. A metamorfose das 

personificações do capital representadas pelo 

capitalista privado em suas variantes, como os 

burocratas soviéticos, introduziria mudanças 

apenas no plano dos efeitos manipuláveis, 

deixando inalteradas suas bases causais 



326 
 

 
 

historicamente há muito estabelecidas. (Ibid., p. 

175-6) 

 

 É necessário que nos detenhamos um pouco sobre essa 

passagem, a fim de decompor e recompor a complexa trama de 

conceitos aí apresentada, no intuito de definir com maior precisão aquilo 

que Mészáros está estabelecendo como os limites relativos e absolutos, 

bem como a própria natureza do sistema do capital.  

Retome-se a tese de Mészáros de que o capital é incapaz de 

resolver as causas íntimas de seus problemas e que pode apenas 

manipular temporariamente seus efeitos. Por poder lidar apenas com os 

efeitos das contradições que lhe acometem, o capital é incompatível com 

um planejamento genuíno, abrangente, global do sociometabolismo 

humano (relembremos que, em momentos anteriores de Para além do 

capital, o filósofo asseverava que esse planejamento, no que toca ao 

capital em sua forma capitalista, onde imperam as grandes empresas 

monopolistas, é apenas parcial). Incapaz de efetivar esse tipo de 

planejamento, a perspectiva temporal por meio da qual o capital tem que 

se projetar só pode ser a de curto prazo, fazendo com que a perspectiva 

de longo prazo seja uma via bloqueada no que toca ao seu 

desenvolvimento e ao desenvolvimento da humanidade. 

Ou seja: o capital não resolve de fato as suas contradições 

profundas; administra, apenas, os efeitos de seus problemas. 

Concomitantemente, é incapaz de estabelecer para si mesmo uma 

temporalidade outra que não a de curto prazo, única compatível com a 

forma de proceder do sistema, definida pela ação interventora nos meros 

efeitos dos problemas que lhe acometem
142

. Afirmando o futuro de curto 

                                                           
142

 Daí Mészáros afirmar, mais à frente, que “a inalterável temporalidade do 

capital é a posteriori e retrospectiva. Não pode haver futuro num sentido 

significativo da expressão, pois o único „futuro‟ admissível já chegou, na forma 

dos parâmetros existentes da ordem estabelecida bem antes de ser levantada a 

questão sobre „o que deve ser feito‟. Dadas as suas determinações estruturais 

fundamentais, às quais deve se adaptar tudo o que existe sob o sol, o modo de 

funcionamento do capital só pode ser reativo e retroativo, mesmo quando os 

defensores do sistema falam – muito inadequadamente – de sua „reestruturação‟ 

benéfica. Na realidade, nada pode criar uma abertura real. [...] Tudo o que pode 

ser em certo sentido já foi. [...] Nos termos da temporalidade inevitavelmente 

reativa e retroativa do capital, a mudança só é admissível se absorvida ou 

assimilada à rede de determinações estruturalmente já dada. O que não se puder 

conduzir dessa maneira deve ser totalmente eliminado. É por isso que as 

verdadeiras mudanças qualitativas são inaceitáveis – correspondendo ao espírito 



327 
 

 
 

prazo, o capital nega o futuro genuíno, o futuro de longo prazo, único no 

qual a comunidade humana pode se realizar e desenvolver plenamente 

as suas potencialidades. 

Ressalte-se, novamente, que a crítica efetivada por Mészáros, 

aqui, incide não só nas sociedades de capital na forma capitalista, mas 

também nas sociedades de capital pós-capitalista. Em ambas, o capital 

só pode remediar os efeitos das suas contradições. Em ambas, por não 

ser capaz de lidar com a estrutura íntima das suas contradições 

constituintes, não pode realizar o planejamento abrangente, mas um 

“planejamento parcial” e uma “caricatura de planejamento”, onde as 

personificações do capital, seja em sua expressão como capitalista 

privado, seja em sua forma de burocrata do partido, não controlam de 

fato o processo pelo qual se realiza o sociometabolismo, mas apenas 

mediam as exigências de realização do capital e a melhor forma de 

efetivá-las na prática, por meio da remediação dos efeitos (jamais as 

causas) das contradições do sistema. O planejamento abrangente, 

repetimos, não se concretiza. O capital é, de fato, um modo de controle 

incontrolável do metabolismo, tanto na sua forma capitalista, quanto na 

sua forma mutante, pós-capitalista. 

Nesse contexto, Mészáros afirma que 

 
na qualidade de modo de controle 

sociometabólico, o capital não pode tolerar a 

intrusão de qualquer princípio de regulação 

socioeconômica que venha restringir sua dinâmica 

voltada para a expansão. A expansão em si não é 

apenas uma função econômica relativa (mais ou 

menos louvável e livremente adotada sob esta luz 

em determinadas circunstâncias, e 

conscientemente rejeitada em outras), mas uma 

maneira absolutamente necessária de deslocar os 

problemas e contradições que emergem no 

sistema do capital, de acordo com o imperativo de 

evitar, como praga, as causas subjacentes. Os 

fundamentos causais que auto-impelem o sistema 

não podem ser questionados sob hipótese alguma. 

Quando aparecem, os problemas devem ser 

                                                                                                                           
do axioma francês: plus ça change, plus c’est la même chose – pois colocariam 

em risco a coesão de ordem estrutural aceita. A quantidade reina absoluta no 

sistema do capital, de acordo com sua temporalidade retroativa” (Ibid., p. 177-

8). 



328 
 

 
 

tratados como disfunções “temporárias”, a serem 

remediadas com a reafirmação sempre mais 

rigorosa do imperativo de reprodução expandida. 

Por esta razão, não pode haver alternativa alguma 

para a busca de expansão – a todo custo – em 

todas as variedades do sistema do capital. (Ibid., 

p. 176) 

 

 Além disso, diz o filósofo, é preciso sublinhar um aspecto 

importante: a peculiaridade de o capital poder somente agir sobre os 

efeitos, e não sobre as causas, dos problemas que lhe atingem se 

materializa naquilo que Mészáros chama de “deslocamento das 

contradições do sistema”, que pode avançar sem empecilhos enquanto 

existir objetivamente espaço para a sua livre expansão. São 

impedimentos incidindo sobre a possibilidade de deslocamento das 

contradições do capital que, segundo o filósofo afirmará mais à frente, 

definirão a especificidade da crise estrutural vigente no tempo histórico 

contemporâneo. 

 No movimento de teorização dos limites relativos e absolutos 

do sistema do capital, a reflexão de Mészáros se detém, justamente, 

sobre o que consiste o seu sistema de mediações de segunda ordem (e 

seu “círculo vicioso”) constituinte. Essas mediações, diz o filósofo, “se 

interpõem, como „mediações‟, em última análise destrutiva da 

„mediação primária‟, entre os seres humanos e as condições vitais para a 

sua reprodução, a natureza” (Ibid., p. 179). Apesar de longa, mais uma 

vez, vale a pena transcrever a passagem em que Mészáros apresenta, em 

detalhe, as mediações que compõem o sistema do capital: 
A segunda ordem de mediações do sistema do 

capital pode ser assim resumida: 

 A família nuclear, articulada como o 

“microcosmo” da sociedade que, além do papel de 

reproduzir a espécie, participa de todas as relações 

reprodutivas do “macrocosmo” social, inclusive 

da necessária mediação das leis do Estado para 

todos os indivíduos e, dessa forma, vital também 

para a reprodução do próprio Estado
143

;  

                                                           
143

 Falando sobre a gênese histórica da família nuclear burguesa, 

especificamente, Reis nos dá as seguintes informações: “a família burguesa [...] 

rompeu com os modelos familiares vigentes e criou novos padrões de relações 

familiares. Esses novos padrões, que correspondiam às necessidades da nova 

classe dominante, já estavam nitidamente estabelecidos no início do século 



329 
 

 
 

 Os meios alienados de produção e suas 

“personificações”, pelos quais o capital adquire 

rigorosa “vontade férrea” e consciência inflexível 

para impor rigidamente a todos submissão às 

desumanizadoras exigências objetivas da ordem 

sociometabólica existente; 

 O dinheiro, com suas inúmeras formas 

enganadoras e cada vez mais dominantes ao longo 

do desenvolvimento histórico [...], passando pelo 

baú do usurário e pelos empreendimentos 

necessariamente limitados do antigo capital 

mercantilista, até chegar à força opressora global 

do sistema monetário dos dias de hoje; 

 Os objetivos fetichistas de produção, submetendo 

de alguma forma a satisfação das necessidades 

humanas (e a atribuição conveniente dos valores 

de uso) aos cegos imperativos da expansão e 

acumulação do capital;  

 O trabalho, estruturalmente separado da 

possibilidade de controle, tanto nas sociedades 

capitalistas, onde tem de funcionar como trabalho 

                                                                                                                           
XIX. Eles se caracterizavam antes de tudo pelo fechamento da família em si 

mesma. Esse isolamento marcou uma clara separação entre a residência e o 

local de trabalho, ou seja, entre a vida pública e a privada. Para o burguês, o 

trabalho era o espaço no qual as relações deveriam ser regidas pela frieza e pelo 

calculismo, qualidades imprescindíveis para se vencer no mundo dos negócios. 

Sendo o mundo dos negócios o império da razão, o lar passou a ser o espaço 

exclusivo da vida emocional, no qual a mulher passaria sua vida em reclusão. 

Outras separações se fizeram: a mais notável foi a rigorosa divisão de papéis 

sexuais. O marido passou a ser o provedor material da casa e a autoridade 

dominante, considerada racional e capaz de resolver quaisquer situações. Antes 

de tudo, deveria ser um homem livre e autônomo, conforme o ideal burguês. A 

mulher burguesa ficou responsável pela vida doméstica, pela organização da 

casa e educação dos filhos. Considerada menos capaz e mais emotiva que o 

homem, tornou-se totalmente dependente do marido. Além de depender dele 

materialmente, sua identidade pessoal seria determinada pela posição que ele 

ocupasse no mundo extrafamiliar. Isolando-se da comunidade, perdeu seu 

apoio, uma vez que as redes femininas deixaram de operar, e ficou totalmente à 

mercê do marido. Deveria pois agora obedecer e servir ao marido para que este 

obtivesse as melhores condições possíveis para lutar no mundo dos negócios. O 

sucesso do marido seria o seu também” (s/d., p. 7). Ainda que numa perspectiva 

teórica algo diferente da de Mészáros, vale citar o importante estudo de Reich 

(1974) sobre a relação da família burguesa com o capitalismo e o fascismo. 



330 
 

 
 

assalariado coagido e explorado pela compulsão 

econômica, como o capital pós-capitalista, onde 

assume a forma de força de trabalho politicamente 

dominada; 

 As variedades de formação do Estado do capital 

no cenário global, onde se enfrentam (às vezes 

com os meios mais violentos, levando a 

humanidade à beira da autodestruição) como 

Estados nacionais autônomos; e 

 O incontrolável mercado mundial, em cuja 

estrutura, protegidos por seus respectivos Estados 

nacionais no grau permitido pelas relações de 

poder prevalecentes, os participantes devem se 

adaptar às precárias condições de coexistência 

econômica e ao mesmo tempo esforçar-se por 

obter para si as maiores vantagens possíveis, 

eliminando os rivais e propagando assim as 

sementes de conflitos cada vez mais 

destruidores
144

. (Ibid., p. 180) 

 

Essas mediações, que constituem o sistema do capital e que se 

afirmam sobre as mediações primárias da atividade produtiva, mantêm 

uma relação de “círculo vicioso com relação à maneira como estão 

                                                           
144

 Mais à frente, em seu grande livro, Mészáros faz uma explicação importante 

sobre tal sistema, dizendo que suas meiações, em seu movimento dinâmico 

auto-reprodutivo, envolvem tendências e contratendências. Nas suas palavras, 

“as mediações em questão sempre assumem a forma concreta de tendências e 

contratendências. É a interação conflitante de tais tendências e contratendências 

que produz, em qualquer momento histórico particular, as formas dominantes 

(mas de modo algum permanentes) de mediação. [...] Não obstante, sempre que 

nos referirmos aos „princípios estruturais e tendências objetivas‟ do mundo 

social, devemos ter em mente que as tendências das quais falamos não podem 

ser divorciadas de suas contratendências, que – ao menos temporariamente – 

podem deslocar ou mesmo reverter as tendências correntes. De fato, toda 

tendência é necessariamente contraposta – em maior ou menor grau – por seu 

contrário no curso do desenvolvimento capitalista. Esta condição objetiva das 

complicadas interações tendenciais é ainda mais acentuada (e ainda mais 

agravada, em suas implicações para as estratégias socialistas de curto prazo) 

pela natureza intrinsecamente contraditória do próprio capital. Quaisquer que 

sejam as mudanças corretivas conscientes imediatamente viáveis neste aspecto, 

o impacto negativo das interações tendenciais e contratendenciais herdadas do 

passado deverá continuar sendo um problema importante também na fase pós-

capitalista, pelo menos por um considerável período de tempo” (Ibid., p.464-6).  



331 
 

 
 

unidos” (Ibid., idem). Isso significa que tais mediações se sustentam 

reciprocamente, “impossibilitando contrabalançar a força alienadora e 

paralisante de qualquer uma isoladamente enquanto se mantiver intacto 

o poder de auto-regeneração e auto-imposição do sistema global” (Ibid., 

181). O seu sentido, por sua vez – o que equivale a dizer: o sentido do 

ser do capital, enquanto sistema específico de mediações de segunda 

ordem -, é explicado por Mészáros nas seguintes palavras: 

 
As características essenciais que definem todas as 

possíveis formas do sistema do capital são: a mais 

elevada extração praticável do trabalho 

excedente por um poder de controle separado, em 

um processo de trabalho conduzido com base na 

subordinação estrutural hierárquica do trabalho 

aos imperativos materiais da produção orientada 

para a acumulação - “valor sustentando-se a si 

mesmo” (Marx) – e para a contínua reprodução 

ampliada da riqueza acumulada. As formas 

particulares de personificação do capital podem 

variar consideravelmente, contanto que as formas 

assumidas se moldem às exigências que emanam 

das características definidoras essenciais do 

sistema
145

. (Ibid., p 781) 

                                                           
145

 Como se sabe, Mészáros não é o primeiro autor a utilizar o conceito de 

excedente (como trabalho excedente) – e não meramente o de mais-valia - como 

objeto central da teorização marxista sobre o capital. Antes dele, Baran e 

Sweezy, nas décadas de 1950 e 1960, já o haviam feito. No prefácio à edição 

norte-americana de A economia política do desenvolvimento, Baran estabeleceu 

– lançando mão, para sua teorização, além d‟O Capital, também dos Grundrisse 

- “a chave do entendimento dos princípios práticos do capitalismo: o conceito 

de „excedente econômico‟” (1984, p. 16-7), conceito este explicado claramente 

por um comentador, Tamás Szmrecsányi, do seguinte modo: “a parcela da 

produção corrente de uma sociedade que transcende as necessidades do seu 

consumo corrente, incluindo-se no mesmo a depreciação dos equipamentos que 

ela emprega num dado período de produção. O volume e a natureza dos 

investimentos adicionais efetuados por essa sociedade no referido período de 

produção dependem fundamentalmente das dimensões e do modo de utilização 

do excedente econômico gerado pela sua produção corrente” (1984, p. XV). É 

importante apreender também, nesse contexto, as distinções que o célebre 

economista marxista norte-americano faz, já no capítulo II de seu referido livro, 

sobre o conceito de excedente econômico. A primeira, diz Baran, é o excedente 

econômico efetivo, “isto é, a diferença entre o produto social efetivo de uma 



332 
 

 
 

                                                                                                                           
comunidade e seu efetivo consumo. O excedente econômico efetivo 

compreende, obviamente, parcela menor do produto social que a abrangência 

pela noção marxista de mais-valia. Lembramos que a mais-valia é representada 

pela diferença entre o produto líquido global e a renda real da força de trabalho. 

O „excedente econômico efetivo‟, definido acima abrange apenas a parcela de 

mais-valia que é acumulada: em outras palavras, não inclui o consumo da classe 

capitalista, os dispêndios governamentais com a máquina administrativa, as 

forças armadas etc.” (1984, 51). Depois, temos o excedente econômico 

potencial, como a “diferença entre o produto social que poderia ser obtido em 

um dado meio natural e tecnológico, com o auxílio dos recursos produtivos 

realmente disponíveis, e o que se pode considerar como consumo indispensável. 

Este tipo de excedente é, também, uma parcela de produto diferente do que 

poderia representar a mais-valia, no sentido que lhe dá Marx. Exclui, de um 

lado, elementos de mais-valia como consumo indispensável dos capitalistas, os 

dispêndios indispensáveis da administração governamental etc.; compreende, de 

outro lado, o que não é abrangido pelo conceito de mais-valia – a produção que 

se perde em virtude do subemprego ou do mau emprego de recursos produtivos” 

(ibid., 52). Esse tipo específico de excedente aparece, segundo Baran, sob 

quatro formas, “a primeira das quais é o consumo supérfluo da sociedade 

(predominantemente por parte dos grupos de mais alta renda, mas, em alguns 

países, como os Estados Unidos, também por parte das chamadas classes 

médias); a segunda é a produção que deixa de ser realizada face à existência de 

trabalhadores improdutivos; a terceira é a produção que se perde em virtude da 

organização irracional, e propensa ao desperdício, do aparelho produtivo 

existente; a quarta é a produção que não se obtém devido à existência de 

desemprego originado, fundamentalmente, pela anarquia da produção capitalista 

e pela deficiência da produção efetiva” (ibid. 52). Finalmente, temos o 

excedente econômico planejado, que “é aplicável tão somente ao planejamento 

econômico global de uma sociedade socialista. Tal excedente é a diferença entre 

o produto social „ótimo‟ que a sociedade pode realizar em ambiente natural e 

tecnológico historicamente dado, segundo uma planejada utilização „ótima‟ dos 

recursos produtivos disponíveis, e um volume „ótimo‟, previamente escolhido, 

de consumo” (1984, 65).. Pelo que foi dito, fica claro, que, para Baran, 

excedente econômico não é sinônimo de mais-valia. Mais tarde, Baran e 

Sweezy, no seu também clássico Capitalismo monopolista, desenvolverão largas 

análises com o auxílio desse conceito, afirmando que o “excedente econômico, 

na definição mais breve possível, é a diferença entre o que a sociedade produz e 

os custos dessa produção. O volume do excedente é um índice de produtividade 

e riqueza, da margem de liberdade que a sociedade tem para atingir as metas a 

que se proponha chegar. A composição do excedente mostra como é utilizada tal 

liberdade: quanto é investido na expansão de sua capacidade de produção, 

quanto é consumido de várias formas, quanto é desperdiçado e de que modo. 

[...] numa sociedade onde impera o regime do capitalismo monopolista 



333 
 

 
 

 

A compreensão em detalhe e profundidade dessa complexa 

estrutura é fundamental, segundo Mészáros, para que se possa, 

justamente, elaborar a estratégia viável para a superação desse conjunto 

específico de mediações de segunda ordem – mas, aqui, frise-se: não 

para o estabelecimento de uma suposta mediação pura de primeira 

ordem, e sim para a efetivação de novas mediações de segunda ordem 

que, articuladas de modo sui generis com as mediações da atividade 

produtiva, possam garantir a realização da emancipação humana e do 

pleno desenvolvimento dos indivíduos livremente associados. 

Após fazer a apresentação das mediações que compõem o 

complexo sociometabólico do capital, Mészáros se põe a tecer 

comentários mais aprofundados sobre o que consiste a natureza e a(s) 

forma(s) desse sistema. Baseando-se, nesse momento preciso de sua 

argumentação, no livro I de O capital, o filósofo húngaro afirma que 

“segundo Marx, a natureza do capital permanece a mesma tanto em sua 
forma desenvolvida como na subdesenvolvida” (Ibid., p. 184). Ou seja, o 

sistema de mediações de segunda ordem que compõe o capital mantém a 

sua “natureza mais profunda” (exploração de trabalho excedente de 

modo fetichista e hierárquico, acumulação, auto-reprodução expansiva, 

etc.), ainda que possa variar de forma ao longo do seu desenvolvimento 

histórico, seguindo as suas próprias “leis internas”.  

Nesse sentido, pergunta-se Mészáros: como é possível que um 

determinado sistema como o capital varie a sua forma e mantenha a sua 

natureza, seguindo “suas próprias leis internas de desenvolvimento”? 

                                                                                                                           
altamente desenvolvida o excedente assume muitas formas e disfarces. É por 

esta razão que preferimos o conceito de „excedente‟ à tradicional „mais-valia‟ 

marxista, que provavelmente se identifica para a maioria das pessoas 

conhecedoras da teoria econômica marxista como igual à soma de lucros + juro 

+ renda. É certo que Marx demonstra – em passagens esparsas de O Capital e 

Teorias da Mais-Valia – que a mais-valia também compreende outros itens, 

como as receitas do Estado e Igreja, as despesas de transformação de 

mercadoria em dinheiro e os salários dos trabalhadores improdutivos. Em geral, 

porém, tratou-os como fatores secundários, excluindo-os de seu esquema 

teórico básico. Afirmamos que sob o capitalismo monopolista este 

procedimento já não se justifica, e esperamos que uma modificação de 

terminologia ajude a efetuar as modificações necessárias na posição teórica” 

(1966, p. 19-20). É importante mencionar as teorizações desses dois importantes 

autores porque Mészáros – com algumas peculiaridades conceituais – se 

mostrará, em Para além do capital, influenciado por ambos. 



334 
 

 
 

Esse problema, diz o filósofo, precisa ser entendido levando-se 

em conta “a dialética objetiva da contingência e da necessidade”, bem 

como a dialética do “histórico e do trans-histórico no contexto do modo 

de funcionamento do sistema do capital” (Ibid., idem). Tais são os 

parâmetros que permitem, segundo Mészáros, compreender em detalhe 

a relação entre a natureza e as formas do capital e, além disso, 

identificar, os limites relativos e absolutos “dentro dos quais o poder 

sempre historicamente ajustado do capital se afirma trans-
historicamente, através de muitos séculos” (Ibid., p. 185).  

O filósofo húngaro parece relacionar, aqui, os limites relativos 

com o contingente e o histórico, ao passo que os limites absolutos se 

relacionariam com o necessário e trans-histórico do capital. Assim, a 

“natureza inalterável do capital” é “o mesmo que sua determinação 

estrutural objetiva” (Ibid., idem). Isto é, ela seria o que permanece do 

capital, apesar de suas transformações ao longo da história, passando 

das formas menos às mais desenvolvidas. Este seria o absoluto do 

capital enquanto ser composto por determinado conjunto de mediações 

de segunda ordem, a sua natureza mesma, limitada por si mesma, o 

necessário que se desdobra a despeito das contingências históricas, 

afirmando “seu domínio absoluto sobre todos os seres humanos, mesmo 

na forma mais desumana, quando estes deixam de se adaptar a seus 

interesses e a seu impulso para a acumulação” (Ibid., idem). 

Mais adiante, o autor complementa esse raciocínio afirmando 

que 

 
a constituição do sistema do capital é idêntica à 

emergência de sua segunda ordem de mediações. 

O capital em si não passa de um modo e um meio 

dinâmico de mediação reprodutiva, devorador e 

dominador, articulado como um conjunto 

historicamente específico de estruturas e suas 

práticas sociais institucionalmente incrustadas e 

protegidas. É um sistema claramente identificável 

de mediações que, na forma adequadamente 

desenvolvida, subordina rigorosamente todas as 

funções de reprodução social – das relações de 

gênero e família até a produção material e a 

criação das obras de arte – à exigência absoluta de 

sua própria expansão, ou seja: de sua própria 

expansão constante e de sua reprodução 

expandida como sistema de mediação 

sociometabólico. (Ibid., p. 188-9) 



335 
 

 
 

 

 Mészáros vai, assim, paulatinamente, inserindo elementos que 

dão cada vez mais concretude à sua teorização sobre o capital. Ressalte-

se aqui que a definição do sistema avança a um outro nível de 

complexidade com a inserção, na reflexão, de elementos de cunho 

historicizante. A constituição do capital, diz o filósofo, é idêntica à 

efetivação histórica de seu sistema de mediações, em meio às 

contingências que sofre ao longo desse processo. O contingente e o 

necessário do capital, aqui, em sua interação dialética, acabaram por 

favorecer o desenvolvimento desse específico sistema de controle 

sociometabólico.  

Mészáros explica essa dialética da seguinte maneira: 

 
No decorrer do desenvolvimento europeu, o 

impacto dos fatores materiais contingentes de 

reprodução – favorecendo em diversos campos o 

surgimento de formas embrionárias de 

intercâmbio socioeconômico afins ao modo de 

controle metabólico do capital - torna-se 

cumulativo pela repetição espontânea das práticas 

exigidas para a boa troca. Naturalmente, quanto 

mais esses fatores e essas práticas de reprodução 

se fundem por meio de sua repetição cumulativa, 

mais tendem a constituir um sistema poderoso e a 

se reforçar mutuamente. Dessa maneira, também 

intensificam simultaneamente a influência 

combinada do conjunto do sistema emergente, 

graças aos complexos intercâmbios e ao 

funcionamento cada vez mais reciprocamente 

complementar de suas partes. Assim, as 

contingências originais são progressivamente 

empurradas para o fundo, abrindo espaço para a 

necessidade geral cada vez mais arraigada. Pois, 

uma vez que as mediações de segunda ordem 

estejam articuladas e consolidadas como um 

sistema coerente, torna-se praticamente 

impossível eliminar isoladamente uma ou outra de 

suas estruturas e funções mediadoras específicas 

ou introduzir, no sistema firmemente estabelecido, 

fatores rivais estruturalmente novos e 

diametralmente contrários à sua complexa rede de 

partes constituintes mutuamente reforçadoras. 

(Ibid., p. 189) 



336 
 

 
 

 

Portanto, nota-se que, na visão do filósofo húngaro, os “fatores 

materiais contingentes de reprodução”, isto é, os fatores que, 

relacionados à reprodução sociometabólica, não se definiam, num 

primeiro momento, como elementos pertencentes ao sistema do capital, 

acabaram atuando no sentido de favorecer o desenvolvimento desse 

complexo (deve-se ter em mente, aqui, as mediações listadas 

anteriormente pelo filósofo como componentes essenciais do sistema do 

capital). Eles favoreceram o surgimento de formas embrionárias de 

intercâmbio socioeconômico que de algum modo se sintonizavam com 

as mediações que viriam a compor o sistema do capital.  

Pela “repetição espontânea das práticas exigidas para a boa 

troca”, o impacto desses fatores acabou por se tornar cumulativo e 

reforçador da articulação das mediações que acabariam por compor o 

sistema do capital. Paulatinamente, com o desenrolar do processo 

histórico, as contingências passam para um segundo plano, abrindo 

espaço para o protagonismo da necessidade que se afirma por meio da 

articulação e retroalimentação das mediações que comporiam o sistema 

do capital. Ao articularem-se como sistema, as mediações ganham uma 

força ontológica tremenda, que impede que sejam eliminadas 

isoladamente, isto é, uma a uma, e exigem que a alternativa 

sociometabólica a esse sistema só possa se afirmar, justamente, se for 

capaz de negar o sistema como um todo. 

Mészáros avança na teorização sobre a história das mediações 

que compõem o sistema do capital afirmando que tais mediações 

possuem “distantes antecedentes históricos” (Ibid., p. 205-6) possíveis 

de serem agrupados em três conjuntos de determinações, cada qual 

concernente a um tempo histórico específico (ou seja, as mediações que 

vieram a compor o sistema do capital possuem diferentes origens 

históricas). Esses conjuntos de determinações do capital sobrepõem-se 

historicamente uns aos outros como “camadas geológicas” de modo a 

constituir, organicamente, o sistema como um todo.  

A mais recente dessas camadas geológicas pertence à fase 

capitalista de desenvolvimento do capital, concernente aos últimos 

quatrocentos anos do processo histórico, onde se verifica a chamada 

subordinação real do trabalho ao capital (nessa fase, teríamos o capital 

plenamente desenvolvido). A camada intermediária, por sua vez, que 

efetiva a subordinação formal do trabalho ao capital, abrange uma 

escala de tempo maior, cobrindo vários séculos nos quais emergiram e 

se consolidaram certas mediações que, mais tarde, viriam a integrar o 



337 
 

 
 

sistema do capital (Mészáros se refere, aqui, ao capital monetário e 

comercial). Por fim, a camada mais primitiva a apresentar a origem de 

mediadores que viriam a compor o sistema é muito mais antiga, e 

apresenta elementos que não são característicos do modo de 

funcionamento do capital, “mas nele são posteriormente reproduzidas 

numa forma adequada à tendência geral de seu desenvolvimento” (Ibid., 

p. 207). Aqui, temos, por exemplo, a divisão hierárquico-estrutural do 

trabalho, que em dado momento histórico assume uma série de formas 

de dominação de classe. No entanto, apesar de ser uma mediação que 

antecede em muito o capital, ao ser integrada ao seu sistema, ela  

 
assume uma forma historicamente específica [...]. 

O mesmo acontece com todas as formas de 

dominação historicamente precedentes: elas se 

subordinam ou são incorporadas às mediações de 

segunda ordem específicas do sistema do capital, 

da família às estruturas de controle do processo de 

trabalho, e das variadas instituições de troca 

discriminadora até o quadro político de 

dominação de tipos muito diferentes de 

sociedades. É muito importante assinalar que o 

demorado processo de constituição das mediações 

de segunda ordem do capital é cumulativo, mas de 

maneira alguma uniforme. [...] Entretanto, por 

meio da influência cumulativa do processo de 

subordinação das primeiras formas de mediação 

metabólica às exigências específicas do modo de 

controle do capital que se desenvolvia, os variados 

constituintes do intercâmbio reprodutivo se 

fundiram num novo sistema poderoso e coerente. 

Isto só é possível pelo redimensionamento 

qualitativo dos antecedentes históricos do capital, 

ao contrário do que diz a explicação eternizadora 

do pensamento burguês, concebido do ponto de 

vista do sistema já desenvolvido do capital. (Ibid., 

p. 207) 

 

 Mészáros afirma que a formação, com o devido 
redimensionamento dessas mediações, em um sistema específico com as 

características do capital, acabou corporificando um certo número de 

tendências, ao menos enquanto o sistema esteve em seu processo 

histórico de ascendência, isto é, enquanto movimento pelo qual veio a se 



338 
 

 
 

consolidar por toda a superfície do globo terrestre como a relação 

sociorreprodutiva dominante.  

A tendência dominante das mediações de segunda ordem do 

capital é econômica, em dois sentidos: o primeiro, diz respeito ao 

afastamento do antigo controle essencialmente político do processo de 

reprodução social mediante a instauração de um conjunto de unidades 

“primordialmente econômicas” a assumir a direção desse processo; o 

segundo, referente à necessidade que o sistema tem de economizar: a) os 

meios e o material utilizados no processo de produção; b) emprego de 

métodos cada vez mais produtivos e uma administração adequada a esse 

propósito do processo de trabalho, o que envolve o desenvolvimento do 

conhecimento científico em larga escala, com o propósito de ser 

utilizado conforme as diretrizes do sistema; c) economizar a quantidade 

de trabalho necessária para a produção de uma determinada quantidade 

de produtos; d) economizar o “gasto real e potencial dos recursos de 

produção desnecessariamente desperdiçados em interrupções da 

produção” (Ibid., p. 208); e) economizar “os esforços 

desnecessariamente gastos em práticas produtivas isoladas” (Ibid., 

idem); f) economizar a “população disponível [...] anteriormente 

desperdiçada como „população excedente‟ inútil e contraproducente [...] 

e que agora, com a expansão do capital, passa a ser utilizada 

produtivamente, tanto em empregos como na qualidade de um lucrativo 

„exército industrial de reserva‟, que aumenta a economia” (Ibid., idem). 

 A segunda tendência inerente ao sistema do capital, segundo 

Mészáros, diz respeito ao  

 
alto grau de homogeneização das formas e 

instituições de intercâmbio social, sob o domínio 

do princípio econômico nos dois sentidos 

mencionados, com consequências favoráveis para 

a coesão global do sistema de reprodução social e 

para a facilidade relativa de controle dos 

indivíduos. (Ibid., idem) 

 

 A terceira tendência se expressa na busca de expansão e 

acumulação como meta fundamental da atividade econômica. E a quarta 

tendência, por fim, se materializa na instituição da igualdade formal e 
da desigualdade substantiva como elementos pertencentes ao “modo 

normal de funcionamento do sistema do capital” (Ibid., p. 209). 

 Essas tendências, diz Mészáros, têm vigência “durante a fase de 

ascensão do desenvolvimento histórico do capital” (Ibid., idem), mas, 



339 
 

 
 

uma vez que o sistema dominou por completo o metabolismo social 

global, tais tendências sofreram, todas elas, uma “significativa 

inversão”, no sentido de que passaram da condição de promotoras da 

expansão dinâmica do sistema à de obstáculos à “viabilidade futura das 

mediações de segunda ordem do capital” (Ibid., p. 210). 

 Só depois de fazer tais considerações mais gerais sobre o 

sistema do capital como conjunto de mediações de segunda ordem 

específico, particular, Mészáros se põe a apresentar as mediações que 

compõe o ser da atividade produtiva em geral, as mediações universais, 

a condição ontológica incontornável do ser do homem e de sua relação 

com a natureza
146

. Apesar de longa, mais uma vez, vale a pena 

transcrever a passagem em que Mészáros delineia o conjunto que 

compõe tal sistema de mediações: 

                                                           
146

 Nesse ponto da argumentação de Mészáros, fica, a nosso ver, mais uma vez 

bastante evidente a vinculação de suas teorizações com as formulações 

realizadas em suas obras da década de 1960, em especial em A teoria da 

alienação em Marx. Um exemplo disso é a reflexão de cunho ontológico que 

Mészáros realiza quando insere, no conjunto de sua argumentação em Para 

além do capital, o tema das mediações de primeira ordem da regulação 

sociometabólica. Diz o filósofo, nesse sentido, a respeito das “duas 

caraterísticas definidoras inalteráveis” da atividade produtiva: “1) os seres 

humanos são uma parte da natureza que deve satisfazer suas necessidades 

elementares por meio de um constante intercâmbio com a natureza – e 2) eles 

são constituídos de tal maneira que não podem sobreviver como indivíduos da 

espécie a que pertencem (a única espécie „intervencionista‟ do mundo natural) 

num intercâmbio não-mediado com a natureza – como fazem os animais – 

regulado pelo comportamento instintivo diretamente determinado pela natureza, 

por mais complexo que seja esse comportamento instintivo dos animais. Em 

consequência dessas condições e determinações ontológicas, os indivíduos 

humanos devem sempre atender às inevitáveis exigências materiais e culturais 

de sua sobrevivência por meio das indispensáveis funções primárias de 

mediação entre si e com a natureza de modo geral. Isto significa assegurar e 

salvaguardar as condições objetivas de sua reprodução produtiva sob 

circunstâncias que mudam inevitavelmente e progressivamente sob a influência 

de sua própria intervenção através da atividade produtora – a ontologia 

unicamente humana do trabalho – na ordem original da natureza, que só será 

possível se envolver plenamente todas as facetas da reprodução humana 

produtiva e a complexa dialética do trabalho e da história da reprodução 

autoprodutiva” (Ibid., p. 212). Mészáros explica ainda, nesse contexto, que as 

mediações de segunda ordem do capital, que mantêm uma dinâmica de círculo 

vicioso, na medida em que se retroalimentam a si mesmas, estão todas ligadas a 

alguma das mediações de primeira ordem da atividade produtiva.  



340 
 

 
 

 
As formas essenciais da mediação primária 

abrangem as relações em cujo quadro tanto os 

indivíduos da espécie humana como as 

entrelaçadas condições 

culturais/intelectuais/morais/materiais cada vez 

mais complexas de sua vida são reproduzidos 

segundo a margem de ação sócio-histórica 

disponível e cumulativamente ampliada. Entre 

essas condições estão: 

 A regulação da atividade reprodutora biológica, 

mais ou menos espontânea e imprescindível, e o 

tamanho da população sustentável, em conjunto 

com os recursos disponíveis; 

 A regulação do processo de trabalho, pelo qual o 

indispensável intercâmbio da comunidade com a 

natureza produz os bens necessários para 

gratificação do ser humano, além dos 

instrumentos de trabalho, empresas produtoras e 

conhecimentos pelos quais se pode manter e 

aperfeiçoar esse processo de reprodução; 

 O estabelecimento de relações adequadas de troca, 

sob as quais as necessidades historicamente 

mutáveis dos seres humanos podem ser associadas 

para otimizar os recursos naturais e produtivos 

(inclusive os culturalmente produtivos); 

 A organização, a coordenação e o controle das 

múltiplas atividades pelas quais se asseguram e se 

preservam os requisitos materiais e culturais para 

a realização de um processo bem-sucedido de 

reprodução sociometabólica das comunidades 

humanas cada vez mais complexas; 

 A alocação racional dos recursos humanos e 

materiais disponíveis, combatendo a tirania da 

escassez pela utilização econômica (no sentido de 

economizadora) dos meios e formas de 

reprodução da sociedade, tão viável quanto 

possível com base no nível de produtividade 

atingido e dentro dos limites das estruturas 

socioeconômicas estabelecidas; e 

 A promulgação e administração das normas e 

regulamentos do conjunto da sociedade, aliadas às 

outras funções e determinações da mediação 

primária. (Ibid., p. 212-3) 



341 
 

 
 

 

Mészáros ressalta a radical diferença qualitativa entre as 

mediações da atividade produtiva e as mediações de segunda ordem do 

sistema do capital. Nenhuma das mediações de primeira ordem, nesse 

sentido, à diferença das mediações de segunda ordem do capital, “exige, 

em si e por si, o estabelecimento de hierarquias estruturais de 

dominação e subordinação como o quadro indispensável da reprodução 

sociometabólica” (Ibid., p. 213). No entanto, em razão do 

desenvolvimento histórico e da articulação com as mediações do capital, 

cada uma das mediações primárias “é alterada de modo a se tornar quase 

irreconhecível, para adequar-se às necessidades expansionistas de um 

sistema fetichista e alienante de controle sociometabólico, que subordina 

absolutamente tudo ao imperativo da acumulação de capital” (Ibid., 

idem). 

A compreensão concreta desses dois tipos de mediações e de 

seu modo específico de articulação é necessária para que se possa 

elaborar a estratégia eficaz que eliminará as mediações de segunda 

ordem do sistema do capital e realizará a emancipação humana. Mas, 

adverte Mészáros, isso não significa a idealização ou a “nostalgia 

romântica” em relação às mediações de primeira ordem, no sentido de 

que deveríamos buscar um estado original no qual o trabalho existiria 

em si e por si. A emancipação humana nada tem a ver com tal 

pressuposto. Ao contrário, a efetivação da comunidade humana 

emancipada requer, isto sim, a materialização de novas mediações de 

segunda ordem, articuladas de tal forma com as mediações primárias 

que, ao realizarem o processo sociometabólico entre o homem e a 

natureza, garantam as condições para a geração de cada vez mais tempo 
livre para que os indivíduos sociais possam desenvolver ao máximo as 

suas potencialidades humanas. 

Nesse sentido, afirma o filósofo húngaro: 
Em relação às inevitáveis funções primárias da 

mediação da reprodução social, não pode haver 

certa nostalgia romântica em relação a alguma 

“condição original” ou “estado natural” 

idealizado. Nenhuma delas poderia ser 

considerada primária, num sentido cronológico. 

Em todos os modos viáveis de reprodução 

sociometabólica, elas não constituem uma camada 

historicamente primária, mas uma camada 

estrutural e, assim, devem ser sempre 

remodeladas segundo as especificidades sócio-



342 
 

 
 

históricas da ordem reprodutiva em que 

continuam a exercer suas funções – como 

determinações trans-históricas – dentro da 

objetiva dialética da “continuidade na 

descontinuidade” e vice-versa. (Ibid., p. 214) 

 

 E, mais adiante, complementa essa asserção dizendo que: 

 
É impossível passar do círculo vicioso das 

mediações de segunda ordem do capital, seja para 

o mundo romantizado de um “estado original” 

mais ou menos idílico, que nas velhas parábolas 

da religião e da filosofia precederam a “queda” da 

alienação, seja para uma terra-de-ninguém 

inteiramente constituída dos parâmetros 

estruturais da igualmente idealizada mediação 

primária. Gostando-se ou não, esta só pode existir 

nas, ou por meio das mediações de segunda 

ordem das ordens sociais historicamente 

cambiantes [grifo nosso]. Da mesma forma, o 

significado do projeto socialista [...] é o 

estabelecimento de um conjunto coerente de 

mediações de segunda ordem [grifo nosso], 

viáveis na prática e controladas racionalmente, 

não por certa misteriosa entidade impessoal como 

o “Espírito do Mundo” e suas variantes, nem por 

um “coletivo” mítico, mas por indivíduos reais. 

(Ibid., p. 214-5) 

 

7.2 A ativação dos limites absolutos do capital 

 

 A teorização sobre os limites do capital segue no capítulo 

intitulado significativamente de A ativação dos limites absolutos do 
capital. Aí, são formulados pontos decisivos da concepção de Mészáros 

sobre os temas do capital e da crise estrutural que sintetizam e 

complementam a reflexão estabelecida nos capítulos precedentes. 

Acompanhemos passo a passo a argumentação desenvolvida pelo 

filósofo húngaro. 
 Mészáros começa sua teorização no referido capítulo fazendo a 

seguinte afirmação contundente: 

 
Todo sistema de reprodução sociometabólica tem 

seus limites intrínsecos ou absolutos, que não 



343 
 

 
 

podem ser transcendidos sem que o modo de 

controle prevalecente mude para um modo 

qualitativamente diferente. Quando esses limites 

são alcançados no desenvolvimento histórico, é 

forçoso transformar os parâmetros estruturais da 

ordem estabelecida – em outras palavras, as 

“premissas” objetivas de sua prática – que 

normalmente circunscrevem a margem global de 

ajuste das práticas reprodutivas viáveis sob as 

circunstâncias existentes. Isto significa sujeitar a 

um escrutínio fundamental nada menos do que 

princípios orientadores mais essenciais, 

historicamente dados de uma sociedade, e seus 

corolários instrumentais-institucionais, pois, sob 

as circunstâncias da mudança radical inevitável, 

eles deixam de ser os pressupostos válidos e o 

quadro estrutural aparentemente insuperável de 

toda a verdadeira crítica teórica e prática, e 

transformam-se em restrições absolutamente 

paralisantes. (Ibid., p. 216) 

 

 Assim, retoma-se a ideia esboçada no capítulo anterior de que 

os limites absolutos de um sistema sociometabólico dizem respeito às 

mediações fundamentais que regulam a sua produção e reprodução. 

Enquanto limites postos pela própria ordem sociometabólica, eles são 

inerentes a ela, identificam-se com ela, são a expressão da mesma. Por 

tal razão, superar os limites absolutos de uma ordem social significa 

superar a própria ordem social e suas determinações imanentes.  

Mas, um detalhe importante. Tal transformação só pode 

acontecer quando “esses limites são alcançados no desenvolvimento 

histórico”, o que significa dizer: quando a própria ordem que tem seus 

limites absolutos circunscritos a si mesma se desenvolve plenamente, a 

ponto de ter constrangida as possibilidades de “remediar” os efeitos das 

causas (as “premissas objetivas” ou “premissas estruturais”) subjacentes 

dos problemas que afetam a viabilidade de sua dinâmica 

sociorreprodutiva. Duas conclusões importantes se impõem neste 

momento: a primeira, de que os limites absolutos de um sistema social 

não são exteriores ao sistema mesmo; e a segunda, que a superação 
desse sistema é, por isso mesmo, forjada por elementos engendrados no 

interior – embora antagonicamente postos - do desenvolvimento 

histórico desse próprio sistema. 



344 
 

 
 

 Em relação ao sistema do capital, as “premissas estruturais” que 

fundamentam esse complexo sociometabólico específico são dadas pelo 

próprio sistema singular de mediações listado anteriormente, premissas 

estas que, em seu modo de funcionamento contínuo, “devem ser 

organizadas de modo que garantam a subordinação permanente do 

trabalho ao capital” (Ibid, p. 217). O sistema, como um todo, deve 

trabalhar para evitar que seus problemas enfrentados coloquem em jogo 

suas contradições centrais constitutivas e impedir, a todo custo, que esse 

“momento da verdade” chegue. No entanto, diz Mészáros, em nossa 

época histórica esse momento já chegou, fato que é sinalizado pela atual 

crise estrutural do capital, que ativa os limites absolutos do sistema e 

que, por isso mesmo, faz com que não se possa “evitar por muito mais 

tempo o enfrentamento da questão de como superar os pressupostos 

estruturais destrutivos do modo estabelecido de controle 

sociometabólico” (Ibid., idem).  

Isso significa, em outras palavras, que, em nosso contexto 

histórico, mais do que nunca, o projeto socialista tem uma radical 

atualidade, desde que não se organize e limite suas ações a planos de 

orientação estratégica defensiva, e sim ofensiva, isto é, que apontem na 

direção da construção das mediações de luta alternativa capazes de por 

fim ao predomínio do capital como controlador do metabolismo social 

humano.  Vejamos mais de perto como o filósofo húngaro explicita seu 

raciocínio a respeitos dessas questões. 

 Mészáros parte, nesse ponto, no qual propõe a necessidade de 

uma transformação radical da ordem social estabelecida, de uma famosa 

formulação marxiana que diz que a arma da crítica não pode superar a 

crítica das armas, que não basta que o pensamento se esforce por se 
realizar na realidade e sim que a própria realidade deve esforçar-se 

para chegar ao pensamento, e, finalmente, que a teoria pode ser 
realizada nas massas na medida em que seja a realização da 

necessidade das massas
147

. Segundo o filósofo húngaro, tais critérios 

para o “sucesso historicamente sustentável” do empreendimento 

revolucionário socialista “continuam válidos no que diz respeito à 

estratégia a seguir e também para uma boa avaliação das falhas do 

passado” (Ibid., p. 219). 

 Mais ainda, esses critérios são mais significativos em nosso 

tempo histórico em razão das características da atual crise estrutural do 

                                                           
147

 Passagens célebres retiradas da Crítica da filosofia do direito de Hegel – 

Introdução, de Marx (2005). 



345 
 

 
 

capital. Segundo Mészáros, no tempo de Marx, a crise do capital, 

desenvolvida no “cantinho europeu do mundo”, por muito tempo não se 

manifestou como uma crise geral. Ao contrário, diz o filósofo húngaro,  

 
a continuação da ascendência histórica da ordem 

burguesa no “terreno bem mais amplo” do resto 

do mundo dissolveu durante todo um período 

histórico até mesmo a relativamente limitada crise 

europeia. Em consequência, o próprio movimento 

socialista inicialmente articulado por Marx e seus 

camaradas intelectuais e políticos foi fatalmente 

prematuro. No momento de sua concepção, a 

teoria marxista lutou como pôde para se realizar, 

mas a própria realidade se recusou a lutar ao seu 

lado, da maneira esperada e estipulada pelo seu 

autor. (Ibid., idem) 

 

 Ou seja, no tempo de Marx, a crise europeia não se manifestou 

como uma crise geral na medida em que o capitalismo, que viria a 

passar por um longo processo de ascendência histórica por sobre o 

globo, tinha margem para deslocar contradições, lidar com os “limites 

relativos” e “remediar” os efeitos das causas que verdadeiramente 

impunham problemas e dificuldades ao seu desenvolvimento histórico. 

Nesse sentido, a teoria se esforçou para se realizar na prática. No 

entanto, a realidade, naquele momento histórico preciso, não concorreu 

para os esforços políticos dos revolucionários. Havia, portanto, uma 

contradição que só poderia ser superada, no entender de Mészáros, com 

a conclusão do processo de ascendência do sistema do capital como 

forma social dominante por todo o planeta. 

 Mas hoje, assegura o filósofo húngaro, 

 
a situação é radicalmente diferente e chega a ser 

diametralmente oposta ao que foi enquanto Marx 

vivia. Embora o aprofundamento da crise 

estrutural do capital signifique que “a realidade 

está começando a se movimentar em direção ao 

pensamento”, parece que em consequência das 

derrotas e falhas do movimento socialista (em 

especial, no passado recente), o próprio 

pensamento – e as indispensáveis forças materiais 

e organizacionais, sem as quais nem o mais válido 

pensamento tem condições de “agarrar as massas” 

e tornar-se uma força material eficaz – se recusa a 



346 
 

 
 

caminhar na direção da realidade e “lutar pela sua 

própria realização”. Nesse meio tempo, as 

necessidades das pessoas continuam frustradas e 

negadas como sempre. (Ibid., idem) 

 
 Ou seja, a efetivação da atual crise estrutural do capital - dada 

pelo “final da ascendência histórica do capital em nossa época” e a 

consequente diminuição da margem do deslocamento das contradições 

do sistema, que fazem com que causa e tempo relativos aos problemas 

do metabolismo social possam ser melhor visualizados e questionados - 

estabelece a condição de que a realidade, com seu imenso complexo de 

contradições, passa a ser algo que se impõe ao pensamento, isto é, se 

dirige para penetrar o pensamento, coloca dilemas fundamentais para 

que o pensamento deles se aproprie e os resolva. No entanto, diz 

Mészáros, em razão das derrotas e falhas do movimento socialista, o 

pensamento tem se mostrado inábil para “caminhar na direção da 

realidade” e “lutar pela sua própria realização”.  

Mas a ativação dos limites absolutos não deve significar um 

eventual otimismo em relação à saída da crise. Isto é, a mera emergência 

histórica da crise estrutural não é, por si mesma, um fator facilitador da 

atividade revolucionária socialista. É provável, diz o filósofo húngaro, 

que o capital, em seu incessante movimento de tentar superar toda e 

qualquer limitação que se lhe apresente, “tente tudo para lidar com as 

contradições que se intensificam, procurando ampliar a margem de 

manobra [...] em seus próprios limites estruturais”
148

 (Ibid., p. 220). 

                                                           
148

 Mais à frente, Mészáros complementa esse raciocínio dizendo que “no 

ambiente global do desenvolvimento social, portanto, mesmo a erupção de 

todas as contradições do capital pode apenas resultar numa crise estrutural 

devastadora diante da barreira em questão. Ela própria, porém, não pode 

produzir o salto qualitativo do universo social da nova forma histórica, já que 

este salto pressupõe a resolução das contradições fundamentais, não apenas 

sua condensação e sua explosão” (Ibid., p. 520, grifo nosso). Claro está que a 

“resolução das contradições fundamentais” do sistema do capital só pode ser 

efetuada pelo seu antagonista estrutural, ou seja, as mediações materiais 

organizadas pelos trabalhadores orientadas em função do objetivo da revolução 

e da transição socialistas. Daí que, segundo o filósofo húngaro, “o 

desenvolvimento real não é, portanto, de modo algum fechado, apesar da visão 

vulgar-fatalista atribuída a Marx por alguns seguidores, assim como por 

adversários. Ele apenas se refere ao processo de devir das condições materiais 

de uma solução possível (é „necessária‟ no sentido não-fatalista de ser exigida, 

assim como no sentido, do mesmo modo não-fatalista, de predicar a maturação 



347 
 

 
 

Mas como as “fundamentações causais” que definem o ser do 

capital e que são responsáveis por seus limites absolutos não podem ser, 

dentro da vigência desse sistema sociometabólico, discutidas (nem 

resolvidas dentro de tais limites), “a correção de alguns dos problemas 

mais explosivos do espinhoso processo sociometabólico tende a ser 

procurada de outras formas” (Ibid., idem). Como diz Mészáros: “esta 

correção ocorrerá por meio da manipulação dos obstáculos encontrados, 

estendendo-se ao extremo as formas e os mecanismos do intercâmbio 

reprodutivo no plano de seus efeitos limitadores, hoje deplorados até 

pelos „capitães de indústria‟” (Ibid., idem). A ativação do pleno poder 

do Estado é uma dessas formas de correção dos defeitos estruturais do 

capital que, mesmo “deplorada pelos capitães de indústria”, passa a ser 

usada como paliativo para a perpetuação da reprodução do sistema
149

. 

Tal “solução” é um índice importante para a avaliação da 

gravidade do contexto histórico em que nos encontramos. A crise 

estrutural do capital, diz Mészáros, que está relacionada com o fim da 

ascendência histórica do sistema, se define, entre outras coisas, por 

colocar “questões de longo alcance” que não podem ser evitadas nem 

pelo sistema do capital, nem por qualquer alternativa a ele. São 

problemas que surgem com a ativação dos limites absolutos do capital, 

em razão da diminuição radical da margem de deslocamento das 

contradições do sistema. Segundo o filósofo húngaro, enquanto o capital 

ascendia pelo globo, podia lidar com seus limites relativos, os efeitos 

das causas problemáticas imanentes ao desenvolvimento histórico desse 

complexo sociometabólico. O fim dessa ascensão dificulta 

sumariamente a atuação sobre esses limites relativos, fazendo com que 

as causas dos problemas se mostrem mais pronunciadas e, portanto, 

desafiadoras para a humanidade.  

                                                                                                                           
última das próprias contradições, mas de modo algum a solução feliz para elas). 

E, apesar de a sentença [...] – „com essa formação social se encerra a pré-

história da sociedade humana‟ – criar a impressão de um fechamento, mesmo 

nela a questão é simplesmente reforçar que, se o processo é completado com 

sucesso, ele marca uma fase qualitativamente nova no desenvolvimento da 

espécie humana” (Ibid., p. 544).  
149

 Claro está, segundo o filósofo húngaro, que “o sucesso ou não desta ação 

corretiva (ajustada aos limites estruturais do sistema global do capital) apesar de 

seu caráter evidentemente autoritário e de sua destrutividade, vai depender da 

capacidade ou incapacidade da classe trabalhadora de rearticular o movimento 

socialista como empreendimento verdadeiramente internacional” (Ibid., idem). 



348 
 

 
 

É nesse sentido que, no dizer de Mészáros, a “realidade se 

dirige para o pensamento”. Essas causas, por suposto, relativas à própria 

constituição mais íntima do ser do capital, não podem ser resolvidas por 

esse sistema. Elas são o motor contraditório da dinâmica auto-expansiva 

do capital. Quando o sistema passa a dominar o planeta inteiro, tais 

contradições se revelam cada vez mais explosivas, dramáticas, trágicas e 

desafiadoras. A estrutura causal do sistema do capital (frise-se, enquanto 

mediações de segunda ordem que dominam as mediações de primeira 

ordem da atividade produtiva), definidora de seus limites absolutos, 

desabrocha em toda sua essência contraditória. O atingimento dessa 

condição, ou, nas palavras de Mészáros, a “ativação dos limites 

absolutos” dá origem a problemas que “permanecem como exigência 

inadiável de ação corretiva abrangente dos diversos processos de 

reprodução da humanidade, enquanto o círculo vicioso da presente 

contingência histórica do capital não for devidamente consignado ao 

passado” (Ibid., idem). 

Ou seja, a ativação dos limites absolutos do capital dá origem a 

problemas que inviabilizam “as condições elementares da sobrevivência 

humana” (Ibid., p. 221) e que não podem ser resolvidos pelo próprio 

capital, mas somente por uma ordem social alternativa, que supere 

aquilo que o capital não pode superar, a sua essência íntima constituinte, 

o seu ser fundamental, a sua estrutura ontológica, os seus limites 

absolutos. Noutras palavras, o estágio atual de desenvolvimento do 

capital estabelece que a sociedade humana só pode viver, no sentido 

genuíno da palavra, se matar aquilo que ameaça lhe tirar a vida: o 

próprio sistema de controle sociometabólico do capital. 

Esses problemas, decorrentes da ativação dos limites absolutos 

do capital, podem ser ordenados, segundo Mészáros, em quatro 

conjuntos de questões, intimamente interligadas umas às outras, sendo 

que cada qual sintetiza em si um feixe de contradições suprassumidas. 

Essas questões são enumeradas pelo filósofo húngaro da seguinte 

maneira: 1) O antagonismo estrutural entre o capital global e os Estados 

nacionais; 2) O antagonismo entre o capital global e “todos os aspectos 

vitais das condições da reprodução sociometabólica” (Ibid., p. 222); 3) 

O antagonismo entre a realização do capital e a emancipação das 

mulheres; e 4) O antagonismo entre o capital e o emprego da força de 

trabalho que resulta num quadro de permanente, e cada vez mais 

problemático, desemprego crônico. 

Note-se um aspecto bastante sutil da argumentação de Mészáros 

neste ponto. Esse conjunto quádruplo de problemas é uma decorrência 



349 
 

 
 

da ativação dos limites absolutos do capital. Nas palavras do filósofo 

húngaro: 

 
O que torna os problemas especialmente graves é 

o fato de que as questões de longo alcance que a 

humanidade enfrenta na fase atual do 

desenvolvimento histórico não podem ser evitadas 

pelo sistema do capital dominante, nem por 

qualquer alternativa a ele. Apesar disso, por 

incertezas do momento histórico, esses problemas 

surgiram com a ativação dos limites absolutos do 

capital [grifo nosso] e não podem ser 

devidamente superados nem se pode esperar que 

sua gravidade deixe de existir como por encanto. 

Ao contrário, eles permanecem como exigência 

inadiável de ação corretiva abrangente dos 

diversos processos de reprodução da humanidade, 

enquanto o círculo vicioso da presente 

contingência histórica do capital não for 

definitivamente consignado ao passado. (Ibid., p. 

220) 

 

 São questões, portanto, que surgem com a ativação dos limites 

absolutos do capital, ou, noutras palavras, são “trazidas à baila pela crise 

estrutural do sistema do capital”. Isto é, são expressões de uma época 

histórica em que o capital findou seu processo de ascendência histórica 

e, como tais, possuem características específicas e uma específica forma 

de relação com o conjunto de mediações do capital que constitui a sua 

estrutura causal fundamental. Não são questões integráveis à ordem, 

nem passíveis de serem esvaziadas de seu conteúdo ou resolvidas com 

soluções formais. 

 Mészáros menciona ainda dois outros aspectos envolvidos com 

os quatro conjuntos de questões aqui mencionados. O primeiro deles diz 

respeito à lei do valor. Segundo o filósofo húngaro, a ativação dos 

limites absolutos do capital são inerentes, desde o início, à lei do valor. 

Isso é plenamente coerente com a teorização anterior, se relembrarmos a 

maneira como Mészáros define o sistema de mediações de segunda 

ordem do capital (separação entre produtores e meio de produção, 
objetivos fetichistas de produção, dinheiro – portanto, mercadoria -, 

mercado mundial, etc.).  

Seria, segundo entendemos, o desdobramento dessa lei do valor 

em escala mundial - como componente do sistema de mediações que 



350 
 

 
 

define o ser do capital - que resulta na colocação em xeque das causas 

do sistema e na consequente ativação dos seus limites absolutos, fato 

que, por sua vez, se expressa nos quatro conjuntos de problemas que 

mencionamos acima. 

 Nesse sentido, diz o filósofo húngaro, os limites absolutos 

ativados do sistema 

 
correspondem de fato à “maturação” ou plena 

afirmação da lei do valor sob condições marcadas 

pelo encerramento da fase progressista da 

ascendência histórica do capital. E, vice-versa, 

pode-se dizer que a fase progressista da 

ascendência histórica do capital chega ao 

encerramento precisamente porque o sistema 

global do capital atinge os limites absolutos além 

dos quais a lei do valor não pode ser acomodada 

aos seus limites estruturais. (Ibid., p. 226) 

 

 O segundo aspecto se relaciona intimamente com essa 

circunstância e diz respeito ao fato que, durante a ascensão histórica do 

capital, os quatro conjuntos de determinantes foram “constituintes 

positivos da expansão dinâmica e do avanço histórico do capital” (Ibid., 

idem). Com o fim desse período histórico, no entanto, tal conjunto de 

determinações já não pode mais “continuar sendo positivamente 

sustentado” (Ibid., p. 227). O que de fato hoje se verifica, segundo 

Mészáros, é que, 

 
esses quatro conjuntos de forças interativas já não 

representam apenas uma ausência (que por si só já 

seria bastante ruim), mas um impedimento atuante 

para a acumulação tranquila do capital e o 

funcionamento futuro do sistema global do 

capital. Portanto, a ameaça da incontrolabilidade 

lança uma sombra muito longa sobre todos os 

aspectos objetivos e subjetivos do modo 

historicamente singular de que o capital dispõe 

para controlar a ininterrupta reprodução 

sociometabólica. (Ibid., idem) 

 

Antes de entrarmos no estudo propriamente dito desses quatro 

conjuntos de questões, é importante sublinhar alguns aspectos 

concernentes aos conceitos de limites absolutos do capital e de crise 



351 
 

 
 

estrutural que Mészáros faz neste capítulo. O que deve ser ressaltado, 

aqui, diz respeito ao tema da ativação dos limites absolutos do capital. 

O que significa, de fato, ativar os limites absolutos? De acordo com o 

filósofo húngaro,  

 
os limites absolutos do sistema do capital são 

ativados sempre que antagonismos cada vez mais 

sérios dos intercâmbios globais materiais e 

políticos exigem soluções verdadeiramente 

positivas [grifo nosso], mas o modo 

profundamente arraigado de controle 

sociometabólico do capital é estruturalmente 

incapaz de oferecê-las. Ele tem de seguir em 

frente às cegas, em sua própria “linha de menor 

resistência” – sob a lei das sempre maiores 

concentração e centralização – e em direção à 

dominação interna e internacional da “meia dúzia 

de jogadores globais”, repelindo quaisquer 

preocupações com os riscos explosivos de tais 

circunstâncias. (Ibid., p. 245) 

 

 Esse ponto específico é muito importante de ser destacado para 

que se possa ter a devida compreensão do conceito de limites absolutos 

e para o entendimento da atual crise estrutural do sistema do capital. 

Mészáros afirma que a ativação dos limites absolutos depende da 

existência de antagonismos, inerentes ao processo expansivo de 

reprodução do capital, que, pelo seu “risco explosivo”, precisam ser 

resolvidos por meio da implementação de “soluções verdadeiramente 

positivas”, isto é, pela efetivação de uma nova forma social 

qualitativamente diferente da ordem do capital. Portanto, pela realização 

de um tipo de processo social revolucionário que debele as causas – ou, 

como Mészáros denomina em outro momento, o “princípio estruturador 

das estruturas de reprodução material” (Ibid., p. 247) - dos antagonismos 

(que se concentram, como vimos, na própria constituição íntima do 

capital, e que, por isso mesmo, não podem ser resolvidas pelo capital) 

em questão.  

Noutras palavras: a ativação dos limites absolutos do capital 

significa que as contradições sobre as quais o capital se assenta 

chegaram a um nível de desenvolvimento tal que o debelamento de seus 

efeitos se torna cada vez mais problemático. Por conseguinte, tal 

situação faz com que suas causas tenham que ser confrontadas pela 

humanidade encarcerada sob seus limites. Essas causas, por terem sua 



352 
 

 
 

substância no próprio capital (lembremos aqui: no seu conjunto de 

mediações constituintes), não podem ser por ele superadas, e sim apenas 

pela efetivação de um novo modo de regular o metabolismo social 

humano.  

Ou seja, o metabolismo social humano, sob o domínio do 

capital, se torna insustentável. No entanto, a viabilidade da existência 

humana a longo prazo exige a sustentabilidade, condição esta que só 

pode ser atingida se se instaura um novo modo de controle 

sociometabólico sobre a atividade produtiva humana. 

Acreditamos que Mészáros ilustra bem o significado da 

ativação dos limites absolutos do sistema do capital na seguinte 

passagem: 

 
O bloqueio de novos territórios sobre os quais o 

capital poderia estender seu domínio e aos quais 

poderia “exportar” suas contradições ativa os 

limites absolutos e a simultânea crise estrutural do 

sistema. Consequentemente, a necessidade 

inevitável de assegurar a administração 

sustentável das condições de controle 

sociometabólico e da produção no contexto global 

adequado se revela como algo irremediavelmente 

além do alcance do capital, não importa até onde 

e quão perigosamente se extralimite o sistema. É 

assim que, desde o início, a incontrolabilidade 

estrutural inerente do capital, como modo de 

controle, fecha seu círculo. Tal círculo é 

verdadeiramente vicioso e se completa tornando 

absolutamente necessário o controle racional do 

sistema global (a um nível adequadamente global, 

em que só ele seria sustentavelmente controlado), 

que ele mesmo havia historicamente criado. Isso 

torna impossível seu controle num contexto mais 

limitado, no plano do necessariamente “mau 

comportamento transgressor” de empresas 

isoladas nacionais e transnacionais. É 

inconcebível escapar de tal círculo vicioso sem 

superar radicalmente as determinações 

fundamentais do próprio sistema do capital. (Ibid., 

p. 259) 

 

Conclui-se, dessa maneira, que a incontrolabilidade radical do 

sistema, ao chegar a tal estágio de desenvolvimento, mostra-se incapaz 



353 
 

 
 

de assegurar a administração da reprodução social. No entanto, é preciso 

que a reprodução sociometabólica seja viabilizada, a fim de garantir a 

sobrevivência do gênero humano por sobre o planeta. Mas esta é uma 

possibilidade que se encontra, agora, além daquilo que o capital é capaz 

de realizar. Por conseguinte, a viabilidade da existência humana passa a 

exigir essa administração, o que só pode ser feito se se substitui o capital 

por outro modo de controle da atividade produtiva humana. 

Percebe-se, assim, que a ativação dos limites absolutos do 

capital é a condição histórica na qual o capital, por já ter finalizado a sua 

ascensão global como formação social dominante, confronta-se com a 

vida da humanidade de tal maneira que já não basta uma mera 

reestruturação ou reacomodação do sistema sociometabólico vigente 

(pois isso se torna cada vez mais difícil e impraticável), e sim a sua 

substituição por outro modo de regular a atividade produtiva humana. O 

capital, como sistema de mediações de segunda ordem específico, tem 

uma estrutura causal antagônica que se desdobra em múltiplos efeitos 

que podem ser administrados com expansão, rearticulação interna, 

mudança na forma do sistema, etc., mas não podem ser eliminados por 

ele mesmo – ainda que uma das marcas distintivas do capital seja “a 

tentativa de ir além de suas possibilidades”
150

 (ibid., p. 250), isto é, de 

                                                           
150

 Nesse sentido, citando os Grundrisse, o filósofo húngaro ressalta que: “O 

capital é o impulso infinito e ilimitado de ultrapassar as barreiras que o limitam. 

Qualquer limite (Ganze) é e tem de ser uma barreira (Schranke) para ele. Caso 

contrário, ele deixaria de ser capital – dinheiro que se auto-reproduz. Se tivesse 

percebido algum limite não como uma barreira, mas se sentisse bem dentro 

dessa limitação, ele teria renunciado ao valor de troca pelo valor de uso, 

passando da forma geral de riqueza para um modo tangível e específico desta. O 

capital em si cria uma mais-valia específica porque não tem como criar uma 

infinita; ele é o movimento constante para criar mais da mesma coisa. Para ele, 

a fronteira quantitativa da mais-valia é uma simples barreira natural, uma 

carência que ele tenta constantemente violar, além da qual procura chegar. A 

barreira se apresenta como um acidente a ser conquistado” (Marx, apud 

Mészáros, ibid, p. 251). Mais adiante, Mészáros complementa tal explicação 

dizendo que “a tendência universalizadora do capital, que nos trouxe ao ponto 

em que hoje estamos, emanou de seu „impulso ilimitado para superar a barreira 

limitadora‟, qualquer que tenha sido esta: obstáculos naturais ou fronteiras 

culturais e nacionais. Além do mais, a mesma tendência universalizadora era 

inseparável da necessidade de deslocar os antagonismos internos do sistema por 

meio da constante ampliação da escala de suas operações. É da natureza do 

capital não reconhecer qualquer medida de restrição, não importando o peso das 

implicações materiais dos obstáculos a enfrentar, nem a urgência relativa 



354 
 

 
 

seus limites absolutos -, visto que o sistema só pode se afirmar 

contraditoriamente em si mesmo.  

Findas as possibilidades de remediação desses efeitos, com o 

fim da ascendência global do sistema, as causas, o ser mesmo do 

capital, passam a ser o grande problema a ser confrontado pela 

alternativa sociometabólica forjada pelo seu antagonista estrutural, o 

trabalho.  

A ativação dos limites absolutos do capital diz respeito, 

portanto, a toda essa condição histórica em que o sistema “envelheceu”, 

mas não consegue “morrer” por si mesmo, isto é, apenas pode ser morto 

pelo seu antagonista sociometabólico, que só se tornará eficaz em seus 

propósitos se adotar uma estratégia eminentemente ofensiva (e, por 

suposto, internacionalista) de combate socioeconômico e político. 

Desse modo, a ativação dos limites absolutos do sistema é o que 

proporciona a condição objetiva, em um sentido amplo, para a 

possibilidade de se ir para além do capital. 
Mészáros esclarece sua posição, a esse respeito, numa passagem 

bastante significativa, enunciada nos seguintes termos: 

 
Na história, a demanda pela verdadeira igualdade 

vinha à tona com especial intensidade em 

períodos de crise estrutural, quando, por um lado, 

a ordem estabelecida se rompia sob a pressão de 

suas contradições internas e deixava de 

corresponder a suas funções sociometabólicas 

essenciais e, por outro, a nova ordem do domínio 

da classe destinada a tomar o lugar da antiga ainda 

estava longe de plenamente articulada. Nem o 

velho sistema nem a alternativa emergente tinham 

poder para eliminar (com a autoridade 

internalizada de axioma opressor) a possibilidade 

                                                                                                                           
(chegando à emergência extrema) em relação a sua escala temporal. A própria 

ideia de „restrição‟ é sinônimo de crise no quadro conceitual do sistema do 

capital. [...] Os obstáculos externos jamais detiveram o impulso ilimitado do 

capital; a natureza e os seres humanos só poderiam ser considerados „fatores de 

produção‟ externos em termos da lógica auto-expansionista do capital. Para ter 

impacto limitador, o poder de restrição do capital teria de ser interno à sua 

lógica” (Ibid., p. 252-3). Para um comentário interessante a respeito dessa 

mesma passagem dos Grundrisse, apresentando a diferença e as contradições 

entre limites e barreiras do capital e o modo como se relacionam com as crises 

de superprodução, ver Grespan (2009). 



355 
 

 
 

de realizar a antiga aspiração de livrar os 

intercâmbios humanos da tirania da ubíqua 

hierarquia estrutural. Significativamente, surgiram 

incontáveis sistemas de convicções igualitárias 

sob as condições desse vácuo social relativo 

“entre dois mundos” – que chegavam a assumir a 

forma de lutas organizadas, entre as quais estão as 

revoltas de escravos, os levantes camponeses, as 

muitas rebeliões esporádicas dos anabatistas, a 

conspiração da “sociedade dos iguais” de Babeuf, 

a militância extremista e o sacrifício do 

movimento inicial da classe trabalhadora, em 

condições de extrema inferioridade, na primeira 

metade do século XIX. 

 

 Tal passagem nos parece bastante significativa pelo fato de 

Mészáros aí revelar aspectos fundamentais de seu conceito de crise 

estrutural. Por um lado, demonstra que há a existência de um conceito 

de crise estrutural em geral, referente aos momentos em que a “ordem 

estabelecida se rompia sob a pressão de suas contradições internas”, 

deixando de “corresponder a suas funções sociometabólicas essenciais”. 

Haveriam, assim, na história, crises estruturais, existentes em situações 

em que uma forma social, como dissemos acima, metaforicamente, 

“envelhece”, mas nas quais a nova alternativa sociometabólica ainda 

está “longe de ser plenamente articulada”.  

A crise estrutural “em geral” corresponde, assim, a uma 

condição em que “nem o velho sistema nem a alternativa emergente” 

conseguem se afirmar, definitivamente, um sobre o outro. É uma 

situação histórica, portanto, de “vácuo social relativo entre dois 

mundos” que caracteriza a condição da crise estrutural – e aí entram os 

exemplos históricos que Mészáros dá sobre as lutas organizadas que 

surgiram nesses vácuos, com as suas correspondentes ideologias 

igualitárias: revoltas de escravos, levantes camponeses, movimentos da 

classe trabalhadora
151

, etc.  

                                                           
151

 Mais adiante, em seu grande livro, Mészáros afirma que o surgimento dos 

Conselhos de Trabalhadores ocorreu em meio a crises estruturais pelas quais 

passavam as sociedades nas quais emergiram esses tipos de mediações de luta 

organizada. Conforme suas palavras, “sem alguma forma de auto-administração 

genuína as dificuldades e contradições que as sociedades pós-revolucionárias 

têm que enfrentar se transformarão em crônicas, e podem até mesmo trazer o 

perigo de uma reincidência nas práticas produtivas da velha ordem, mesmo que 



356 
 

 
 

                                                                                                                           
sob um tipo diferente de controle pessoal. Quando da sua constituição 

espontânea, em meio às importantes crises estruturais dos países envolvidos 

[grifo nosso], o Conselho de Trabalhadores tentou se atribuir, em mais de uma 

ocasião na história, precisamente o papel de auto-administrador possível, a par 

da responsabilidade auto-imposta – que está implícita no papel assumido e é 

praticamente inseparável dele – de executar a gigantesca tarefa de reedificar, a 

longo prazo, a estrutura reprodutiva social herdada” (Ibid., p. 457). Vale 

assinalar ainda que Mészáros faz uma diferenciação entre os processos de 

emergência de uma crise do capital em momentos históricos de ascensão 

histórica e de fim de ascensão histórica do capital. Uma crise que ocorre 

enquanto o sistema do capital ainda está em ascensão teria um desenlace diverso 

da crise que acontece com o término do processo de ascensão desse sistema por 

todo o globo. Nesse sentido, o filósofo afirma que “Marx procurou – até o fim 

de sua vida – estratégias que poderiam impedir que o capital penetrasse 

naqueles territórios que ainda não havia conquistado plenamente, de modo a 

permitir o seu desaparecimento o mais cedo possível, pois, em relação ao 

amadurecimento das contradições estruturais do capital, não era indiferente até 

onde iria se estender a esfera de dominação de seu modo de produção. Enquanto 

se pudessem acrescentar novos países ao domínio existente do capital, o 

aumento correspondente em recursos materiais e humanos auxiliaria no 

desenvolvimento de novas potencialidades produtivas e, portanto, postergaria a 

crise. Nesse sentido, a erupção e a consumação da crise estrutural sujeita às 

restrições do desenvolvimento capitalista nas décadas de 1850 e 1860 – isto é, 

sem uma integração econômica efetiva do resto do mundo à dinâmica da 

expansão do capital global – teriam um significado radicalmente diferente do 

que enfrentar o mesmo problema no contexto de recursos incomparavelmente 

mais flexíveis de um sistema mundial completado com sucesso. Se, portanto, 

houvesse como evitar que importantes territórios fossem absorvidos pelo 

capital, em princípio, isto deveria acelerar o amadurecimento da sua crise 

estrutural” (Ibid., p. 593 - grifo nosso). O que é interessante ressaltar nessa 

passagem é o comentário de Mészáros à “erupção e consumação da crise 

estrutural sujeita às restrições do desenvolvimento capitalista nas décadas de 

1850 e 1860”. Tal comentário permite a interpretação de que existem, de fato, 

crises estruturais, e não apenas “crise estrutural” (no singular). No sentido da 

passagem aqui citada, a conclusão a que se pode chegar é que, em um sentido, o 

sistema do capital pode passar por crises estruturais que levam a uma 

transformação qualitativa do próprio sistema, elevando-o a uma etapa superior 

do seu próprio desenvolvimento. Nesse sentido, José Paulo Netto, conhecido 

estudioso da obra de Mészáros, em um ensaio afirmou que: “há um tipo de crise 

que o capitalismo experimentou integralmente, até hoje, por apenas duas vezes: 

a chamada crise sistêmica, que não é uma mera crise que se manifesta quando a 

acumulação capitalista se vê obstaculizada ou impedida. A crise sistêmica se 

manifesta envolvendo toda a estrutura da ordem do capital. A primeira destas 



357 
 

 
 

                                                                                                                           
crises emergiu em 1873, tendo como cenário principal a Europa e se prolongou 

cerca de 23 anos; marcada por uma depressão de mais de duas décadas, ela só 

se encerrou em 1896. A segunda crise sistêmica que o capitalismo 

experimentou explodiu em 1929 e, como todo mundo sabe, foi catastrófica; não 

teve por espaço apenas uma região geopolítica determinada: ela envolveu o 

globo; durou em torno de dezesseis anos e só foi ultrapassada no segundo -

pós-guerra. Pois bem: todas as indicações mais sólidas apontam que estamos 

experimentando, neste momento, uma crise que é de natureza sistêmica” (2012, 

p. 415-6, grifo nosso). Sobre o período histórico que vai de 1873 a 1896, o 

período que assinala a passagem do capitalismo concorrencial ao capitalismo 

monopolista, com a consequente consolidação do imperialismo, Lenin afirmou 

que se tratava de uma “etapa de transição” (1980, p. 609) no desenvolvimento 

do capitalismo, transição, justamente, para a etapasuperior do desenvolvimento 

histórico do sistema, caracterizada por criação de monopólios, realização do 

capital financeiro, exportação de capitais, formação de associação internacionais 

monopolistas que partilharam o mundo entre si e efetivação da partilha 

territorial do mundo entre as potências capitalistas mais importantes. Segundo o 

estudioso Otto Ohlweiller, esse período assinala o fato de que “o epicentro da 

crise desloca-se da Inglaterra para o continente europeu” (1986, p. 98). Já sobre 

o período histórico que vai de 1929 a 1945, Sweezy assinala que este foi 

marcado pela “forte relevância [dos gastos militares como] força 

suficientemente neutralizadora para evitar a possibilidade de retorno do sistema 

capitalista ao estágio de depressão crônica, característica básica da década de 

1930” (1977, p. 14). Talvez sejam essas as características da “segunda crise 

estrutural” a que José Paulo Netto faz menção em seu texto. Há que se ressaltar, 

aqui, no entanto, que, apesar de o estudioso brasileiro receber um influência de 

Mészáros para suas análises históricas, há uma diferença importante em relação 

às formulações do filósofo húngaro, qual seja: para Mészáros, a crise de 1929 

não foi uma crise estrutural, mas uma crise de realização. Crise de realização é 

esclarecida por Brunhoff da seguinte maneira: “A existência de mercadorias 

reflete o fracionamento do trabalho social em trabalhos privados, efetuados por 

produtores separados uns dos outros. A divisão do trabalho não é aui organizada 

pela comunidade, atribuindo a cada um tarefas produtivas. As relações 

mercantis são relações de separação, entre produtores, e entre produtores e 

consumidores. Isto se reflete no fato de que as mercadorias não se trocam 

diretamente umas pelas outras, mas circulam por intermédio do dinheiro. O 

dinheiro é, como a mercadoria, uma „relação social‟, que se dissimula sob uma 

relação puramente econômica (compra/venda). Este reflete uma divisão 

particular da sociedade. É preciso que as mercadorias sejam vendidas contra 

dinheiro, segundo o encadeamento M-D-M. Tendo em vista o fracionamento do 

trabalho social em trabalhos privads, os trabalhos privados devem ser vendidos 

socialmente, isto é, a operação M-D deve ser realizada no mercado. Se isto não 

ocorrer, se o fabricante de automóveis, por exemplo, não chegar a vender seu 



358 
 

 
 

Mas há, por certo, um conceito de crise estrutural específico, 

isto é, relativo ao sistema do capital, definido pelas características que 

temos nos empenhado em mostrar neste capítulo, no qual o sistema 

incontrolável de controle sociometabólico do capital atinge o ápice de 

seu processo de ascensão por sobre o planeta, desabrocha suas 

contradições por inteiro (que agora não mais podem ser trabalhadas no 

plano de seus efeitos) e, por isso, “deixa de corresponder a suas funções 

sociometabólicas essenciais”, estabelecendo a exigência histórica do 

efetivo controle do metabolismo social humano por parte dos produtores 

associados, sob a pena de, se não exercerem conscientemente esse 

controle, verem sua existência sucumbir diante da barbarização e da 

destrutividade constantes levadas a cabo pelo sistema do capital.  

Tal situação, com as determinações específicas do contexto 

histórico atual, na qual o “velho sistema” se realiza por completo, 

tornando-se, portanto, “velho”, mas sem poder morrer, e na qual o 

“novo sistema” ainda não tem forças para tomar o lugar da antiga forma, 

é que garante o significado da atual crise estrutural do sistema do capital 

que Mészáros busca compreender. 

 Feitas essas considerações, podemos passar – sem a pretensão 

de sermos exaustivos – à análise dos quatro conjuntos de contradições 

listadas por Mészáros como produto do fim da fase histórica de ascensão 

do capital e da respectiva ativação de seus limites absolutos.  

 O primeiro conjunto diz respeito à contradição entre o capital 

transnacional e os Estados nacionais. Aqui, o filósofo húngaro 

esclarece que é errôneo conceituar as empresas mais poderosos que se 

estabelecem pelo mundo afora como “multinacionais”, isto é, como 

pertencentes a várias nações. Elas são, na verdade, transnacionais, isto 

é, vinculadas a um Estado nacional específico e espalhando-se por 

outros países. Usando as palavras de Harry Magdoff, Mészáros assinala 

que 

 

                                                                                                                           
produto, estamos diante de uma „crise de realização‟. É o que ocorreu em 1974: 

a separação, ou a „polaridade‟, entre mercadoria e moeda manifestou-se então” 

(1978, p. 146). O que importa para nós, aqui, é assinalar o seguinte: poderíamos 

falar em crises estruturais (no plural, e não no singular) do sistema do capital, 

ocorrendo de tempos em tempos, cada uma com a sua especificidade. Nesse 

sentido, a crise estrutural atual pela qual passa o sistema do capital, também 

possuiria a sua especificidade que cumpre desvendar. Voltaremos a esse assunto 

mais à frente, quando analisarmos os capítulos de Para além do capital 

referentes a este tema. 



359 
 

 
 

é importante ter em mente que praticamente todas 

as multinacionais são de fato organizações 

nacionais que funcionam em escala global. Não 

estamos negando que o capitalismo seja, e sempre 

foi, desde o início, um sistema mundial, nem que 

tal sistema tenha se tornado mais integrado por 

ação das multinacionais. Contudo, assim como é 

essencial compreender e analisar o capitalismo 

como sistema mundial, é igualmente necessário 

admitir que cada empresa capitalista se relaciona 

ao sistema mundial por intermédio do Estado-

nação e, em última análise, dele depende. 

(Magdoff, apud Mészáors, ibid., p. 229) 

 

 É essa condição de um capital nacional ter que se relacionar 

com o sistema mundial por intermédio do Estado-nação do qual depende 

que faz com que seja inultrapassável o antagonismo estrutural entre o 

capital transnacional em expansão e o Estado nacional. Esse 

antagonismo, diz Mészáros, é inseparável das profundas contradições 

“entre (1) monopólio e competição, (2) a crescente socialização da 

produção e a discriminadora apropriação de seus produtos, e (3) a 

divisão internacional cada vez maior do trabalho e o impulso das 

maiores potências nacionais pela dominância hegemônica do sistema 

global”
152

 (Ibid., p. 239).  

 O filósofo húngaro afirma que há uma “dissonância estrutural” 

entre as unidades de reprodução material do capital global e sua 

estrutura de comando político, o Estado (isto é, os diversos Estados 

nacionais). Essa dissonância é, na sua visão, “um prenúncio do 

agravamento dos antagonismos e da necessidade de grandes batalhas” 

que se desdobraram e eclodem na forma de conflitos bélicos entre os 

diversos capitais transnacionais e seus respectivos Estados nacionais 

“individuais intranscendíveis”. Aprofundando a explicação sobre essa 

intranscendível “individualidade” do Estado e seu antagonismo em 

relação aos capitais nacionais, Mészáros afirma que 

 
a “individualidade” em questão é uma 

determinação negativa inalterável, que não pode 

ser preenchida com um conteúdo positivo. Neste 

sentido, encontramos no plano da reprodução 

                                                           
152

 Mészáros discute pormenorizadamente tais contradições entre as páginas 239 

e 244 de Para além do capital. 



360 
 

 
 

material inúmeros capitais que se opõem uns aos 

outros e, o que é mais sério, aos grupos de 

trabalho sob seu controle, todos lutando – 

inexoravelmente e, por sua própria natureza, 

descontroladamente – para a dominação total em 

seu próprio território e além de suas fronteiras 

nacionais. Ao mesmo tempo, no plano político 

totalizador, o Estado do sistema do capital é 

articulado como uma série de Estados nacionais 

opostos entre si (e, naturalmente, à força de 

trabalho nacional sob seu controle 

“constitucional”) como “Estados soberanos” 

particulares. A determinação negativa do capital – 

no singular ou no plural – não pode ser 

transformada em positiva, porque o capital é 

parasitário do trabalho, que estruturalmente tem 

de dominar e explorar. Isto significa que o capital 

nada é sem o trabalho, nem mesmo por um 

instante, o que torna absoluta e permanente a 

determinação negativa do capital – em termos de 

sua dependência do trabalho. Igualmente, a 

formação do Estado no sistema do capital é 

impensável se este não reproduzir, à sua própria 

maneira, a mesma multiplicidade de 

determinações negativas intranscendíveis, 

articulando por meio de sua estrutura de comando 

político totalizador – numa forma hierárquica 

invertida, correspondente à hierarquia estrutural 

do processo da reprodução material – a absoluta 

dependência do capital ao trabalho. (Ibid., p. 244-

4)  

 

 Desse modo, diz Mészáros, a oposição (negatividade) entre 

capital e trabalho se expressa na oposição (negatividade) dos Estados 

entre si. A solução viável para esse antagonismo é a superação do 

conflito entre capital e trabalho no sentido da efetivação positiva da 

auto-sustentabilidade reprodutiva e política de um modo de controle 

sociometabólico alternativo.  

 O segundo conjunto de questões relacionadas à ativação dos 
limites absolutos do capital diz respeito à chamada eliminação das 

condições de reprodução sociometabólica - que diz respeito ao 

“intercâmbio absolutamente inevitável da humanidade com a natureza” 

(Ibid., p. 250) -, que Mészáros discute em conjunto com o processo que 



361 
 

 
 

designa como criação artificial de necessidades levadas a efeito pelo 

sistema do capital. Em relação a tal conjunto de questões, como os 

demais, a tentativa de “ir além de suas possibilidades” é uma das marcas 

distintivas do complexo sociometabólico vigente, e está intimamente 

relacionada com a “tendência universalizadora do capital” (Ibid., p. 

252). É nesse sentido que afirma o filósofo húngaro: 

 
É da natureza do capital não reconhecer qualquer 

medida de restrição, não importando o peso das 

implicações materiais dos obstáculos a enfrentar, 

nem a urgência relativa (chegando à emergência 

extrema) em relação a sua escala temporal. A 

própria ideia de “restrição” é sinônimo de crise no 

quadro conceitual do sistema do capital. A 

degradação da natureza ou a dor da devastação 

social não têm qualquer significado para seu 

sistema de controle sociometabólico, em relação 

ao imperativo absoluto de sua auto-reprodução 

numa escala cada vez maior. [...] Os obstáculos 

externos jamais detiveram o impulso ilimitado do 

capital; a natureza e os seres humanos só 

poderiam ser considerados “fatores de produção” 

externos em termos da lógica auto-expansionista 

do capital. [...] Isto não vale apenas para as 

exigências de energia da humanidade ou para a 

administração dos recursos naturais e dos 

potenciais químicos do planeta, mas para todas as 

facetas da agricultura global, inclusive a 

devastação em grande escala das florestas e a 

maneira mais irresponsável de tratar o elemento 

sem o qual nenhum ser vivo pode sobreviver: a 

água. (Ibid., p. 253) 

  

 Mészáros explica que durante o seu período histórico de 

ascendência histórica, o capital pôde bem ignorar a “causalidade própria 

e o ritmo” da natureza, fato que lhe proporcionou um grande aumento 

em seu poder de produção, propiciado pelo desenvolvimento do 

conhecimento social e pela invenção de instrumentos e métodos que 
possibilitavam traduzir esse conhecimento em “potencialidade 

emancipadora” (Ibid., p. 254).  

Entretanto, segue o filósofo, “como esse progresso teria de 

ocorrer de forma alienada, sob o domínio de uma objetividade reificada 

– o capital – que determinasse o rumo a seguir e os limites a transgredir, 



362 
 

 
 

o intercâmbio reprodutivo entre a humanidade e a natureza teve de se 

transformar no oposto” (Ibid., idem), isto é, se tornou algo realmente 

truncado, em razão, justamente, de sua determinação radical por parte 

do capital em sua conclusão do processo de ascendência histórica e o 

concomitante impedimento do processo de empurrar para longe os seus 

antagonismos internos. Portanto, diz Mészáros,  

 
a ninguém deve surpreender que, sob tais 

determinações, o papel da ciência e da tecnologia 

tenha de ser degradado para melhorar 

“positivamente” a poluição global e a acumulação 

da destrutividade na escala prescrita pela lógica 

perversa do capital, em vez de atuar na direção 

oposta, como, em princípio, poderia – hoje, só 

mesmo “em princípio”. (Ibid., p. 255) 

 

 Mas, aqui, ressalte-se: o filósofo afirma que a “irrevogável 

extrapolação do capital no plano das condições elementares da 

reprodução sociometabólica” (Ibid., p. 257) é a consequência (e não 

causa) da “consumação da ascendência histórica do capital” (Ibid., 256), 

com sua consequente contradição entre a crescente socialização da 

produção em direção à plena globalização e seu controle hierárquico 

pelas diversas personificações do capital.  

Isso significa, no nosso entendimento, que as contradições que 

envolvem as condições elementares de reprodução sociometabólica não 

são limites absolutos do capital, mas a expressão da ativação destes no 

contexto da atual crise estrutural por que passa o sistema, quando o fim 

da ascensão histórica do capital pelo globo dificulta o deslocamento 

para a periferia de suas contradições, isto é, a administração de seus 

limites relativos. Na fase de ascendência, a relação com os recursos 

materiais e humanos disponíveis por intermédio, entre outros, de ciência 

e tecnologia, é algo que funciona “positivamente” (e, obviamente, 

contraditoriamente) para a expansão do sistema. Com o fim dessa 

ascensão, a contradição entre o capital e os recursos humanos e 

materiais, inviável de ser administrada mediante regulação dos limites 

relativos, acarreta problemas que põem o sistema como um todo em 

condição de crise estrutural, nos termos que apresentamos 

anteriormente. Nesse sentido, Mészáros afirma o seguinte: 

 
No decorrer do desenvolvimento histórico, a 

constante expansão da escala das operações ajuda 



363 
 

 
 

a deslocar por muito tempo essas [do capital] 

contradições, liberando a pressão dos “gargalos” 

na expansão do capital com a abertura de rotas de 

suprimento de recursos humanos e materiais, além 

de criar as necessidades de consumo determinadas 

pela continuidade da auto-sustentação, em escala 

cada vez maior, do sistema de reprodução. 

Contudo, além de certo ponto, de nada adianta um 

aumento maior dessa escala e a usurpação da 

totalidade dos recursos renováveis e não 

renováveis que o acompanha, mas, ao contrário, 

ele aprofunda os problemas implícitos e se torna 

contraproducente. É o que se deve entender por 

ativação do limite absoluto do capital com 

relação à maneira como são tratadas as 

condições elementares de reprodução 

sociometabólica
153

 [grifo nosso]. (Ibid., p. 257) 

 

 O terceiro conjunto de problemas concernentes à relação da 

confrontação do capital com seus limites absolutos diz respeito à 

questão da emancipação das mulheres. Mészáros mostra como, 

homologamente às contradições acima mencionadas, a articulação entre 

a dominação do capital e a subordinação das mulheres auxiliou o 

desenvolvimento do sistema durante seu processo de ascendência 

histórica, e como, com o findar deste processo, a emergência da crise 

estrutural passou a exigir uma transformação radical da forma social 

existente, na qual se dá tanto a subordinação do trabalho, quanto a das 

mulheres ao capital
154

. 

 O capital, diz o filósofo húngaro, não inventou todas as 

mediações materiais contraditórias que lhe conformam o ser. Algumas 

delas existem há milênios, como, por exemplo, a divisão hierárquico-

estrutural do trabalho, que antecede historicamente em muito as formas 

embrionárias do capital. Entretanto, no momento em que este sistema se 

                                                           
153

 As contradições concernentes à relação entre o capital e as condições naturais 

de reprodução da vida humana imbricam outras contradições que Mészáros 

discute pormenorizadamente entre as páginas 258 e 263 de Para além do 

capital. 
154

 Infelizmente, a exposição que Sérgio Lessa (2012) faz a respeito das 

posições de Mészáros sobre a questão da subordinação das mulheres ao capital e 

a crise estrutural não permite entrever a complexidade do trato que o filósofo 

húngaro dá a questão. Tentamos dar uma abordagem introdutória ao tema em 

Cherobini (2011). 



364 
 

 
 

tornou hegemônico sobre a atividade produtiva humana, assimilou tal 

divisão, que veio a se constituir mesmo em um dos seus componentes 

fundamentais. 

Nesse processo, esta mediação particular – a divisão hierárquica 

do trabalho - adquiriu novas determinações e, coadunada com todas as 

demais mediações do sistema, passou a compor a especificidade do 

complexo do capital como processo acumulativo e expansivo de 

exploração de trabalho excedente.  

 
O mesmo acontece com todas as formas de 

dominação historicamente precedentes: elas se 

subordinam ou são incorporadas às mediações de 

segunda ordem específicas do sistema do capital, 

da família às estruturas de controle do processo de 

trabalho, e das variadas instituições de troca 

discriminadora até o quadro político de 

dominação de tipos muito diferentes de 

sociedades. (Ibid., 206-7) 

 

O mesmo acontece, pois, com a subordinação hierárquica e 

discriminatória das mulheres em relação aos homens
155

. O capital, 

historicamente, não foi o responsável por produzir esse tipo peculiar de 

relacionamento contraditório. Contudo, uma vez que o sistema se tornou 

dominante sobre o metabolismo social humano, passou a englobar tal 

conflito e a se servir dele para realizar seus propósitos de exploração 

material. Daí a impossibilidade de, no interior do sistema do capital, as 

mulheres conseguirem mais do que uma igualdade meramente formal 

em relação aos homens e de atingirem, enfim, uma emancipação 

verdadeiramente digna deste nome. 

Mészáros afirma que, dentro dos limites da ordem atual, é até 

possível encontrar algumas “ilhas” de relacionamentos igualitários, 

verdadeiramente horizontais, entre homens e mulheres, no meio do 

“oceano” de submissão e discriminação do sistema, mas tais casos não 

passam aí de eventos isolados. Nas palavras do filósofo: 

 
Pares isolados podem ser capazes de ordenar (o 

que certamente fazem) seus relacionamentos 

pessoais em verdadeira igualdade. Na sociedade 

                                                           
155

 Acreditamos que as reflexões de Mészáros sobre a questão da subordinação 

das mulheres aos homens na ordem social do capital seguem os raciocínios 

estabelecidos por Marx (2006). 



365 
 

 
 

contemporânea existem até mesmo enclaves 

utópicos de grupos de pessoas que interagem 

comunitariamente e podem se afirmar engajados 

em relações interpessoais não-hierárquicas 

humanamente satisfatórias e em formas de criar os 

filhos muito diferentes da família nuclear e suas 

fragmentações. Não obstante, nenhum desses dois 

tipos de relação pessoal pode se tornar 

historicamente dominante no quadro do controle 

sociometabólico capitalista. Sob as circunstâncias 

prevalecentes, o übergreifendes Moment [isto é, o 

momento predominante – neste contexto, o 

macrocosmo do capital] determina que os 

microcosmos da reprodução devem ser capazes de 

se aglomerar num conjunto abrangente que não 

pode, de forma alguma, funcionar numa base de 

verdadeira igualdade. O menor de todos os 

“microcosmos” da reprodução deve sempre 

proporcionar sua participação no exercício global 

das funções sócio-metabólicas, que não incluem 

apenas a reprodução biológica da espécie e a 

transmissão ordenada da propriedade de uma 

geração à outra. Nesse aspecto, não é menos 

importante seu papel essencial na reprodução do 

sistema de valores da ordem estabelecida da 

reprodução social, totalmente oposto – como não 

poderia deixar de ser – ao princípio da verdadeira 

igualdade. (ibid., 269-70) 

 

 Ou seja, os “microcosmos da reprodução” - isto é, as famílias 

nucleares – estabelecem uma relação dialética com o “macrocosmo” do 

capital. Mas, em virtude desta instância ser o “momento predominante” 

da relação, as transformações históricas que porventura ocorram na 

estrutura das famílias devem se ajustar aos parâmetros mais amplos do 

complexo social do qual fazem parte - justamente, o sistema hierárquico 

de exploração de trabalho excedente. Ainda que essa determinação não 

seja absoluta – o que se comprova pelo fato de haver casos alternativos 

isolados de real horizontalidade -, o sistema vai sempre forçar suas 

microestruturas a reproduzir, a partir do seu interior, o sistema de 
valores necessário para a perpetuação da ordem maior. A subordinação 

das mulheres, portanto, apesar de não ter sido criada pelo capital, é 

reforçada por ele diuturnamente com o auxílio dos “microcosmos” que o 

sistema exige para prolongar no tempo e no espaço a sua vigência. 



366 
 

 
 

Mészáros explica que o capital perpetuou a subordinação das 

mulheres e se serviu dela historicamente de várias maneiras. Na família, 

como foi dito, reproduzindo os valores discriminatórios, antagônicos à 

horizontalidade das relações sociais e necessários para a manutenção da 

macroestrutura hierárquica de exploração da atividade produtiva. No 

“mundo do trabalho”, por sua vez, atribuindo às mulheres, na mais larga 

escala, uma remuneração inferior à dos homens. Nesse contexto, diz o 

filósofo, apesar de se verificar a existência de algumas conquistas 

históricas – possibilitadas, entre outras coisas, pela expansão do capital 

em sua fase ascendente –, elas tendem a ser negadas na prática nos 

momentos em que o sistema porventura enfrentar dificuldades maiores 

para a realização da acumulação de capital – como na atual época de 

crise estrutural, por exemplo. 

Mészáros assinala ainda que nem no campo da política a 

igualdade, a participação eqüitativa das mulheres em comparação com 

os homens, se materializou de forma efetiva. Isso se deve precipuamente 

ao fato de que, no sistema do capital, o Estado não tem, entre suas 

atribuições, a tarefa de promover a igualdade real entre os participantes 

de tal ordem sociometabólica. Por ser uma mediação constituinte 

indispensável da base material do referido complexo – fato que implica 

em férreas determinações -, sua função principal acaba sendo a de 

viabilizar – ora por meios diretos, ora por meios indiretos - a reprodução 

dessa mesma estrutura de controle hierárquica e discriminatória da qual 

ele é um dos elementos essenciais. O capital, diz o filósofo húngaro, nos 

momentos favoráveis para sua expansão, é até capaz de acolher, através 

do Estado, algumas das demandas sociais particulares de cada 

conjuntura histórica, desde que estas não modifiquem a estrutura mais 

íntima do “macrocosmo” do capital – ele não pode, portanto, 

proporcionar nada mais do que igualdade formal entre as pessoas
156

. 

                                                           
156

 Por esses mesmos motivos, esclarece Mészáros, nem nos países pós-

capitalistas do século XX se logrou superar a verticalidade das relações entre 

homens e mulheres. A citação da escritora feminista norte-americana Margaret 

Randall, que a seguir transcrevemos, é bastante ilustrativa de sua concepção a 

respeito do tema: “Na verdade, nem as sociedades capitalistas que tão 

falsamente prometem a igualdade nem as sociedades socialistas que 

prometeram a igualdade e até mais, adotaram a bandeira do feminismo. 

Sabemos como o capitalismo coopta qualquer conceito libertador, 

transformando-o em slogan utilizado para nos vender o que não carecemos, 

onde as ilusões de liberdade substituem a liberdade. Agora me pergunto se a 

incapacidade do socialismo de abrir espaço para a agenda feminista – para 



367 
 

 
 

Ora, uma vez que as diversas contradições no plano do 

relacionamento social humano, criadas historicamente, se integram e se 

articulam organicamente dentro do grande sistema contraditório de 

produção e reprodução do capital, o objeto a ser negado – as “cadeias 

radicais” -, para todos aqueles que aí se encontram nas mais variadas 

posições de subordinação estrutural hierárquica, torna-se rigorosamente 

o mesmo: o próprio macro-sistema de exploração de trabalho excedente, 

com todas as suas correspondentes micro-estruturas de reprodução de 

valores e práticas sociais discriminatórias. Em outras palavras: além das 

demandas particulares inerentes à posição de cada grupo, há também 

uma contradição fundamental, que a todos afeta, e que deve, por isso, se 

converter em foco canalizador de suas plurais energias combativas. 

 Concomitantemente, a nova realidade a ser afirmada torna-se 

um objetivo comum para as múltiplas forças emancipadoras em questão: 

a realização de uma comunidade humana na qual estejam 

definitivamente superados os modos de relacionamento social 

organizados a partir de antagonismos estruturais hierárquicos e 

discriminatórios - ou seja, a configuração da sociedade dos produtores 

associados de forma livre, autônoma, cooperativa, sustentável, 

horizontal e consciente. 

Somente o controle social instituído e realizado dessa maneira 

pode garantir a sustentabilidade das relações metabólicas estabelecidas 

entre homens, mulheres e a natureza. Ficam definidos, assim, os 

princípios orientadores da práxis capaz de proporcionar tanto a 

emancipação dos trabalhadores, quanto a emancipação das mulheres – 

estas lutas, em verdade, não podem mais ser vistas como isoladas umas 

das outras. 

Para fazermos uso novamente das palavras do filósofo húngaro: 

 
Sem mudanças fundamentais no modo de 

reprodução social, não se poderão dar sequer os 

primeiros passos em direção à verdadeira 

emancipação das mulheres, muito além da retórica 

da ideologia dominante e de gestos de legislação 

que permanecem sem a sustentação de processos e 

remédios materiais adequados. Sem o 

estabelecimento e a consolidação de um modo de 

                                                                                                                           
realmente adotar esta agenda à medida que emerge naturalmente em cada 

história e cada cultura – seria uma das razões pelas quais o socialismo não 

poderia sobreviver como sistema” (Randall, apud Mészáros, ibid., 290).  



368 
 

 
 

reprodução sociometabólica baseado na 

verdadeira igualdade, até os esforços legais mais 

sinceros voltados para a “emancipação das 

mulheres” ficam desprovidos das mais 

elementares garantias materiais; portanto, na 

melhor das hipóteses, não passam de simples 

declaração de fé. Jamais se enfatizará o bastante 

que somente uma forma comunitária de produção 

e troca social pode arrancar as mulheres de sua 

posição subordinada e proporcionar a base 

material da verdadeira igualdade
157

. (Ibid., p. 303) 

 

 Finalmente, o quarto conjunto de problemas referente à ativação 

dos limites absolutos do capital diz respeito ao desemprego crônico e à 

concomitante “explosão populacional”. Na verdade, a “explosão 

populacional” de que Mészáros fala (e faz questão de colocá-la entre 

aspas) é a “tendência irresistível de desemprego crônico em todos os 

países” (Ibid., p. 320), fruto da realização do sistema do capital por 

sobre todo o planeta, que acaba produzindo e equalizando “excesso 

populacional” com “trabalho supérfluo”. Aqui, o capital revela uma 

contradição funesta para si mesmo, na medida em que se vê obrigado a 

dispensar força de trabalho como produtores, mas não pode dispensar 

essa mesma população como consumidores. Daí o filósofo húngaro 

afirmar, sintetizando sua reflexão, que 

 
o que hoje se chama de “excesso de população” 

significa, cada vez mais, “trabalho supérfluo”. 

Pior que isso, esse “excesso de população” não 

pode ser simplesmente deduzido de um número 

total abstrato, como faziam os tradicionais contos 

de fadas sobre o crescimento da população e de 

seu controle malthusiano ou neomalthusiano. O 

atual “excesso” ou “população redundante” se 

refere ao “excesso em relação às necessidades”, 

num sentido muito limitado. Como acontece com 

tudo o que é submetido ao domínio do capital, 

também aqui testemunhamos o impacto de um 

                                                           
157

 Ainda que concepções diferentes de Mészáros a respeito do capital, achamos 

por bem fazer menção às reflexões marxistas da filósofa alemã Roswitha Scholz 

e sua critica da articulação entre as dominações exercidas pelo capitalismo e 

pelo patriarcado em suas teorias sobre a dissociação sexual e o asselvajamento 

do patriarcado. Ver, nesse sentido, Scholz (1992) e Scholz (2004). 



369 
 

 
 

processo contraditório. Pois as grandes massas de 

pessoas – em praticamente todos os campos de 

atividade – que continuam a ser impiedosamente 

expulsas do processo de trabalho e consideradas 

“redundantes” pelos imperativos da expansão 

lucrativa do capital estão longe de poder ser 

consideradas supérfluas como consumidoras que 

asseguram a continuidade da reprodução ampliada 

e da autovalorização do capital. (Ibid., p. 321-2) 

 

 Mészáros vai mostrando, em sua argumentação, como essa 

realidade do desemprego se instaura não somente nos países 

“marginais” do sistema do capital, mas sobretudo em seus países 

centrais, não somente nos países capitalistas, mas também nos pós-

capitalistas e ocorre não apenas relativamente aos operários fabris, mas 

também aos de “colarinho branco” e aos trabalhadores dos setores 

públicos. 

 O filósofo diferencia a integração desse fenômeno, o 

desemprego crônico, dentro do sistema do capital em sua fase de 

ascendência histórica e no período da atual crise estrutural. Na fase de 

ascendência, o “exército de reserva” do trabalho não representava uma 

ameaça fundamental para o sistema, ao contrário, era um “elemento 

bem-vindo e necessário para sua boa saúde” (Ibid., p. 332). A coisa 

muda de figura com a finalização dessa ascensão e a emergência da crise 

estrutural. Nesse momento, o “desemprego em massa começa a lançar 

uma sombra realmente ameaçadora, não somente sobre a vida 

socioeconômica de um ou outro país, mas sobre todo o sistema do 

capital” (Ibid., p. 333).  

 Mészáros relaciona a questão do fim da ascendência do capital e 

do desemprego crônico com a situação atual do sistema espalhado por 

todo o mundo e menciona a equalização da taxa diferencial de 
exploração como uma característica predominante no referido contexto. 

A equalização da taxa diferencial de exploração é um produto do 

impulso expansionista do capital e afeta “todos os ramos da indústria em 

todos os países, inclusive os que estão no topo da hierarquia 

internacional do capital” (Ibid., p. 340).  

Isto, evidentemente, também está relacionado com a 

contradição entre o capital transnacional e os Estados nacionais, 

compondo um quadro em que “a afirmação de um antagonismo 

fundamental [...] ativa outro limite absoluto do sistema do capital” 

(Ibid., p. 341). O sistema, portanto, ascende por todo o globo, em meio 



370 
 

 
 

às contradições entre os Estados nacionais e o capital transnacional, 

levando o desemprego crônico a abranger o planeta inteiro, equalizando 

a taxa diferencial de exploração e ativando os limites absolutos inerentes 

ao complexo sociometabólico do capital. Assim, diz o filósofo húngaro, 

 
em conjunto com os problemas insolúveis que 

surgem dos conflitos de interesse entre o capital 

transnacional e os Estados nacionais, a tendência 

ao desemprego crônico que se desenvolve sob os 

imperativos estruturais objetivos e o controle 

necessariamente impiedoso do capital sobre o 

mundo [...] só pode intensificar as tensões internas 

disruptivas do modo dominante de reprodução 

sociometabólica em todos os planos e em todos os 

países. Deve ser este o caso mesmo que se explore 

a dor amplamente sentida do desemprego 

crescente nos países de capitalismo avançado para 

colocar trabalhador contra trabalhador e inventar 

uma comunidade fictícia de interesses entre 

capital (que se diz “regionalmente ameaçado” 

pelos “países do Terceiro Mundo que estão se 

enriquecendo maciçamente”) e trabalho. Assim, a 

atual “explosão populacional” sob a forma do 

aumento do desemprego crônico nos países 

capitalistas mais avançados representa um perigo 

sério para a totalidade do sistema, pois acreditava-

se no passado que o desemprego maciço fosse 

algo que só afetasse as áreas mais “atrasadas” e 

“subdesenvolvidas” do planeta. Na verdade, a 

ideologia associada a este estado de coisas poderia 

ser – e, com um toque de cinismo, ainda é – usada 

para acalmar o operariado dos países “avançados” 

com relação à sua suposta superioridade 

concedida por deus. Entretanto, como uma grande 

ironia da história, a dinâmica interna antagonista 

do sistema do capital agora se afirma – no seu 

impulso inexorável para reduzir globalmente o 

tempo de trabalho necessário a um valor mínimo 

que otimize o lucro – como uma tendência 

devastadora da humanidade que transforma por 

toda parte a população trabalhadora numa força 

de trabalho crescentemente supérflua. (Ibid., 

idem). 

 



371 
 

 
 

 Tais contradições, segundo Mészáros, com a crise estrutural, 

começam a ser regra, não só nas partes “subdesenvolvidas” do sistema, 

mas sobretudo nas suas regiões “avançadas”. Em ambos os contextos, 

elas se expressam como “um desemprego que cresce cronicamente em 

todos os campos de atividade, mesmo quando é disfarçado como 

„práticas trabalhistas flexíveis‟” e como “uma redução significativa do 

padrão de vida até mesmo daquela parte da população trabalhadora que 

é necessária aos requisitos operacionais do sistema produtivo em 

ocupações de tempo integral” (Ibid., p. 342). 

 Nesse contexto, o filósofo húngaro assinala o caráter de 

dinamite social inerente ao desemprego crônico, visto que ele “mina a 

estabilidade social”, de uma forma que vai desde a produção do 

aumento da criminalidade até a expressão na forma de “graves agitações 

sociais” (Ibid., p. 243) para o sistema como um todo
158

.  

  

7.3 A persistência do capital nas sociedades pós-revolucionárias: 

primeiras aproximações 

 

 A parte II de Para além do capital analisa o legado histórico da 

crítica socialista. É dividida em duas partes, a primeira delas dedicada 

exclusivamente ao escrutínio crítico da obra de Lukács. Tal segmento 

corresponde aos capítulos 6 a 10 da grande obra de Mészáros e versa 

sobre os desafios das mediações institucionais e materiais na órbita da 

Revolução Russa, tomando especialmente História e consciência de 
classe “como obra representativa em resposta à Revolução de Outubro: 

essa obra ofereceu, em seus termos intensos de referência, perspectivas 

bastante idealizadas de desenvolvimento para o conjunto do movimento 

socialista” (Ibid, p. 47), daí a necessidade de sua análise detida e de sua 

crítica.  

 Em nossa opinião, as reflexões desenvolvidas nessa parte do 

livro retomam as avaliações efetivadas por Mészáros sobre Lukács em 

escritos formulados nas décadas de 1950 a 1970
159

, criticando 

especialmente o seu conceito de mediação e a sua fundamentação 

política, mas, é claro, agora estabelecendo uma abordagem muito mais 

refinada, aprofundada e exaustiva do que a feita nos textos anteriores. 

                                                           
158

 Evidentemente, a teorização de Mészáros sobre os quatro conjuntos de 

problemas que listamos é muito mais complexa do que o que expusemos aqui. 

Remetemos o leitor interessado ao capítulo 5 de Para além do capital para mais 

informações a respeito. 
159

 Em especial, Mészáros (2013a), Mészáros (2013b) e Mészáros (2013c). 



372 
 

 
 

Em razão da necessidade de termos que nos prender firmemente ao 

objetivo desta pesquisa, não poderemos fazer uma incursão demorada 

sobre a investigação precisa que Mészáros efetiva sobre a obra de seu 

grande mestre. Temos que nos centrar, neste momento, sobre a 

teorização que o autor de Para além do capital realiza a respeito da 

persistência do capital naquilo que chama de sociedades pós-
revolucionárias ou pós-capitalistas, em especial a União das Repúblicas 

Socialistas Soviéticas (URSS) e de suas consequentes contradições. 

 Mészáros passa, nesse momento de sua investigação, a elaborar 

interpretações sobre o processo histórico que veio a constituir a URSS, 

as condições de seu surgimento e do truncamento de seu 

desenvolvimento enquanto sociedade de transição. As pistas que o 

filósofo dá entre os capítulos 6 e 10 de Para além do capital são deveras 

importantes a esse respeito, e serão elencadas, neste primeiro momento, 

sem maior sistematização teórica. 

 Nesse contexto, a primeira informação importante que deve ser 

sublinhada é que, na visão de Mészáros, a URSS, enquanto sociedade de 

transição, teve um desenvolvimento bloqueado, em razão das 

circunstâncias históricas
160

. Esse bloqueio, novamente em razão de 

múltiplas circunstâncias históricas, se expressou no fato de que na 

Rússia, eis o ponto, “os conselhos operários [...] haviam se transformado 

numa reminiscência trágica da contradição entre as aspirações originais 

da revolução e os constrangimentos sócio-históricos que então 

prevaleciam também na Rússia pós-revolucionária” (Ibid., p. 383).  

Ou seja, os conselhos operários não conseguiam mais agir no 

sentido de se efetivarem como mediações realizadoras da transição 

socialista (isso já era visível desde 1923)
161

. As razões disso estão 

                                                           
160

 No entender de Mészáros, foi a internalização dos limites desse 

desenvolvimento bloqueado que marcou as contradições presentes na obra de 

Lukács, desde a eclosão da Revolução de Outubro, até sua morte em 1971. 
161

 Assinale-se que, para Mészáros, os conselhos de trabalhadores são tomados 

sempre, em Para além do capital, como “um dos mais importantes órgãos de 

mediação material e política no período de transição do comando do capital 

sobre a sociedade para uma ordem socialista. [...] a ponte possível, na prática, 

entre as estruturas políticas e socioeconômicas herdadas e aquelas que devem 

ser articuladas de forma positiva para se tornarem capazes de „considerar 

seriamente a categoria do salto para o reino da liberdade‟” (Ibid., p. 453). O 

filósofo húngaro complementa seu raciocínio a esse respeito dizendo que “o 

ethos positivo da nova sociedade apenas poderia ser encontrado na auto-

atividade emancipada dos seus membros e nos complexos institucionais e 



373 
 

 
 

ligadas, segundo o filósofo húngaro, ao “cerco” externo e à 

“burocratização” – as aspas são de Mészáros (Ibid., p. 458) -, que 

exerciam a paralisia e, depois de um tempo, o banimento prático (ainda 

que não formal) dos conselhos operários constituídos espontaneamente 

na história do grande país eslavo. Como consequência da imobilização 

dos conselhos, as décadas seguintes assistiram à preservação da divisão 

hierárquica do trabalho (imanente ao capital) e a consequente “divisão 

[...] entre líderes e governados” (Ibid., p 471). 

Nesse contexto, Mészáros cita o próprio Lukács que, mesmo 

adepto da teoria do “socialismo num só país”, admitiu em um ensaio 

produzido no final de sua vida que, nos países pós-revolucionários, “as 

massas trabalhadoras perderam sua característica de sujeitos da tomada 

de decisão: elas se tornaram novamente meros objetos do cada vez mais 

poderoso e ubíquo sistema burocrático de dominação, que regula todos 

os aspectos de suas vidas” (Lukács, apud Mészáros, ibid., p. 495). 

O ano de 1989 veio para pôr um fim definitivo a este tipo de 
experiência histórica particular, que tornou “historicamente superadas 

todas as teorizações e estratégias políticas concebidas na órbita da 

Revolução Russa – seja positivamente dispostas em relação a ela, seja 

representando várias formas de negação” (Ibid., p. 512). Ou seja, o que 

Mészáros se propõe a fazer, em seu grande livro, é, além de realizar o 

balanço histórico e teórico da experiência pós-revolucionária soviética, 

delinear uma estratégia política para a transição socialista que não seja 

dependente dessa efetividade histórica, mas que esteja para além de seu 

                                                                                                                           
instrumentais correspondentes que respondem de forma flexível às necessidades 

dos indivíduos sociais, em vez de opô-los por meio de sua própria – 

predeterminada – inércia material. Apenas em tal moldura institucional e 

instrumental pode-se levar a sério a categoria da totalização coletiva consciente 

– isto é: a completa harmonização cooperativa – dos objetivos livremente 

escolhidos dos indivíduos sociais, em agudo contraste com o sistema regido 

pela „mão invisível‟ do mercado, pois este último se caracteriza pela absoluta 

totalização inconsciente que faz com que os objetivos próprios do capital 

prevaleçam por trás dos indivíduos particulares, mesmo quando eles são 

idealizados pela filosofia burguesa como „indivíduos histórico-mundiais‟. É 

nesse contexto que o potencial mediador e emancipador dos Conselhos de 

Trabalhadores se torna visível” (Ibid., 454). Salvo engano de nossa parte, os 

Conselhos de Trabalhadores são a grande referência teórica, política, histórica e 

material de Mészáros na sua formulação a respeito da teoria para a transição 

socialista em todas as suas principais obras – ainda que o filósofo não deixe de 

ressaltar que tais instituições não devem ser considerados “a panaceia para 

todos os problemas da revolução” (Ibid., p. 457). 



374 
 

 
 

desenvolvimento bloqueado, de seu contexto sociotemporal e de suas 

contradições internas e externas.  

Claro está que, para o filósofo húngaro, as contradições 

existentes na URSS se deviam em grande parte à presença do capital 

como controlador do sociometabolismo aí existente, e a sua implosão, 

por sua vez, está atrelada à crise estrutural do sistema do capital que 

começou a se afirmar na década de 1970. É nesse sentido que o filósofo 

afirma que, de 1989 em diante, “qualquer que seja o futuro do 

socialismo, este terá que ser estabelecido em fundamentos radicalmente 

novos, para além das tragédias e dos malogros do tipo soviético de 

desenvolvimento que se paralisou desde muito cedo, logo após a 

conquista do poder da Rússia por Lenin e seus seguidores” (Ibid., p. 

349).   

 

7.4 Transformações do capital e questões do método em Para além 

do capital 

 

 A segunda parte da Parte II de Para além do capital, que vai 

dos capítulos 11 a 13, desenvolve questões que são de fundamental 

importância para o objetivo que nesta pesquisa perseguimos, em razão 

dos temas de cunho teórico-metodológico que são aí apresentados. Do 

que trata a referida seção? O próprio filósofo húngaro esclarece na 

Introdução de seu grande livro: “trata dos problemas da ruptura radical 

e transiçãona herança marxiana” (Ibid., p. 48). Para tanto, levando-se 

em conta as grande dificuldades para se elaborar uma teoria da 

transição, Mészáros vai até as origens do movimento socialista, 

discutindo a visão do próprio Marx, à luz dos fatos históricos 
subsequentes em relação à formulação original de sua teoria.  

Daí que, em resposta à emergência do movimento socialista 

internacional, da qual a obra de Marx é expressão e também orientadora 

política, a burguesia mudou também a sua forma de agir, a fim de conter 

os avanços revolucionários, fato que tomou corpo em novas orientações 

do capital que, por sua vez, incidem sobre a formulação teórica original, 

exigindo agora, também, por parte do movimento de trabalhadores, uma 

nova resposta, com uma expressão teórica adequada, capaz de dar conta 

de assimilar a teoria desenvolvida historicamente, negar dela aquilo que 

a própria história  negou, e elevá-la a um plano superior, onde a 

novidade histórica seja evidenciada. Nesse sentido, devemos analisar 

mais detidamente o capítulo 11, intitulado significativamente O projeto 



375 
 

 
 

inacabado de Marx, onde o trato metodológico e teórico dado por 

Mészáros ao estudo do capital se evidencia de maneira privilegiada.  

 Deve-se ressaltar, aqui, portanto, ainda que de forma sumária, 

algo a respeito de como Mészáros manuseou o seu método a fim de 

investigar o sistema do capital atualmente estabelecido. Como dissemos 

anteriormente, o ponto de partida do filósofo foi a crítica radical das 

mediações reais – bem como de suas expressões teóricas - envolvidas 

no processo de reprodução sociometabólica da humanidade, com vistas 

a evidenciar sua formação histórica, sua lógica e todas as suas 

contradições. Ou seja, as “mediações de segunda ordem” do capital e a 

forma específica com que estas subordinam as “mediações de primeira 

ordem” da atividade produtiva. Nesse processo, Mészáros explica que  

 
o empreendimento crítico parte da imediaticidade 

do fenômeno investigado e, por meio da 

compreensão e da explicação das condições e 

pressuposições relevantes da sua composição 

estrutural, age como parteira das conclusões que 

emergem objetivamente. Essas, por sua vez, 

constituem as pressuposições e pré-condições 

necessárias de outros conjuntos de relações neste 

sistema dialético e inerentemente objetivo de 

determinações recíprocas. (Ibid., p. 518) 

 

 O tipo de teorização que Mészáros pratica, portanto, começa 

analisando a imediaticidade do fenômeno em questão, transcende-o, vai 

até as pressuposições da sua estrutura e, em seguida, às conclusões que 

“emergem objetivamente”, e que, por sua vez, se convertem em novas 

pressuposições que irão formar um “sistema dialético” sustentado por 

“determinações recíprocas”. Reconhecendo que sua tese pode “soar um 

pouco complicada”, o filósofo ilustra-a com um trecho retirado dos 

Grundrisse, onde Marx disserta sobre a estrutura da sua investigação 

sobre o capital. Para nosso esclarecimento, pois, devemos ler a 

passagem na íntegra: 

 
Nesta primeira seção, onde examinamos valores 

de troca, dinheiro, preço, as mercadorias 

aparecem como já presentes. A determinação das 

formas é simples. … Isto ainda se apresenta, até 

mesmo na superfície da sociedade desenvolvida, 

como o mundo de mercadorias diretamente 

disponível. Mas, por si próprio, ele aponta para 



376 
 

 
 

além de si próprio em direção às relações 

econômicas que são postas como relações de 

produção. A estrutura interna da produção forma, 

assim a segunda seção; a concentração do todo, a 

terceira; a relação internacional, a quarta; o 

mercado mundial, a conclusão, na qual a 

produção é postulada como uma totalidade 

juntamente com todos os seus momentos, mas 

dentro da qual, ao mesmo tempo, todas as 

contradições entram em jogo. O mercado mundial 

então, novamente, forma a pressuposição do todo 

assim como seu substrato [Träger, IM]. Crises são 

então o anúncio geral que aponta para além da 

pressuposição e o impulso [Drägen, IM] que 

dirige para a adoção de uma nova forma 

histórica
162

.(Marx, apud Mészáros, Ibid., 518-9) 

 

 Incorporando essa ideia, Mészáros acredita estar realizando uma 

“apropriação criativa da concepção original de Marx” (Ibid., 520), e, 

nesse percurso, faz questão de ressaltar três pontos que considera 

fundamentais: o primeiro deles “diz respeito à exigência de nos 

orientarmos pelo espírito da obra de Marx” (Ibid. idem), ou seja, o 

propósito de, partindo-se de uma perspectiva estruturalmente antagônica 

ao ponto de vista do capital, corporificada na ontologia e na politica de 

Marx, desenvolver uma teorização que vise à superação desse sistema – 

em outras palavras: que busque a transcendência positiva da auto-
alienação do trabalho.  

Isto exige, inevitavelmente, que se “modifique 

significativamente” algumas das proposições de Marx, em virtude das 

alterações históricas no conjunto das relações reais em função das quais 

o instrumental conceitual fora originariamente definido. Como diz o 

autor de Para além do capital:  

 
Apelar ao espírito da obra de Marx, portanto, 

significa antes de tudo empreender a crítica 

interna necessária, nas palavras do próprio Marx, 

isto é, a “modificação significativa” de algumas 

proposições específicas, à luz da teoria como um 

todo e, portanto, a remoção de todas as 

“abstrações” e unilateralidades removíveis. (Ibid., 

p. 521) 

                                                           
162

O percurso de Mészáros em Para além do capital é análogo. 



377 
 

 
 

  

A segunda consideração teórico-metodológica está associada à 

primeira e emerge do “caráter incompleto do projeto de Marx”. Diz 

respeito ao fato de que, em virtude das transformações ocorridas na 

história, surge para nós a exigência de colocarmos uma nova questão 

vital, cuja resolução é uma das tarefas primordiais do empreendimento 

crítico socialista atual. Sobre esse novo problema, que exige solução 

premente, Mészáros afirma o seguinte: 

 
A questão vital diz respeito ao possível 

deslocamento das contradições do capital que não 

podem sequer ser tocadas, para não dizer 

examinadas sistematicamente, sem uma 

investigação adequada da estrutura mais 

abrangente em que tais contradições podem ser 

deslocadas: a saber, a confrontação global do 

capital na qualidade de totalidade complexa com a 

totalidade do trabalho
163

. (Ibid., idem) 

 

 O terceiro ponto – o mais importante, segundo Mészáros – diz 

respeito ao “impacto dos acontecimentos sociais pós-marxianos sobre a 

orientação da teoria” (ibid., 522). Isso não significa que, com uma 

conjuntura histórica diferente, devamos desconsiderar completamente as 

teorizações de Marx sobre o capital feitas no passado, e sim que estas 

devem ser reavaliadas à luz do presente. “Os horizontes de uma época 

histórica definem inevitavelmente os limites de qualquer teoria, mesmo 

das mais grandiosas” (Ibid., idem), afirma o filósofo húngaro. Da época 

de Marx até nossos dias, muitas transformações sociais ocorreram. Tudo 

                                                           
163

Explicando em que consistiam as preocupações teóricas de Marx em seu 

tempo histórico, Mészáros comenta o seguinte: “Vimos que as „pressuposições 

do todo‟, que têm um óbvio significado condicionante para tudo o mais, 

incluindo a discussão anterior das „formas simples‟, não poderiam ser 

explicitadas antes da „quinta seção‟. Esta última deveria analisar o mercado 

mundial como a estrutura na qual a „totalidade dos momentos‟ se torna visível, 

junto com a „totalidade das contradições‟, conforme entram em jogo na forma 

de uma crise em escala global” (Ibid., p. 521). Em virtude da novidade do 

cenário histórico, da necessidade de uma teoria da transição e do caráter aberto 

da teoria marxista, o filósofo húngaro colocará sob o foco de sua análise, como 

vimos, a “estrutura mais abrangente” que circunscreve as possibilidades de 

deslocamento das contradições do sistema do capital.  



378 
 

 
 

isto deve ser levado em conta no processo de refazimento da teoria 

marxista
164

. Como afirma Mészáros: 

 
Tal teoria [isto é, a teoria marxista da transição, 

que se está buscando construir a partir da 

reavaliação da obra de Marx à luz das novas 

condições históricas] deve ser ao mesmo tempo 

flexível em suas partes, conferindo todo peso às 

circunstâncias reais que se deslocam 

tortuosamente [grifo nosso], e firmemente sem 

concessões em sua orientação estratégica para a 

nova forma histórica. Hoje, dado o colapso das 

sociedades do “socialismo real” no ambiente geral 

da crise estrutural do capital, o exame crítico 

                                                           
164

Um dos acontecimentos históricos mais significativos para a atualização da 

crítica marxista levada a efeito por Mészáros é, como já deve estar claro, o 

conjunto de experiências sociais e políticas das sociedades denominadas por ele 

de pós-capitalistas (ou pós-revolucionárias), em especial a URSS. Como afirma 

categoricamente o filósofo: “à luz da nossa própria experiência histórica, a 

autocrítica da revolução socialista e seu desdobramento real – que encontramos 

em Marx apenas como um princípio geral, mencionado brevemente em O 18 

Brumário de Luís Bonaparte – devem ser parte integrante da compreensão da 

realidade contraditória do capital também em suas variedades pós-capitalistas. 

Compreensivelmente, a obra de Marx não poderia tratar dessa questão vital, já 

que ele não podia de maneira alguma levar em conta as especificidades 

históricas nas quais se deram os desconcertantes desenvolvimentos históricos 

que ao final conduziram à implosão do tipo soviético de sistema pós-capitalista 

do capital” (Ibid., 705-6). Cabe assinalar, aqui, a referida passagem d‟O 18 

Brumário..., sobre a autocrítica, onde Marx afirma que “as revoluções 

proletárias como as do século XIX encontram-se em constante autocrítica, 

interrompem continuamente a sua própria marcha, retornam ao que 

aparentemente conseguiram realizar para começar tudo de novo, zombam de 

modo cruel e minucioso de todas as meias medidas, das debilidades e dos 

aspectos deploráveis das suas primeiras tentativas, parecem jogar o seu 

adversário por terra somente para que ele sugue dela novas forças e se reerga 

diante delas em proporções ainda mais gigantescas, recuam repentinamente ante 

a enormidade ainda difusa dos seus próprios objetivos até que se produza a 

situação que inviabiliza qualquer retorno e em que as próprias condições gritam: 

Hic Rhodus, hic salta!” (2011, p. 30). Essa passagem é utilizada por Mészáros 

como elemento fundamental para a afirmação da teoria marxiana da revolução 

permanente. Achamos por bem ressaltar esse ponto, pois em muitos estudos 

sobre a teoria da revolução em Marx, como o realizado por Michael Löwy 

(2002), por exemplo, tal questão parece passar batida.  



379 
 

 
 

desses assuntos não é mais uma especulação 

abstrata sobre algum futuro remoto, como 

costumava ser na época em que Marx viveu. E, 

embora Marx pudesse ainda condenar tais 

especulações como um desvio das tarefas reais, 

hoje a posição é completamente oposta. Evitar 

esses problemas é que passa a constituir um 

“desvio” intolerável da necessidade de produzir 

algumas estratégias viáveis para o futuro em 

construção. (2002, p. 523) 

 

 Aí está, pois, o que Mészáros busca: uma teoria capaz de 

auxiliar na orientação dos trabalhadores para que superem a alienação 

inerente ao sistema do capital; uma teoria, portanto, da transição, que se 

guie pelo “espírito da obra de Marx”, que seja, assim, fundamentalmente 

autocrítica, que promova as modificações necessárias ao arcabouço 

ricamente constituído, que o reavalie à luz das transformações históricas 

e enfrente as novas questões que se impõem no presente histórico. Tal é 

o calibre da tarefa que o filósofo húngaro impôs a si mesmo e que 

buscou realizar em Para além do capital. 

 Colocadas as coisas dessa maneira, fica claro que o que 

importa, neste momento, é investigar, justamente, as transformações 
históricas que se efetivaram após a concretização da teoria marxiana e 

que agora retroagem sobre ela, incidindo em sua reconstrução 

necessária, de modo que, em virtude de todas essas determinações, uma 

nova síntese dialética no plano da teoria seja efetivada
165

. A respeito de 

tais transformações, o filósofo húngaro faz uma afirmação contundente: 

                                                           
165

 Nesse sentido, Mészáros afirma que o próprio Marx já estava ciente de que 

suas formulações necessitavam de um aprimoramento em razão das 

transformações históricas que se desdobravam nas últimas décadas do século 

XIX.  Como afirma o filósofo húngaro, “o sonho de uma expansão sem 

impedimentos do capital por meio do „consumo produtivo‟ é tão velho quanto a 

própria economia política burguesa. No último quartel do século XIX iniciou-se 

uma fase no desenvolvimento do mercado mundial de mercadorias que 

prometeu realizar aquele sonho, afetando profundamente por um longo período 

a orientação do próprio movimento socialista. Marx testemunhou o início dessa 

nova fase assim como os primeiros sinais do seu impacto negativo nas 

perspectivas de uma vitória socialista. Daí suas dificuldades internas: do dixi et 

salvavi animam meam até a incapacidade de atribuir toda a sua importância às 

potencialidades enormemente aperfeiçoadas do capital global em sua própria 

estrutura teórica. Foi precisamente em relação a esses acontecimentos que a 

sensação de Marx de que „seu tratamento da reprodução e da circulação social 



380 
 

 
 

 
O capital necessitava de novos caminhos para a 

continuidade de sua sobrevivência e seu poder, e 

encontrou duas principais válvulas de escape para 

enfrentar a ameaça de atingir seus próprios limites 

estruturais. A primeira foi a intensificação 

incansável do seu domínio interno; a segunda, a 

expansão e a multiplicação do seu domínio em 

escala global. No segundo aspecto, isso significou 

mover-se de sua forma um tanto subdesenvolvida 

no Segundo Império – e suas formações paralelas 

em todos os outros lugares - para um sistema de  

imperialismos (que de modo algum representava 

os limites últimos de sua articulação 

internacional). E, com relação ao seu 

desenvolvimento interno, a nova fase trouxe com 

ela o que pode ser chamada uma “colonização 

interna” de seu próprio mundo “metropolitano”, 

por meio da extensão e da intensificação da 

“dupla exploração” dos trabalhadores: como 

produtores e como consumidores. Em contraste 

com o seu modo de funcionamento nas colônias e 

nos territórios neocoloniais “independentes”, nas 

áreas “metropolitanas” o crescimento do consumo 

– a serviço da auto-reprodução ampliada do 

capital – adquiriu um significado cada vez maior. 

Desse modo, no plano interno, a nova fase foi 

marcada por uma transição radical de um 

consumo limitado para um “consumo” 

maciçamente ampliado e “administrado”, com 

implicações de longo alcance e consequências 

dolorosamente reais para o desenvolvimento do 

movimento da classe trabalhadora. (Ibid., p. 539) 

  

 Mészáros já está anunciando aqui temas que serão de 

importância central para a definição da especificidade da atual crise 

estrutural do sistema do capital. Mas para chegar até aí, é preciso 

analisar as transformações históricas que se desdobraram desde o fim do 

                                                                                                                           
em muito necessitava de uma revisão‟ era plenamente justificada” (Ibid., p. 

538). A citação feita por Mészáros nessa passagem é de Engels, quando, no 

Prefácio ao volume II de O Capital, escreveu que a “Parte III do Volume II, que 

trata da reprodução e da circulação do capital social, parecia a ele [Marx] 

necessitar de uma profunda revisão” (Engels, apud Mészáros, ibid., p. 536). 



381 
 

 
 

século XIX até o século XX e a assim chamada “nova racionalidade do 

capital” efetivada nesse contexto. Esse é o tema precípuo do capítulo 12 

de Para além do capital, intitulado A “astúcia da história” em marcha 
a ré.  

 O capítulo, bastante curto em relação à totalidade da obra – 

apenas 21 páginas frente às quase 1.100 de Para além do capital -, 

possui uma densidade tremenda, na medida em que realiza uma síntese 

complexa de processos históricos cruciais que se desenvolveram entre o 

fim do século XIX e o começo do século XX. O que há de mais 

essencial, parece-nos, são as reflexões que Mészáros efetiva sobre 

aquilo que designa como sendo “a emergência da nova racionalidade do 

capital”. Cremos que tais raciocínios são fundamentais para a apreensão 

do que mais adiante será definido como a especificidade da crise 

estrutural do capital de nossos dias. Sigamos, pois, a argumentação do 

filósofo húngaro nesse sentido. 

 Mészaros comenta o fato de as revoluções socialistas do século 

XX terem tido o seu início na periferia do sistema, e não em seus países 

centrais. Marx, por certo, acreditava que a tendência (que se poderia 

tomar como regra), era de que tais revoluções se dessem primeiro no 

centro do capitalismo. No entanto, nunca perdeu de vista a 

possibilidade, como exceção, de que esses processos pudessem, de 

alguma forma, acontecer de início em locais periféricos, como atestam 

passagens desde A ideologia alemã, de 1845, até a sua correspondência 

com Vera Zassulich, na década de 1880. Foi o que aconteceu, de fato, na 

Rússia, em outubro de 1917, quando a revolução se efetivou nesse país 

periférico do sistema capitalista, numa situação em que Marx 

considerava como possível, embora tivesse a concepção de que a 

tendência era de que tais acontecimentos se dessem originalmente em 

países com desenvolvimento de ponta. 

 De toda forma, assinala Mészáros, “é importante reconhecer 

que, uma vez que a exceção foi capaz de se afirmar na escala em que se 

afirmou, deste ponto em diante ela se converteu na regra à qual todo o 

resto tem que se ajustar” (Ibid., p. 548). Ou seja, os acontecimentos 

verificados na Rússia em 1917, ao tomarem a proporção que tomaram 

frente à totalidade do sistema capitalista mundial, de exceção possível 

(numa elaboração teórica inicial), passaram a se efetivar, na prática, 

como regra, influenciando uma série de outras revoluções de caráter 

socialista também na periferia do sistema e desencadeando um conjunto 

de reações históricas que incidiram sobre o todo do complexo em 

questão. Noutras palavras, com a afirmação de tal evento excepcional, o 



382 
 

 
 

todo se reconfigurou de uma maneira sui generis, de modo a ter que se 

adaptar e dar as respostas correspondentes para a exceção que acabou 

por se tornar regra.  

 Tais fatos concretos, de uma exceção como essa que se fez 

regra, têm, evidentemente, como se pode concluir, consequências 

políticas, teóricas e práticas muito grandes, irreversíveis até, no sentido 

de que a nova prática e a nova teoria revolucionárias precisarão dar 

conta de um novo complexo histórico no qual, justamente, a exceção se 

tornou regra. Daí afirmar o filósofo húngaro que 

 
não há como fazer voltar o impacto histórico 

mundial de eventos como a Revolução de 

Outubro, já que eles criam equações radicalmente 

novas para todas as forças sociais, assim como 

para os termos originais da teoria. Uma vez que 

essas “exceções” monumentais se consolidem, a 

continuidade de qualquer insistência num eventual 

retorno da “regra clássica” seria como ficar 

“esperando Godot”. (Ibid., p. 549) 

 

 Daí, justamente, a importância de se estudar a emergência da 
nova racionalidade do capital que se afirma como resposta a essa nova 

reconfiguração do todo, que cria “equações radicalmente novas para 

todas as forças sociais” e que precisa, por isso, ser apreendida 

teoricamente em sua maneira devida. 

 Mesmo com as mencionadas mudanças históricas, Mészáros 

acredita na premissa de que o comunismo só é possível com a ação 

sustentada dos trabalhadores nos países dominantes. No entanto, as 

condições da realização desse projeto se alteraram bastante. Isso não se 

deveu apenas, no entender do filósofo, à Revolução de Outubro, mas 

também às circunstâncias ocorridas muitos anos antes, quando o capital, 

em resposta ao crescimento do movimento socialista, desenvolveu uma 

“nova racionalidade”, a fim de efetivar uma forma de autodefesa e de 

contragolpear e neutralizar os avanços de seu adversário.  

Assim, diz Mészáros, “apesar de esta nova racionalidade não ter 

significado, nem poder significar, a eliminação da „irracionalidade‟ e do 

„caráter anárquico‟ do capital, notados por Marx, ela estendeu 

significativamente os limites anteriores” (Ibid., ibid.). A questão dos 

limites, portanto, volta a ser tratada, aqui, pelo filósofo húngaro, no 

contexto da análise histórica do desenvolvimento da nova racionalidade 

do capital. 



383 
 

 
 

 Essa nova racionalidade, diz Mészáros, envolve um conjunto de 

problemas, sendo que um dos mais importantes é o da consciência de 

classe. A teoria marxista, em relação a esse tema, também precisa de 

uma “modificação significativa”, diz o filósofo húngaro. Aqui, o ponto 

de referência são os tradicionais conceitos de “classe da sociedade 

civil”, “classe na sociedade civil” e “classe para si”. Para o filósofo, 

esses conceitos “não vão longe o suficiente e não podem dar conta de 

várias dificuldades sérias” (Ibid., p. 549). Assim,  

 
o problema não é o fato de a discussão de Marx 

acerca das classes no Volume III de O capital ter 

sido interrompida bem no seu começo, mas que 

acontecimentos posteriores modificaram, na 

própria realidade, algumas características 

importantes da consciência de classe tanto do 

capital como do trabalho. (Ibid., p. 549-50) 

 

 Por exemplo, diz Mészáros, aquilo que Marx chamava de 

“proletariado latente” se tornou uma “realidade” em todos os países 

importantes. Nesse sentido, continua o filósofo, nesses países “o 

proletariado, por meio de seus interesses – por mais „parciais‟ e de 

„curto prazo‟ – na ordem capitalista predominante nos países de alguns 

„povos dominantes‟, se tornou também uma „classe da sociedade civil‟, 

contra todas as expectativas originais” (Ibid., p. 550). Parece, então, que, 

segundo o filósofo húngaro, nesses países dominantes, o proletariado, 

sem deixar de ser uma classe na sociedade civil, se tornou também uma 

classe da sociedade civil, o que parece significar uma vinculação 

orgânica qualitativamente superior e que, por certo, exerce efeito na sua 

consciência de classe.  

 Por outro lado, segue Mészáros, a consciência de classe 

burguesa também precisa de uma reavaliação, em razão das 

transformações históricas verificadas. Isso se relaciona com o fato do 

aumento da capacidade de a classe dominante unificar “seus elementos 

fragmentados em torno de sues interesses gerais de classe, tanto 

internamente, vis-à-vis sua classe trabalhadora autóctone, como 

externamente, em seu confronto com a dimensão internacional da auto-

emancipação do trabalho” (Ibid., idem). Isso exige, afirma o filósofo, 
um reexame da relação (contraditória) entre as classes dominantes e o 

Estado, tanto no âmbito internacional como local, com fins de 

salvaguardar “uma precondição vital para a continuidade da 



384 
 

 
 

sobrevivência do capital na estrutura global do mercado mundial” (Ibid., 

idem).  

 Outro conjunto de problemas, para além das consciências de 

classe proletária e burguesa, diz respeito às novas respostas práticas que 

a classe dominante foi capaz de dar em razão das novas circunstâncias 

históricas. Como exemplo disso, Mészáros afirma que 

 
politicamente, a classe dominante respondeu ao 

desafio de seu adversário “suspendendo”, mais ou 

menos conscientemente, alguns dos seus 

interesses e divisões setoriais. Esta tendência 

surgiu já na época da Comuna de Paris: 

brutalmente esmagada em um pequeno espaço de 

tempo graças à completa virada de Bismarck, que 

libertou os prisioneiros de guerra franceses contra 

os comunardos fornecendo, desse modo, a mais 

devastadora prova material, política e militar da 

solidariedade de classe burguesa. (Ibid., idem)  

 

 Essa habilidade de “suspender” seus interesses e divisões a fim 

de vencer o avanço do movimento socialista se estabeleceu por meio de 

uma estrutura internacional de ações, envolvendo uma série de medidas, 

muitas delas absolutamente repressivas, e outras com o fim de 

“acomodar” a classe trabalhadora, tornando o sistema de exploração 

mais “racional”, dinâmico e “eficaz em termos de custo”.  

Ao mesmo tempo, a classe dominante também foi capaz de se 

adaptar com sucesso, internacionalmente, à perda de vastas áreas do 

planeta, agora formadas a partir de sociedades pós-revolucionárias, 

como a URSS, a China, a Europa Oriental, partes do Sudeste Asiático e 

Cuba. E, internamente, também fortaleceu sua posição “por meio da 

invenção e da administração com sucesso da „economia mista‟, do 

„Estado de bem-estar social” e da política do „consenso‟” (Ibid., p. 551). 

E, finalmente, mas não menos importante: 

 
A instituição (novamente, pela classe dominante 

como um todo) de uma „nova ordem 

internacional‟ que teve sucesso em eliminar – no 

que supostamente deveria ser a „era do 

imperialismo e de inevitáveis guerras mundiais‟ – 

colisões violentas entre os principais poderes 

capitalistas, agora já por mais de cinquenta anos. 

Dados os limites existentes em relação às 



385 
 

 
 

possíveis consequências de uma autodestruição 

recíproca parece que tal eliminação continuará 

indefinidamente. (Ibid., idem) 

 

 Frise-se, então, que as mudanças históricas que, em conjunção, 

determinaram o surgimento de uma nova racionalidade do capital, estão 

atreladas com as alterações no comportamento das classes e de suas 

respectivas consciências, com a capacidade de a classe dominante 

“suspender” seus interesses imediatos, rivalidades e fragmentações a fim 

de se unificar e combater o movimento socialista, com o 

estabelecimento de medidas internacionais de repressão das lutas 

econômicas e políticas da classe trabalhadora, com o esforço por realizar 

a sua “acomodação” ao sistema, com o desenvolvimento de meios mais 

“racionais”, dinâmicos e eficazes de exploração, com a adaptação à nova 

ordem surgida após as revoluções socialistas e com a capacidade de 

criar uma situação que “evitasse a colisão violenta entre os principais 

poderes capitalistas” na forma de grandes confrontos bélicos. A 

articulação de todas essas determinações será fundamental para a 

posterior teorização de Mészáros acerca da especificidade da crise 

estrutural do capital atual. 

 Além disso, o filósofo húngaro ressalta uma série de 

acontecimentos econômicos importantes que, desde o fim do século 

XIX, tiveram um impacto tremendo sobre a ordem capitalista e que 

acabaram por estender “grandemente sua racionalidade e sua capacidade 

de enfrentar seus problemas” (Ibid., p. 553). Esses acontecimentos 

econômicos favoreceram a “adoção de políticas e medidas mais 

racionais do ponto de vista da classe [dominante] como um todo” (Ibid., 

idem). Mészáros lista algumas dessas medidas: 

 
- o desenvolvimento bem-sucedido da economia 

de consumo de massa; 

- a adoção de estratégias keynesianas, concebidas 

na sequência de uma crise econômica desastrosa; 

- a aceitação em larga escala da nacionalização no 

pós-guerra; 

- a adaptação flexível do capital às demandas e 

tensões da “economia mista”; 

- o estabelecimento do Sistema Monetário 

internacional e a criação de um grande número de 

instituições multinacionais [...] em conformidade 

com os interesses globais do capital; 



386 
 

 
 

- a adaptação muito bem-sucedida do Estado 

nacional burguês às necessidades das 

“multinacionais” (na realidade, gigantescas 

empresas nacionais “transnacionais”); 

- a operação bem-sucedida de um sistema global 

de dominação que mantém o “Terceiro Mundo” 

em paralisante dependência, fornecendo à 

burguesia não apenas vastos recursos e válvulas 

de escape para a expansão do capital, mas 

rendimentos suficientemente grandes para 

compensar em uma extensão significativa a queda 

tendencial da taxa de lucro, em adição à 

compensação fornecida pela concentração 

monopolista e pela centralização do capital.
166

 

(Ibid., idem) 

 

  Todas essas alterações trouxeram mudanças significativas (e 

profundamente negativas) para a organização das forças socialistas. 

Meszáros sublinha algumas, a primeira delas “a cisão do movimento 

socialista em um ramo radical e outro reformista, assim como sua 

fragmentação nos particularismos nacionais, contra a expectativa de 

uma coesão internacional crescente” (Ibid., p. 556). Ao mesmo tempo, a 

“oposição institucionalmente acentuada entre a teoria (largamente 

ineficaz) e a prática política auto-orientada (autoritária-burocrática)” 

(Ibid., idem).  

Noutro plano, observa-se as pressões sobre o movimento da 

classe trabalhadora no Ocidente que, para manter o emprego e melhorar 

o padrão de vida, se tornou objetivamente interessada na continuidade 

do sucesso do capitalismo, tornando-se cúmplice deste, chegando 

mesmo a apoiar o complexo industrial militar, com a justificativa de que 

este ramo empresarial seria amplamente gerador de empregos. Outra 

mudança negativa, ainda, está no fato de que a classe trabalhadora 

“metropolitana” chegou a expressar cumplicidade, como beneficiária, na 

constante exploração do Terceiro Mundo, “uma parte integrante, mas 

estruturalmente dependente e explorada de um e único mundo real” 

(Ibid., idem). 

                                                           
166

 Note-se que algumas dessas medidas listadas por Mészáros são fundamentais 

para a compreensão do filósofo a respeito da relação entre centro e periferia do 

sistema do capital. Infelizmente, não poderemos desenvolver aqui considerações 

sobre esse tema. 



387 
 

 
 

 Tão logo conclui as reflexões sobre o importante tema das 

mudanças históricas dos últimos cem anos e seu impacto sobre a 

consciência e a prática dos seres do capital e do trabalho, Mészáros 

introduz um tema de tremenda importância para seu estudo, o conceito 

de era de transição. Na visão do filósofo húngaro,  

 
uma era de transição se inicia no momento em 

que forças dominantes da velha ordem são 

forçadas por uma crise aguda a adotar remédios 

que seriam totalmente inaceitáveis a elas sem 

aquela crise, introduzindo, desse modo, um corpo 

estranho na estrutura original, com consequências 

em última instância destrutivas, não importa o 

quanto sejam benéficos os resultados imediatos. 

(Ibid., p. 557) 

  

 Na visão do filósofo, é o que estaríamos a viver, com o advento 

da atual crise estrutural do sistema do capital. Mas, era de transição para 

onde e para o que? O futuro dessa questão só pode ser decidido pela luta 

de classes, visto que o processo histórico é uma realidade aberta, com 

um desenlace não pré-determinado de antemão por nenhuma suposta 

força metafísica a comandar o desenrolar da história.  

O dilema que se apresenta atualmente é, certamente, na visão do 

filósofo, o seguinte: ou a era de transição na qual estamos passando 

fomentará as condições que possibilitarão a organização das forças 

revolucionárias na direção de um processo de transição socialista, ou o 

capital, ao perseguir a linha de menor resistência para o seu 

desenvolvimento, aprofundará cada vez mais a efetivação da barbárie 

social. Nesse sentido, afirma Mészáros,  

 
a era de transição ao socialismo – nosso 

inevitável problema histórico – não significa, de 

modo algum, que vários países envolvidos em tal 

transformação exibam todos realmente um grau 

determinado de aproximação do objetivo 

socialista em uma escala linear. Nem sequer 

significa que estejamos seguramente destinados a 

lá chegar, já que os amedrontadores e sempre 

crescentes poderes de destruição que se acumulam 

[...] podem nos precipitar na “barbárie” de Rosa 



388 
 

 
 

Luxemburgo, em vez de garantir o final 

socialista
167

. (Ibid., p. 558) 

 

 Mészáros afirma ainda, nesse contexto, a existência de certas 

determinações presentes em nosso tempo histórico que permitiriam a 

conceituação deste como uma era de transição, no sentido de que tais 

determinações fariam com que o capital dispusesse de “uma margem 

cada vez mais perigosamente estreita de alternativas viáveis à plena 

ativação de sua crise estrutural” (Ibid., idem). O filósofo lista o seguinte 

conjunto de elementos a fim de embasar a sua teorização: 

 
- o encolhimento do tamanho do mundo 

diretamente controlado pelo capital privado no 

século XX;  

- a enorme magnitude dos recursos necessários 

para o deslocamento controlado pelo capital 

privado no século XX; 

- a saturação lentamente emergente da estrutura 

global da produção de capital rentável
168

; 

                                                           
167

 Mészáros possivelmente está pensando, aqui, no célebre panfleto O que quer 

a Liga Spartakus?, no qual a célebre dirigente comunista afirma: “O socialismo 

é nesta hora a única tábua de salvação da humanidade. Sobre as muralhas da 

sociedade capitalista que desmoronam, brilha, em letras de fogo, a advertência 

do Manifesto Comunista: Socialismo ou queda na barbárie!” (2011, p. 288). Em 

um instigante ensaio sobre o conceito de barbárie no pensamento marxista, 

John Bellamy Foster e Brett Clark mostram que este remonta à obra do próprio 

Marx, aparecendo com diferentes significados ao longo do desenvolvimento 

teórico do filósofo alemão, mas destacando-se com o significado de um 

fenômeno produzido pelo próprio capitalismo, como “lepra da civilização 

capitalista”. Rosa Luxemburgo, como mostram os autores, retoma esse aspecto 

da dialética de Marx, afirmando que “o socialismo tornou-se necessário não 

simplesmente porque o proletariado não está mais disposto a viver sob 

condições impostas pela classe capitalista, mas, ao contrário, porque se o 

proletariado deixar de cumprir os seus deveres de classe, se falhar na realização 

do socialismo, seremos esmagados em conjunto numa maldição em comum” 

(Luxemburgo, apud Foster e Clark, 2004), maldição em comum esta 

identificada com a barbárie representada pela “ruína comum das classes em 

luta” de que falava o Manifesto Comunista.   
168

 A assim chamada “saturação lentamente emergente da estrutura global da 

produção de capital rentável” é explicada por Mészáros por meio de uma longa 

nota de rodapé onde se diz que não é que não haja crescimento econômico nos 

países de centro do sistema, mas que este crescimento é atrelado a uma dívida 



389 
 

 
 

- as dificuldades crônicas encontradas na, e 

geradas pela, elevação da renda necessária para 

manter em existência as seções parasitárias do 

capital, às expensas de sua parte produtiva; 

- o perceptível enfraquecimento do poder 

ideológico das instituições manipuladoras (que 

foram originalmente estabelecidas nas 

circunstâncias da expansão econômica do pós-

guerra e seu irmão gêmeo: o “Estado de bem-

estar-social”) em tempo de recessão e crescente 

“desemprego estrutural”. (Ibid., p. 558-60) 

 

 Estas são, finaliza o filósofo, tendências que indicam um 

movimento real de colocação em questão dos limites últimos do capital 

e, portanto, assinalariam a realidade histórica de um “doloroso e 

inescapável” processo de transição aberto às possibilidades da luta de 

classes entre os antagonistas fundamentais da ordem social vigente.  

 

7.5 Linhas gerais sobre a questão do fenecimento do Estado 
 

 O capítulo 13, intitulado Como poderia o Estado fenecer?, 

fecha a segunda metade da parte II de Para além do capital. 

Recentemente, esse capítulo ganhou uma republicação por parte da 

editora brasileira de Mészáros, como apêndice de um novo livro, 

intitulado A montanha que devemos conquistar: reflexões acerca do 

Estado. Os raciocínios desenvolvidos nesses textos revelam uma 

complementariedade entre si e, por isso, acreditamos que merecem ser 

tratados articuladamente. É o que faremos, de forma sucinta, neste 

tópico. Como a reflexão de Mészáros ganha, aqui, um caráter 

                                                                                                                           
cada vez maior. Isto se evidencia precisamente na nota 25 do capítulo 12 de 

Para além do capital, na qual o filósofo húngaro, baseando-se nos estudos dos 

economistas Paul Sweezy e Harry Magdoff, explicita como essa relação entre o 

crescimento econômico e o problema da dívida, tanto interna quanto externa, se 

dá especialmente nos Estados Unidos. Daí, lemos que “a expansão econômica 

global tem sido mais obviamente que nunca dominada pela expansão cada vez 

mais acelerada da dívida. Houve períodos na história do capitalismo em que de 

fato ocorreu, ainda em larga escala, o crescimento para além da dívida, mas a 

referência a eles aqui e agora é um bom exemplo de como se colocar a carroça 

na frente do boi: hoje, neste país [EUA], a dívida é o crescimento, a dívida é o 

motor do crescimento, não um produto secundário do crescimento” (Sweezy e 

Magdoff, apud Mészáros, ibid., idem). 



390 
 

 
 

eminentemente político, sentimos necessidade de desenvolver a 

explanação acerca de suas concepções sobre o Estado e do princípio da 

formulação de sua estratégia política diferenciando-a de algumas das 

concepções políticas atualmente em voga entre os movimentos 

organizados de esquerda. 

 

* 

 

O que é o Estado dentro da ordem do capital? Na ideologia de 

vários dos agrupamentos políticos da esquerda contemporânea a opinião 

que parece predominar é a de que o Estado (materializado em múltiplas 

instituições) seria um aparelho “neutro”, submisso à opinião da maioria 

dos eleitores, capaz de ser democratizado e transformado, de modo a 

passar de instrumento de defesa do capital a órgão propiciador da 

emancipação social. Com base nessa premissa, esses grupos extraem a 

seguinte conclusão: o Estado deve ser disputado por meio da formação 

do consenso de uma larga maioria da população, conservando-se as 

regras e as instituições burguesas, esvaziando-as de seu conteúdo 

particular (capitalista, opressor, etc.) e preenchendo-as com outro, 

“progressista”, o que por sua vez só pode ser feito evitando-se o 

confronto direto entre trabalhadores e capitalistas e conquistando-se, 

mediante alianças com setores da burguesia, maiorias parlamentares 

significativas, que estariam habilitadas a fazer reformas que mudariam a 

natureza do sistema, trazendo à luz uma situação de democratização 

econômica e social e a ampla participação das massas na gestão do 

Estado. De acordo com tal concepção, a democratização seria, 

justamente, a palavra de ordem mais importante, e a divisa “mais 
Estado!” o princípio norteador das ações dos grupos e organizações 

desejosos de uma sociedade, dentro desses parâmetros ideológicos 

formais, “melhor”. Nesse contexto, as reflexões de Mészáros, delineadas 

em A montanha que devemos conquistar: reflexões acerca do Estado, 

batem de frente contra essa visão e fornecem elementos precisos para a 

sua consistente e consequente crítica radical. 

Para o filósofo húngaro, o Estado não é de forma alguma 

neutro, e sim um elemento determinado pelo sistema social ao qual está 

visceralmente ligado, o sistema do capital. Nesse lócus, o Estado tem 

funções bem definidas: “não pode fazer outra coisa senão proteger a 

ordem sociometabólica estabelecida, defendê-la a todo custo [grifo 

nosso], independentemente dos perigos para o futuro da sobrevivência 

da humanidade” (2015, p. 28). O Estado, portanto, na concepção de 



391 
 

 
 

Mészáros, não é um elemento à parte, isolado da totalidade social. Ele é 

intimamente condicionado pelas relações sociais dominantes e atua a 

favor delas, o que significa dizer, em nosso contexto: o Estado em que 

vivemos é o Estado do capital. É para a reprodução do capital, mediante 

a afirmação da “lei do mais forte”, que as intervenções do Estado se 

dirigem
169

.  

É nesse sentido que, segundo o filósofo húngaro,  

 
as formações estatais historicamente dadas do 

sistema do capital devem se afirmar como 

executoras eficazes das regras necessárias para a 

manutenção da ordem sociorreprodutiva 

estabelecida [grifo nosso]. Naturalmente, a “Lei” 

deve ser definida e alterada em conformidade, a 

fim de atender às mudanças nas relações de poder 

e às alterações correspondentes dos antagonismos 

fundamentais inseparáveis do metabolismo de 

reprodução social do capital. Essa maneira de 

impor a legitimidade do Estado é viável por vezes 

em sintonia com as “normas constitucionais” 

[grifo nosso], e outras vezes só através da 

suspensão e violação de todas as regras desse 

tipo [grifo nosso]. O desenvolvimento histórico 

decide qual dos dois deve prevalecer sob as 

circunstâncias dadas e, via de regra, mutáveis. 

(2015, p. 56-7) 

 

Nesse contexto, conforme Mészáros se empenha em explicar, o 

Estado, enquanto corporificação da “Lei”, é uma instância 

substantivamente ilegal em si mesma. Isto é, o Estado do capital, 

enquanto órgão que expressa e executa a “Lei”, pode burlá-la (ou 

modificá-la, ou suplantá-la, etc., de modo “constitucional” ou não) 

                                                           
169

 A teorização sobre a lei do mais forte efetuada por Mészáros é, aqui, ao que 

parece, retirada dos Grundrisse, onde Marx afirma que: “cada forma de 

produção gera as suas próprias relações jurídicas, a sua forma de governo, etc. 

Muita ignorância e muita incompreensão se revelam no fato de se relacionar 

apenas fortuitamente fenômenos que constituem um todo orgânico [...]. Aos 

economistas burgueses parece-lhes que a produção funciona melhor com a 

polícia moderna do que, por exemplo, com a aplicação da lei do mais forte. 

Esquecem-se apenas de que a „lei do mais forte‟ também constitui um direito e 

que é esse direito que sobrevive, com outra forma, naquilo a que chamam 

„Estado de direito‟” (1979, p. 34-5). 



392 
 

 
 

sempre que o sistema assim o exigir, estando, nesse sentido, acima da 

lei, fato que atesta, na concepção do filósofo húngaro, a sua incorrigível 

ilegalidade. Daí Mészáros afirmar que 

 
o Estado, com seu poder de ilegalidade, está 

acima da lei, em primeiro lugar, graças à 

realidade autolegitimadora da lei do mais forte. 

Caso contrário, ele não poderia agir de forma 

ilegal até mesmo passando por cima de sua 

própria força policial, violando os estatutos 

constitucionais relevantes quando isso se adequa 

às circunstâncias em mudança. Estar acima da lei 

[...] é o significado fundamental da ilegalidade 

incorrigível do Estado. A ilegalidade incorrigível 

do Estado reside em sua constituição mais íntima 

como árbitro soberano sobre a lei e, portanto, 

acima da lei. (Ibid., p. 58) 

 

Ou seja, para Mészáros, a própria “legalidade” do Estado não é 

fundada sobre outra coisa que não algo por si mesmo ilegal, ou seja, a 

lei do mais forte, que é expressão, nesse caso, da classe social mais 

forte, do conjunto de relações sociais, econômicas e políticas mais 

fortes, numa palavra, do capital enquanto controlador do 

sociometabolismo humano, que, mediante o Estado, faz e desfaz da 

“Lei” de acordo com as necessidades inerentes a cada etapa do seu 

desenvolvimento histórico. É essa determinação, finalmente, que atribui 

ao Estado a sua tarefa precípua, qual seja, realizar a “correção” de 

alguns “defeitos estruturais” do sistema do capital
170

, especialmente, a 

“necessária centrifugalidade autoexpansionista de seus microcosmos 

reprodutivos materiais” (2015, p. 104). 

Nesse sentido, a montanha que devemos conquistar do título do 

referido livro (e “conquistar”, aqui, deve ser lido no sentido de superar, 

de ir além de e de afirmar a comunidade humana emancipada), diz 

                                                           
170

 Por tal razão, Mészáros considera o Estado como mediação constituinte da 

própria base material do sistema do capital, e não como sua mera 

superestrutura. Esse aspecto do pensamento do filósofo húngaro é bem 

salientado por Ricardo Antunes quando afirma que “o Estado moderno é 

entendido [por Mészáros] como uma estrutura compreensiva de comando do 

capital, um pré-requisito para a conversão do capital num sistema dotado de 

viabilidade para a sua reprodução, expressando um momento constitutivo da 

própria materialidade [grifo nosso] do capital” (2002, p. 18-9). 



393 
 

 
 

respeito não somente ao Estado do capital, mas ao sistema do capital, 

que determina o Estado para que este efetive, mediante complexas e 

multifacetadas ações (muitas delas aparentemente “benéficas” para o 

mistificado, e irreal, “bem comum”), a coesão do fluxo de suas unidades 

materiais, a fim de realizar os objetivos fetichistas de exploração, 

acumulação, expansão e autorreprodução inerentes ao sistema. Mas, 

além disso: a montanha que devemos superar é algo ainda mais 

tortuoso: isto é, o próprio processo de auto-alienação do trabalho 
enquanto tal e o Estado enquanto tal, realidades sociometabólicas mais 

gerais das quais o sistema do capital e seu Estado são uma expressão 

particular.  

Vale sublinhar, nesse ponto, que, na visão de Mészáros, essa 

superação só pode ser feita por meio de uma revolução social, ou, para 

usar um termo caro ao filósofo húngaro, retirado das obras de Marx e 

Engels e afirmado em Para além do capital: uma“revolução 

permanente”
171

, capaz de “prover e constantemente melhorar o modo de 

controle positivamente autodeterminado da ordem socialista” (2002, p. 

911). 

                                                           
171

 Sobre a revolução permanente, ver Marx e Engels (2010). A esse respeito, 

também é interessante ver a caracterização que Michael Löwy faz do tema no 

Prefácio de Lutas de classes na Alemanha. Segundo o autor brasileiro, Marx e 

Engels, ao estabelecerem a proposta da revolução permanente, em 1850, 

defendiam que os comunistas alemães trabalhassem para “construir uma aliança 

do proletariado alemão com as forças democráticas da pequena burguesia, 

contra a coalizão reacionária entre a monarquia, os proprietários fundiários e a 

grande burguesia. Entretanto, essa coalizão democrática é concebida como um 

momento transitório em um processo revolucionário „permanente‟, até a 

supressão da propriedade burguesa e o estabelecimento de uma nova sociedade 

sem classes – não somente na Alemanha, mas em escala internacional. Para 

isso, seria necessário que os operários formassem seus próprios comitês, seus 

governos revolucionários locais, e sua guarda proletária armada. Nada disso era 

possível na Alemanha de 1850 – o erro de avaliação de Marx e Engels é 

evidente, e eles próprios vão se dar conta do equívoco alguns meses mais tarde. 

No entanto, existe uma semelhança impressionante com o que vai se passar, 

num outro contexto histórico, claro, na Rússia em 1917: conselhos operários, 

guarda armada proletária, duplo poder, revolução em permanência até a 

supressão da propriedade capitalista [grifo nosso]” (2010, p. 19). A concepção 

de Mészáros incorpora o essencial do espírito dessa proposta, mas com algumas 

modificações (determinadas pela conjuntura histórica concreta atual), como 

veremos a seguir. 



394 
 

 
 

Mas em que consiste tal revolução? E como pode o Estado 

enquanto tal fenecer? Para esclarecer esses pontos, é preciso considerar, 

em primeiro lugar, os sete tópicos que o filósofo húngaro acredita serem 

fundamentais da teoria política marxiana, a saber: 1) o Estado deve ser 

transcendido por meio de uma transformação radical de toda a 

sociedade, e não meramente abolido por medidas políticas ou técnico-

administrativas; 2) a revolução socialista não pode ser simplesmente 

política, e sim social; 3) essa revolução social deve superar a 

contradição entre parcialidade e universalidade que as revoluções 

políticas do passado somente reproduziram; 4) o sujeito social capaz de 

realizar uma revolução/emancipação com esse caráter é o proletariado 

(ou, para mencionar outro termo que Mészáros frequentemente utiliza: o 

trabalho enquanto antagonista estrutural do capital); 5) as lutas 

políticas e as lutas socioeconômicas devem constituir uma unidade 
dialética; 6) a falta de condições objetivas para uma revolução desse 

tipo – isto é, social e que supere a contradição entre a parcialidade e a 

universalidade - “pode apenas levar adiante as políticas dos adversários 

na eventualidade de uma conquista prematura do poder” (2015, p. 121); 

e 7) a revolução social bem-sucedida é aquela que não se restringe ao 

âmbito local ou nacional, e sim global/universal. 

Desse modo, partindo das reflexões estabelecidas por Marx, 

Mészáros passa a desenvolver o seu raciocínio de cunho teórico-

revolucionário. Um dos pontos sobre o qual o filósofo se detém, nesse 

contexto, diz respeito aos limites da ação meramente política (embora 

ela seja necessária, como prática negativa). Pois a práxis 

revolucionária/emancipadora é aquela que, justamente, não se restringe 

às possibilidades de intervenção mediante o Estado revolucionário (de 

transição) mas supera a política e o Estado, afirmando a livre 

associação de produtores. Uma revolução simplesmente política – sem a 

sua contrapartida, a revolução social – transita apenas na órbita do 

Estado, da parcialidade, sem necessariamente superar a contradição que 

esta mantem com a universalidade do capital.  

Assim, a ação no âmbito político, dentro da teoria marxiana 

(que Mészáros, aqui, endossa), tem um caráter sumamente negativo, ou 

seja, “é adequada para realizar as funções destrutivas da transformação 

social – tal como a „abolição da escravidão assalariada‟, a expropriação 

dos capitalistas, a dissolução dos parlamentos burgueses, etc.” (Ibid., p. 

127), mas o fundamental, diz o filósofo húngaro, são as tarefas de cunho 

positivo, isto é, que realizam, na prática, a reestruturação radical do 

sociometabolismo humano. A combinação de atividade revolucionária 



395 
 

 
 

política e social (sendo esta instância o momento predominante do 

processo), feita pelo trabalho enquanto antagonista estrutural do 

capital,numa escala de tempo relativamente ampla – “quinze, vinte, 

cinquenta anos” (Cf. Marx, apud Mészáros, ibid., p. 130) - é essencial 

no pensamento de Mészáros
172

. 

 Se a revolução é política e social, com a dimensão social como 
o momento predominante, e se a práxis revolucionária social é 

afirmativa ao passo que a política é negativa, pode-se concluir que a 

atividade política é algo que tende a ser descartado ao longo da 

transição para a formação da livre associação dos produtores, isto é, o 

comunismo. A seguinte passagem de Marx, citada por Mészáros, é 

lapidar nesse sentido:  

 
Já que o proletariado, durante o período da luta 

para derrubar a velha sociedade, ainda age com 

base na velha sociedade e, consequentemente, no 

interior de formas políticas que pertencem mais 

ou menos àquela sociedade, durante este período 

de luta, ele ainda não atinge sua estrutura final, e 

para realizar a sua libertação ele emprega meios 

que serão depois descartados após a libertação 

(Marx, apud Mészáros, 2015, p. 158). 

 

Essa atividade revolucionária, utilizando “meios que serão 

depois descartados após a libertação”, necessita se relacionar 

dialeticamente com a formação das mediações alternativas por meio das 

quais os produtores associados serão capazes de assumir 

conscientemente a direção do processo de reprodução sociometabólica 

da humanidade. A efetivação dessas mediações, como dissemos, exige 

                                                           
172

 Essa perspectiva temporal de luta política a longo prazo, inerente ao 

pensamento de Marx, também é salientada por Herbet Marcuse em seu Prólogo 

a O18 de Brumário de Luís Bonaparte. Marcuse sublinha bem a polêmica 

política na qual Marx está inserido quando diz que “já em 1850, diante do 

Comitê Central de Londres, Marx havia se voltado contra uma minoria que, „no 

lugar da visão crítica‟, colocava uma „visão dogmática‟ e, no lugar da avaliação 

materialista, colocava uma avaliação idealista a situação [daí, Marx asseverar]: 

„Enquanto nós dizemos aos trabalhadores: „Vós deveis arrostar quinze, vinte, 

cinquenta anos de guerras civis e entre nações para transformar não só as 

condições imperantes, mas também a vós mesmos e capacitar-vos para a 

dominação política‟, vós dizeis, ao contrário: „Devemos chegar imediatamente 

ao poder...‟” (2011, p. 13).  



396 
 

 
 

uma escala de tempo relativamente longa, até que a forma da divisão do 

trabalho historicamente herdada seja completamente reestruturada, 

passando da sua organização hierárquica fetichista controlada pelo 

capital a uma dinâmica cada vez mais calcada na horizontalidade 

comandada pela livre associação dos produtores. 

Mas, aqui um problema fundamental, como traduzir a 

necessidade de superação do sistema do capital (no qual o Estado se 

insere) numa “divisa revolucionária” capaz de ser inscrita na bandeira de 

um movimento social e politico radical, de cunho socialista, 

determinado e inserido num contexto histórico específico e imediato? 

Existe, aqui, segundo o filósofo húngaro, um “conflito de 

temporalidades” (2015, p. 162), envolvendo as lutas “a curto prazo” e as 

lutas de “longo prazo”, que é preciso ser superado. Mészáros formula a 

questão precisamente a partir dos seguintes termos: “como reconhecer, 

por um lado, as demandas da temporalidade imediata sem ser por elas 

aprisionado; e, por outro, como permanecer firmemente orientado para 

as perspectivas históricas últimas do projeto marxiano sem se afastar 

das determinações candentes do presente imediato?” (Ibid., p. 163-4). 

Esse conflito, diz o filósofo, se resolve pela afirmação das 

mediações materiais de poder autônomo dos trabalhadores, capazes de 

unir dialeticamente as lutas de cunho imediato e as lutas afirmativas, 

finais, de caráter emancipador radical
173

. Para o cumprimento de tal 

                                                           
173

 Mészáros, neste ponto de seu ensaio, polemiza com as concepções expressas 

por Marx (1978), em seu célebre opúsculo Salário, preço e lucro. Nesse texto, o 

filósofo alemão, ao discutir as possibilidades e limites da ação sindical, suas 

lutas de caráter imediato, explica que “os sindicatos trabalham bem como centro 

de resistência contra as usurpações do capital. Falham em alguns casos, por usar 

pouco inteligentemente a sua força. Mas são deficientes, de modo geral, por se 

limitares a uma luta de guerrilhas contra os efeitos [grifo nosso] do sistema 

existente, em lugar de, ao mesmo tempo, se esforçarem para mudá-lo, em lugar 

de empregarem suas forças organizadas como alavanca para a emancipação 

final da classe operária, isto é, para a abolição definitiva do sistema de trabalho 

assalariado” (1978, p. 99). Daí a proposta marxiana de que “em vez do lema 

conservador de: „Um salário justo para uma jornada de trabalho justa!‟, [a 

classe operária] deverá inscrever na sua bandeira esta divisa revolucionária: 

„Abolição do sistema de trabalho assalariado!‟” (Ibid., idem). O que Mészáros 

desconfia, em relação a tal proposta, está no fato de como Marx aí busca 

resolver o conflito de temporalidades existente entre as lutas de curto prazo 

(imediatas, salariais, etc.) e as lutas de longo prazo (revolucionárias, de 

superação do capital). Esse conflito, no entender do filósofo húngaro, não pode 

ser resolvido (como, segundo ele, Marx o faz, em Salário, preço e lucro) com a 



397 
 

 
 

tarefa, diz Mészáros, será necessário à força revolucionária 

“simultaneamente „negar‟ o Estado e atuar no seu interior” (2015, p. 

164). Portanto, agir dentro e fora do âmbito institucional, com vistas a 

articular as lutas imediatas e finais dos trabalhadores, e desencadear o 

processo de transição socialista. Mas isso não significa, e que fique aqui 

bem sublinhado, disputar o Estado ou qualquer outra das mediações 

(supostamente “neutras”) do sistema do capital, à maneira da social-

democracia ou de suas versões empobrecidas, e sim algo mais sutil e 

ricamente determinado
174

.  

Cremos que o que deve ser explicado, fundamentalmente, nesse 

ponto, é o seguinte: o Estado precisa ser negado, mas o princípio da 

negação do Estado não pode ser feito a partir de seu interior, e sim por 

meio da afirmação das mediações alternativas de luta dos 

trabalhadores com caráter de poder autônomo e paralelo em relação ao 
poder do capital

175
. Não se trata, portanto, de “disputar” o Estado, como 

                                                                                                                           
mera afirmação do objetivo final, como divisa revolucionária, na bandeira dos 

sindicatos da classe operária, em detrimento dos objetivos das lutas de caráter 

imediato, e sim pela afirmação das mediações que podem, em sua forma 

constitutiva, sintetizar ambos os objetivos de luta. Daí a referência feita por 

Mészáros, por exemplo, aos Conselhos Operários, a que faremos menção mais 

à frente.  
174

 Vale a pena ler, nesse sentido, as críticas de Mészáros a Kautsky, a Bernstein 

e ao eurocomunismo feitas em O poder da ideologia (2004). 
175

 Como dissemos anteriormente, Mészáros cita, como um exemplo dessas 

mediações alternativas, os Conselhos Operários. Vale a pena, neste contexto, 

mais uma vez, rever a passagem de Lukács usada pelo autor de Para além do 

capital para se referir a tais mediações: “O Conselho Operário [...] na situação 

após a ditadura, deveria superar a separação burguesa entre o legislativo, 

executivo e judiciário; da mesma forma, na luta pelo poder, é chamado a pôr 

fim à fragmentação espácio-temporal do proletariado, e também a reunir a 

economia e a política na verdadeira unidade da atividade proletária, e dessa 

maneira ajudar a reconciliar a oposição dialética do interesse imediato e do 

objetivo final” (Lukács, apud Mészáros, 2006, p. 260). Note-se que, em relação 

à função estratégica do Conselho Operário, seu papel fundamental é 

considerado para os momentos após a ditadura (portanto, após a revolução 

socialista), como superação da separação burguesa entre o legislativo, executivo 

e judiciário, e para o período de tempo da luta pelo poder (portanto, antes da 

revolução socialista), como meio de se “pôr fim à fragmentação espácio-

temporal do proletariado, e também a reunir a economia e a política na 

verdadeira unidade da atividade proletária”, ajudando a reconciliar, assim, os 

interesses imediatos e finais da luta dos trabalhadores. Cabe dizer, aqui, que o 

Conselho Operário não é preconizado pelo filósofo húngaro como um “ideal” a 



398 
 

 
 

se ele fosse um elemento neutro, que pudesse ser esvaziado de seu 

conteúdo de classe (a favor do capital!) e preenchido por outro, de teor 

socialista. Trata-se, em verdade, de, atuando dentro e fora da instituição 

estatal, com base nas mediações de poder autônomo dos trabalhadores, 

ircontra o Estado do capital, quebrá-lo e, simultaneamente, agir no 

sentido de fazer fenecer o Estado enquanto tal (neste caso específico, 

isso significa o Estado que se forma após a revolução socialista). 

                                                                                                                           
ser imposto à práxis hodierna das organizações de esquerda, mas como um 

exemplo historicamente válido e adequado com a proposta emancipadora 

radical que aqui se discute. Claro está que, em cada contexto histórico 

específico, será preciso que os revolucionários encontrem, inventem, forjem as 

mediações de luta necessárias para a transformação do sistema, de acordo com 

os princípios gerais que a tradição teórica marxista busca sintetizar com base na 

experiência histórica de luta dos trabalhadores. Considerando-se tais 

afirmações, constata-se que Mészáros retoma, a seu modo, a concepção de Marx 

e Engels da revolução em permanência, mantendo, salvo engano de nossa parte, 

seus elementos fundamentais, mas eliminando os traços “datados” (por 

exemplo, a questão da aliança com setores burgueses) e introduzindo aspectos 

que considera não plenamente desenvolvidos pela teoria original, como, por 

exemplo, a questão da divisão e da fragmentação interna à classe trabalhadora, 

que o filósofo enfatiza tanto em O poder da ideologia, quanto em Para além do 

capital – de nossa parte, a esse respeito, acreditamos que o tema da 

fragmentação da classe trabalhadora revela muito das inovações feitas por 

Mészáros na teoria da transição socialista, inovações essas realizadas num 

diálogo crítico com as formulações de Marx contidas em A guerra civil na 

França (2011), o que significa também, salvo engano de nossa parte mais uma 

vez, por tabela, uma interlocução com as limitações da teoria da transição 

lenineana delineada em O Estado e a revolução (1980a). Além disso, outro 

ponto deve ser, aqui, frisado: na elaboração conceitual mészáriana, não se trata 

mais de tentar combinar “tarefas burguesas em atraso” com a revolução 

socialista, como nas formulações das décadas de 1840 e 1850, mas de sintetizar 

dialeticamente os combates visando a fins imediatos dos trabalhadores com as 

batalhas de âmbito geral referentes à emancipação humana. Ressalte-se, ainda, 

que, de acordo com o filósofo húngaro, a afirmação dessas mediações 

alternativas de luta deve andar a par e a passo com uma imprescindível 

atividade de cunho formativo/educacional, por meio da qual os trabalhadores 

possam apreender teoricamente o ser do capital, o inimigo supremo a ser 

derrotado no processo revolucionário. É preciso, por fim, para não deixar 

nenhuma margem a dúvidas, concluir esta nota sublinhando a abissal diferença 

entre a estratégica político-revolucionária defendida por Mészáros em seus 

escritos e a famigerada “estratégia democrático e popular”, tão em voga no 

Brasil atual e bem caracterizada e criticada, como dissemos antes, por Mauro 

Iasi em suas pesquisas.  



399 
 

 
 

Daí a necessidade de, segundo Mészáros:  

 
1) instituir órgãos não estatais de controle social e 

crescente auto-administração [este, repetimos, o 

momento predominante da práxis revolucionária 

socialista] que podem cada vez mais abarcar as 

áreas de maior importância da atividade social 

[...]; e, conforme permitam as condições, 2) 

produzir um deslocamento consciente nos 

próprios órgãos estatais – em conjunção com (1) e 

através das mediações globais e internamente 

necessárias – de modo a tornar viável a realização 

das perspectivas históricas últimas do projeto 

socialista (2015, p. 164) 

 

Desse modo, o momento predominante da práxis revolucionária 

socialista, a revolução social, que “institui órgãos não estatais de 

controle social e crescente auto-administração” por parte dos produtores 

associados, anda, a par e a passo, com a revolução política e a 

determina. É ela, a revolução social, que suprime a forma da atividade 

produtiva controlada pelo capital (hierárquica, fetichista), nega o 

Estado do capital e nega também o Estado pós-revolucionário, no 

sentido de fazê-lo fenecer.  

Assim, a práxis da revolução social, que afirma as novas 

mediações alternativas da transição socialista, não dispensa (e sim 

subordina) a práxis da revolução política (atividade a ser descartada ao 

longo da transição), que, atuando com vistas ao Estado, “produz um 

deslocamento consciente nos órgãos estatais” de modo a “tornar viável a 

realização das perspectivas históricas últimas do projeto socialista”. 

Quebra-se, dessa maneira, o Estado do capital e promove-se o 

fenecimento do Estado enquanto tal, mediante a reestruturação completa 

do processo de produção e reprodução sociometabólica da humanidade. 

Práxis revolucionária negativa se articula com práxis revolucionária 

afirmativa, sendo esta, repetimos mais uma vez, o momento 
predominante da atividade revolucionária como um todo. 

Aqui, sobretudo, é preciso frisar um ponto importante: de 

acordo com o pensamento de Mészáros, como deve agora estar claro, o 
Estado não é superado de uma vez, isto é, de modo imediato, como um 

prédio que se coloca abaixo mediante implosão ou demolição súbita e 

instantânea. Ele é, isto sim, transcendido na mesma medida em que são 

construídas as mediações não estatais de controle social e auto-



400 
 

 
 

administração dos produtores associados, num movimento (que não 

pode ser entendido de forma linear) que combina dialeticamente a 

retirada das velhas estruturas e a inserção das novas, de tal maneira que, 

no final do processo, nada reste do antigo “edifício”. 

Vê-se, assim, como as ideias desenvolvidas em A montanha que 

devemos conquistar (e, obviamente, em Para além do capital)retomam 

e complementam as reflexões estabelecidas por Mészáros em outra 

grande obra sua, O poder da ideologia. Aí, o filósofo húngaro, 

enfrentando as questões que aqui mencionamos (a necessidade de 

superação do sistema do capital, o processo de transição socialista, as 

lutas negativas e afirmativas, o fenecimento do Estado, o problema da 

combinação dialética das lutas imediatas e de longo prazo), entre outras, 

apresenta uma proposta que, em termos de teoria revolucionária, 

consideramos extremamente fecunda: a combinação dialética entre os 

pensamentos políticos de Lenin e Rosa Luxemburgo. 

Como já nos detivemos, em capítulo anterior, na referida síntese 

teórica, frisaremos, aqui, apenas um ponto que nos parece fundamental 

da elaboração original: de acordo com o filósofo húngaro, no 

enfrentamento dos problemas acima citados, a síntese entre as teorias de 

Lenin e Rosa Luxemburgo teria, como momento predominante, a 

proposta luxemburgueana, tomada como verdade geral da nova 

formulação, válida no que toca à perspectivahistórica de longo prazo, 

que estabelece que a consciência comunista de massa surge através de 

um longo processo de enfrentamento prático contra a ordem do capital, 

no qual as condições econômicas são revolucionadas pelas massas (que 

têm direito a errar – e, de fato, erram - nesse processo
176

), num 

movimento onde a revolução política serve como meio, mas não como 

objetivo supremo. Dentro dessa perspectiva, as massas aprendem a usar 

o poder usando o poder
177

, numa revolução posta, em seus momentos 

iniciais, pelas próprias contradições do capital (na forma da greve de 

massas) e depois organizada, orientada, dirigida pelos trabalhadores no 

rumo da transição socialista. 

Por outro lado, a perspectiva lenineana, que envolve “a 

necessidade de uma ação política centralmente organizada, disciplinada 

e taticamente viável” (2004, p. 412), que o líder bolchevique denominou 

de “centralismo democrático”, também é acolhida por Mészáros, mas 

flexibilizada e situada, como formulação determinada para contextos 

                                                           
176

 Sobre isso, ver Luxemburgo (2011a). 
177

 Ver, a esse respeito, Luxemburgo (2011b). 



401 
 

 
 

específicos, no interior da elaboração mais ampla, de base 

luxemburgueana, adequada à realidade global atual do sistema do 

capital
178

.  

 

* 

 

Antes de encerrar a análise dos temas delineados em A 

montanha que devemos conquistar, é preciso fazer menção a uma 

referência básica de Mészáros que, a nosso ver, esclarece toda a sua 

concepção a respeito da questão do fenecimento do Estado. Trata-se da 

                                                           
178

 O momento lenineano da reflexão de Mészáros talvez seja bem visualizado a 

partir da consideração da proposta efetuada pelo líder bolchevique de que, no 

processo de revolução socialista, deve-se saber combinar “formas legais e 

ilegais, parlamentares e extraparlamentares de luta”, o que não significa, a nosso 

ver, a concepção vulgar de disputar o Estado, e sim ter em mente que “a 

experiência de uma série de revoluções, se não de todas, testemunha a particular 

utilidade em tempos de revolução de combinar a ação de massas fora do 

parlamento reacionário com uma oposição simpatizante da revolução (ou, 

melhor ainda, que apoia francamente a revolução) dentro do parlamento”. Ver, a 

esse respeito, o famoso opúsculo A doença infantil do “esquerdismo” no 

comunismo, no qual Lenin (1980b) critica demolidoramente os sectários que 

descartam, por princípio (eis aí a expressão de sua “doença infantil”), a atuação 

política no interior das instituições burguesas. Acreditamos que a realpolitik 

revolucionária de Lenin, calcada, como bem disse Lukács, na “visão 

fundamental da atualidade da revolução” (2012, p. 95) é um elemento 

constituinte da influência exercida pelo grande líder revolucionário russo sobre 

o pensamento do autor de A montanha que devemos conquistar. Além disso, no 

contexto das formulações mészárianas sobre a teoria da transição e a estratégia 

revolucionária, é importante assinalar que a importante questão do partido 

revolucionário não passa despercebida pelo filósofo. Por exemplo, numa 

entrevista, quando perguntado “qual o papel do partido revolucionário?”, 

Mészáros asseverou: “Nesta dinâmica [de crise estrutural do sistema do capital], 

as forças parlamentares da política devem se articular, não de forma autônoma e 

auto-suficiente, mas com as forças extraparlamentares. Essa 

extraparlamentariedade não significa opor-se ao partido (...). A reestruturação da 

política, no sentido social, deve se manifestar dessa forma (...), as forças 

extraparlamentares devem agir em conjunto com as forças políticas, isto é, os 

partidos”(2009b, 158). Tentamos desenvolver algumas reflexões a respeito 

desse tema na obra de Mészáros, de modo bastante sumário e imperfeito, em 

Cherobini (2011) e Cherobini (2012). Acreditamos que essas (entre outras) 

concepções estão no cerne da proposta de síntese dialética entre os pensamentos 

de Lenin e Luxemburgo. 



402 
 

 
 

citação de Goethe tomada como epígrafe da segunda parte da Parte II de 

Para além do capital. Leiamos o que diz a referida passagem tirada da 

obra do célebre escritor alemão: 

 
Em Frankfurt, como na maior parte das cidades 

velhas, existia a prática de ganhar espaço em 

prédios de madeira fazendo não apenas o 

primeiro, mas também os pisos mais altos, se 

projetarem sobre a rua, o que incidentalmente 

tornava as ruas, principalmente as estreitas, 

sombrias e depressivas. Finalmente foi feita uma 

lei permitindo que apenas o primeiro andar de 

uma casa nova de projetasse para fora do terreno, 

enquanto os andares superiores deveriam se 

manter nos limites do terreno do térreo. Para 

evitar perder o espaço que se projetava sobre a rua 

no segundo andar, meu pai contornou esta lei, 

como outros o tinham feito antes dele, escorando 

as partes mais elevadas da casa, tirando um andar 

depois do outro, da base para cima, enquanto ele 

introduzia a nova estrutura, de tal modo que, 

apesar de ao fim nada da velha casa ter restado, o 

prédio totalmente novo poderia ser considerado 

mera renovação.” (2002, p. 515) 

 

A explicação direta e conclusiva de tal imagem se situa no fim 

do capítulo 13 de Para além do capital, quando Mészáros, levando em 

consideração toda a sua teorização anterior a respeito do fenecimento do 

Estado, faz o seguinte comentário, que, pela sua importância no 

contexto da argumentação, merece ser transcrito na íntegra: 

 
O processo de transformação socialista – 

precisamente porque deve abarcar todos os 

aspectos da inter-relação entre capital, trabalho e 

Estado – é concebível apenas como uma forma de 

reestruturação transitória no poder das mediações 

materiais herdadas e progressivamente alteráveis. 

Como no caso do pai de Goethe (mesmo que por 

razões muito diferentes), não é possível colocar 

abaixo o prédio existente e erigir outro com 

fundações completamente diferentes em seu lugar. 

A vida deve continuar na casa escorada durante 

todo o curso da reconstrução, “retirando um andar 



403 
 

 
 

após o outro de baixo para cima, inserindo a nova 

estrutura, de tal modo que ao final nada deve ser 

deixado da velha casa”. Na verdade, a tarefa é 

ainda mais difícil do que esta. Pois a estrutura de 

madeira em deterioração do prédio também deve 

ser substituída no curso de retirada da humanidade 

da perigosa moldura estrutural do sistema do 

capital. (Ibid., p. 599) 

 

Acreditamos que tais passagens concluem de forma lapidar a 

concepção de Mészáros acerca do processo de fenecimento do Estado a 

que corresponde o movimento de transição socialista em direção à 

emancipação humana
179

. 

 

7.6 Adentrando a compreensão da crise estrutural do capital atual 

 

                                                           
179

 Frequentemente observamos grupos e organizações de esquerda a 

comemorar “conquistas”, de cunho democratizante, no plano do Estado do 

capital. Se considerarmos seriamente as proposições teóricas de Mészáros, 

concluiremos que não devemos nos empolgar, nem superestimar, essas 

aparentes “vitórias” (que não ultrapassam o âmbito das lutas de caráter 

defensivo). Para os trabalhadores, o Estado do capital não é amigo, nem pode 

ser disputado como se neutro fosse. O Estado é apenas mais uma mediação que, 

juntamente com as demais mediações que compõem o sistema do capital, se 

processa no sentido de manter a exploração do trabalho excedente e o controle 

hierárquico e fetichista do metabolismo social humano. Se é verdade que as 

lutas de cunho defensivo e negativo têm a sua manifesta importância, também é 

verdade que o que garante a sua real efetividade ou fecundidade no sentido 

socialista é a sua articulação concreta com as lutas de caráter ofensivo e 

afirmativo, que se dão fora do âmbito do Estado, contra o capital e contra seu 

Estado, e no objetivo de afirmar as organizações de poder autônomo dos 

trabalhadores. Nesse sentido, as “vitórias” podem rapidamente se converter em 

amargas derrotas se não forem amparadas por uma práxis transformadora 

adequada e balizada por uma estratégia revolucionária consequente. O que do 

Estado vem para os trabalhadores não pode ser motivo de nenhuma ilusão. A 

emancipação política, de fato, não é a emancipação humana – conforme Marx 

(2010). Aqui, vale o alerta do poeta paraibano Augusto dos Anjos, quando fala 

que “a mão que afaga é a mesma que apedreja”. A mão do Estado (que não é 

outra coisa que não uma extensão da mão do capital), que se dispõe a regular 

“beneficamente” as nossas demandas mais urgentes e essenciais, é a mesma 

que, sem titubear, vai nos apedrejar tão logo o sistema do capital assim o 

determine para o atendimento de seus fins sociorreprodutivos auto-expansivos. 



404 
 

 
 

 A Parte III de Para além do capital é dedicada ao estudo e à 

compreensão da crise estrutural do sistema do capital. Formalmente, 

Mészáros não estabelece nenhuma distinção entre os sete capítulos que 

compõem a referida seção de seu livro. No entanto parece sugerir uma 

sutil diferenciação ao mencionar que os capítulos que vão de 17 a 20 

“examinam os parâmetros estruturais do capital à luz das transformações 

históricas do século XX, comparando-os com as características 

definidoras da alternativa socialista” (2002, p. 50).  

Nesses capítulos, também são analisadas o processo histórico e 

as causas da implosão do sistema soviético, a despeito das tentativas de 

se reformá-lo, bem como a persistência metamorfoseada do capital nas 

sociedades pós-capitalistas, onde continuou “a explorar e a oprimir os 

trabalhadores debaixo de uma grande divisão hierárquica do trabalho 

que operava uma extração politicamente reforçada do trabalho 

excedente à maior taxa possível” (Ibid., idem). Por fim, delineia-se as 

características gerais da teoria da transição socialista, bem como as 

características gerais do sistema comunal de produção. 

 Por essa indicação, compreende-se que os capítulos nos quais a 

especificidade da crise estrutural do capital será tratada são os capítulos 

que vão do 14 ao 16, sendo o 14 de importância central, devido à 

peculiar síntese que aí se realiza entre as concepções de Marx e 

Mészáros sobre o capital. Vejamos como o filósofo húngaro procede em 

sua argumentação.  

No capítulo 14 de Para além do capital, Mészáros efetiva uma 

elaboração conceitual em um plano superior em relação à teorização a 

respeito do capital que havia realizado até então. Talvez se possa dizer 

que o eixo do capítulo se situa na conceituação de trabalho produtivo, 

ou, mais especificamente, na conceituação de trabalho produtivo numa 

sociedade organizada sob a regra do capital e na conceituação de 

trabalho produtivo numa sociedade onde o capital, como relação 

controladora do metabolismo social humano, está ausente. Ao realizar 

tal reflexão, Mészáros articula, junto à teorização desenvolvida nos 

capítulos anteriores, sua compreensão sobre como a questão do valor se 

interliga à sua original conceituação sobre o ser do capital. 

 O filósofo, então, explica que “a completa subordinação das 

necessidades humanas à reprodução do valor de troca – no interesse da 

auto-realização ampliada do capital – tem sido o traço marcante do 

sistema do capital desde o seu início” (Ibid., p. 606). Em seguida, afirma 

que esse traço contrasta radicalmente com as práticas produtivas da 



405 
 

 
 

antiguidade, onde “a riqueza não aparece como a finalidade da 

produção” (Marx, apud Mészáros, ibid., idem), e sublinha que  

 
para tornar a produção de riqueza [em sua forma 

capitalista] a finalidade da humanidade, foi 

necessário separar o valor de uso do valor de 

troca, sob a supremacia do último. Esta 

característica, na verdade, foi um dos grandes 

segredos do sucesso da dinâmica do capital, já que 

as limitações das necessidades dadas não tolhiam 

seu desenvolvimento. O capital estava orientado 

para a produção e a reprodução ampliada do valor 

de troca, e portanto poderia se adiantar à demanda 

existente por uma extensão significativa e agir 

como um estímulo poderoso a ela. (Ibid., idem) 

 

 Para que a dinâmica sociometabólica se estabelecesse dessa 

forma, a organização e a divisão do trabalho tiveram que se alterar 

radicalmente. Lançando mão de exemplos de organizações sociais 

estudadas por Marx em O Capital – em especial, as comunidades 

indianas antigas e o sistema de guildas europeu
180

– Mészáros faz um 

comparativo entre essas sociedades e a sociedade comandada pelo 

capital, concluindo que esta constitui uma forma social de caráter 

excepcional no interior do desenvolvimento histórico humano.  

Utilizando, agora, os Grundrisse, o filósofo húngaro afirma que 

essa excepcionalidade elimina a “unidade da humanidade viva e ativa 

com as condições naturais, inorgânicas de sua troca metabólica com a 
natureza” e se fundamenta na “separação entre essas condições 

inorgânicas da existência humana e sua existência ativa, uma separação 

que está posta completamente na relação entre trabalho assalariado e 

capital” (Marx, apud Mészáros, ibid., p. 608).  

O sistema do capital, portanto, para se estabelecer como modo 

de controle dominante sobre o metabolismo social humano, precisa, 

necessariamente, promover essas “separações artificiais”, especialmente 

entre o homem e as condições da sua sociorreprodução, pois elas 

“constituem os pressupostos necessários do seu próprio modus 

operandi” (Ibid., idem), pressupostos estes que o sistema afirma, no 
plano ideológico, como “determinações que emanam da própria e 

                                                           
180

 Ver, a esse respeito, as referências a Marx feitas entre as páginas 606 e 608 

de Para além do capital.  



406 
 

 
 

inalterável „natureza humana‟” (Ibid., idem). A tarefa a se levar a cabo, 

para a realização da emancipação humana, consiste, justamente, em 

rearticular de novo essa unidade, não como uma retomada das condições 

de vida social existentes antes das “separações artificiais”, mas num 

plano superior do desenvolvimento histórico, onde as contradições 

inerentes ao ser do capital sejam devidamente superadas. 

Após fazer tais considerações, Mészáros se põe a analisar 

algumas dessas “separações artificiais”, que serão decisivas, a seu ver, 

para a correta conceituação a respeito do ser do capital. Uma dessas 

separações diz respeito à propriedade. Assim, diz o filósofo, 

“paralelamente aos processos – e em conjunção com eles – que 

separaram (e alienaram) do sujeito ativo da reprodução social as 

„condições inorgânicas da existência humana‟, o significado de 

„propriedade‟ mudou a ponto de se tornar irreconhecível” (Ibid., p. 610). 

No contexto da forma social do capital, a propriedade ganhou um 

significado capaz de “exercer um papel vital na legitimação das [...] 

relações de produção estabelecidas e do modo dominante de apropriação 

(e expropriação) a elas correspondentes” (Ibid. idem). 

Usando mais uma vez os Grundrisse, Mészáros explica que  

 
originalmente, propriedade não significava mais 

que a relação de um ser humano com suas 

condições naturais de produção pertencentes a 

ele, como suas, e pressupostas junto com o seu 

próprio ser, relações com tais condições como 

pressupostos naturais de seu eu, que formam 

apenas, por assim dizer, seu corpo ampliado. Ele 

realmente não se relaciona com suas condições de 

produção, mas antes tem uma dupla existência, 

tanto subjetivamente, como ele próprio, como 

objetivamente nestas condições naturais não-

orgânicas de sua existência. ... Propriedade 

originalmente significava – em sua forma asiática, 

eslava, clássica antiga, germânica – a relação do 

sujeito que trabalha (que produz ou que se auto-

reproduz) com as condições de sua produção ou 

reprodução enquanto pertencentes a ele. Ela terá 

diferentes formas, portanto, dependendo das 

condições de sua reprodução. A própria produção 

visa à reprodução do produtor dentro de suas 

condições objetivas de existência e em conjunto 

com elas. (Marx, apud Mészáros, ibid., p. 611)  



407 
 

 
 

 

No modo de reprodução social dominado pelo capital, a 

determinação da produção e da propriedade mudam radicalmente. 

Esclarece Mészáros, nesse sentido: 

 
sob o comando do capital, o sujeito que trabalha 

não mais pode considerar as condições de sua 

produção e reprodução como sua propriedade. 

Elas não mais são os pressupostos auto-evidentes 

e socialmente salvaguardados do seu ser, nem os 

pressupostos naturais do seu eu como 

constitutivos da “extensão externa do seu corpo”. 

Ao contrário, elas agora pertencem a um “ser 

estranho” reificado que confronta os produtores 

com suas próprias demandas e os subjuga aos 

imperativos materiais de sua própria constituição. 

Assim, a relação original entre o sujeito e o objeto 

da atividade produtiva é completamente 

subvertida, reduzindo o ser humano ao status 

desumanizado de uma mera “condição material de 

produção”. O “ter” domina o “ser” em todas as 

esferas da vida. Ao mesmo tempo, o eu real dos 

sujeitos produtivos é destruído por meio da 

fragmentação e da degradação do trabalho à 

medida que eles são subjugados às exigências 

brutalizantes do processo de trabalho capitalista. 

[...] A relação social mercantilizada e reificada 

entre os sujeitos produtivos e seu controlador 

agora independente – que, como questão de 

direitos materialmente constituídos e legalmente 

impostos, age como proprietário das condições de 

produção e auto-reprodução dos trabalhadores – 

apresenta-se de maneira mistificada e 

impenetrável. (Ibid., idem) 

 

 Aí verificamos as determinações profundas de a produção da 

riqueza, em sua forma capitalista - isto é, que toma a produção e 

reprodução do capital como objetivo último da humanidade -, se tornar 

o princípio regulador da atividade produtiva, ao invés de o ser a riqueza 

da produção, nos termos definidos por Marx como “a universalidade 

das necessidades, capacidades, prazeres, forças produtivas etc. do 

indivíduo” (Marx, apud Mészáros, ibid., p. 613). 



408 
 

 
 

 Tão logo apresenta essas considerações, Mészáros se põe a 

analisar a questão da produtividade e sua relação com o uso dentro do 

sistema do capital. De acordo com o filósofo húngaro, a emancipação 

humana depende dos avanços da produtividade, não apenas no que se 

refere ao aumento quantitativo do volume da riqueza disponível para a 

sociedade, mas, sobretudo, da elevação qualitativa das realizações 

produtivas no curso do desenvolvimento histórico. O aumento da 

produtividade, por suposto, está intimamente articulado à expansão das 

necessidades e à reprodução ampliada das suas condições de 

satisfação
181

. Nesse sentido, por criar, em razão da sua altíssima 

exigência de produtividade, necessidades que reproduzem a dinâmica 

cada vez mais barbarizante da alienação, o avanço histórico 

representado pelo “estágio capitalista de desenvolvimento produtivo” é, 

segundo Mészáros, 

 
um retrocesso real se considerado em relação ao 

seu impacto na dialética da necessidade e 

produtividade, porque rompe radicalmente a 

relação prévia que prevaleceu, como já 

mencionado, por milhares de anos. Remove – 

como deveria – não apenas as determinações 

limitantes da produção orientada-para-a-

necessidade, mas simultaneamente também a 

possibilidade de controlar as tendências 

destrutivas que emergem da dominação total da 

qualidade pelos imperativos da expansão 

quantitativa ilimitada do capital. Isto explica por 

que a problemática da necessidade, qualidade e 

uso deve ocupar um lugar central na reorientação 

socialista da produção e distribuição. Na verdade, 

o critério orientador da necessidade, a qualidade e 

o uso se aplica a todos os aspectos da produção e 

distribuição socialistas, da satisfação das 

exigências materiais elementares do 

sociometabolismo aos vários esforços que visam 

ampliar as dimensões mais mediadas da 

reprodução cultural. (Ibid., idem) 

 

                                                           
181

 A referência aqui utilizada é A ideologia alemã, onde Marx e Engels afirmam 

que “o primeiro ato histórico é, portanto, a produção dos meios que permitem a 

satisfação dessas necessidades, a produção da própria vida material” (Marx e 

Engels, apud Mészáros, ibid., p. 615). 



409 
 

 
 

 O capital, no entanto, diz Mészáros, reduz a qualidade à 

condição de elemento subordinado à “quantificação redutiva e 

reificante” inerente às suas exigências sociorreprodtivas. Citando, mais 

uma vez, Marx, o filósofo húngaro afirma que 

 
se a mera quantidade do trabalho funciona como 

medida de valor sem qualquer consideração para 

com a qualidade, isto pressupõe que o trabalho 

simples se tornou pivô da indústria. Pressupõe que 

o trabalho foi equalizado pela subordinação do 

homem à máquina ou pela extrema divisão do 

trabalho; que os homens são obliterados pelo seu 

trabalho, que o pêndulo do relógio se tornou uma 

medida tão acurada da atividade relativa de dois 

trabalhadores como o é da velocidade de duas 

locomotivas. Portanto, não devemos dizer que a 

hora de um homem vale a hora de outro homem, 

mas, sim que um homem durante uma hora vale 

tanto quanto outro homem durante uma hora. 

Tempo é tudo, o homem é nada; ele é, na melhor 

das hipóteses, carcaça do tempo. A qualidade não 

mais importa. A quantidade sozinha decide tudo; 

hora por hora, dia por dia. (Marx, apud Mészáros, 

ibid., idem) 

 

 A necessidade de produção e reprodução do capital faz com que 

a vida humana, a sua atividade produtiva e reprodutiva, se torne 

subordinada à quantificação do tempo de trabalho para fins de 

valorização do valor. Daí que “os seres humanos apenas podem se 

encaixar na maquinaria produtiva do sistema do capital como 

engrenagens do mecanismo geral” e suas “qualidades humanas [grifo 

nosso] devem ser consideradas obstáculos à eficácia ótima de um 

sistema que tem suas próprias lógica e medida de legitimação” (Ibid., p. 

616). Por tais motivos, continua o filósofo húngaro, “os mesmos 

critérios, devem ser aplicados na avaliação tanto da performance 

humana como na da locomotiva, desse modo não apenas equalizando, 

mas subordinando a sensível inoportuna humanidade à eficácia pouco 

exigente dos lucrativos procedimentos mecânicos, muito mais 

facilmente administráveis” (Ibid., idem). 

 Nesse contexto, diz Mészáros, o valor da força de trabalho do 

trabalhador produtivo pode ser medido dentro da estrutura capitalista de 

contabilidade com bastante exatidão – levando-se em conta o tempo de 



410 
 

 
 

trabalho socialmente necessário para a produção dos meios que 

garantem a sua subsistência e a de sua família -, ao passo que o “valor” 

(aqui, Mészáros usa o termo entre aspas) auferido aos “constituintes 

improdutivos e parasitários do processo capitalista de produção e 

distribuição (dos manipuladores fraudulentos do mercado de ações aos 

„experts‟ das relações anti-sindicais e agentes publicitários comerciais 

ou políticos) está aberto às mais arbitrárias determinações” (Ibid., idem).  

O filósofo húngaro afirma, nesse contexto, que, quanto mais 

desenvolvido esteja o sistema do capital, “mais pronunciada é a 

mudança na direção dos constituintes não-produtivos e parasitários” 

(Ibid., idem). Aqui, começamos a entrar no cerne da compreensão 

mészáriana do trabalho produtivo e do conceito de capital delineado no 

capítulo 14 de Para além do capital.   

 Para essa teorização, no que concerne à mudança referente à 

“direção dos constituintes não-produtivos e parasitários” do trabalho 

improdutivo no sistema do capital desenvolvido, Mészáros parte da 

compreensão exposta por Paul Baran, que formula a hipótese de uma 

padaria na qual oitenta trabalhadores são produtivos e vinte seriam 

empregados não-produtivos. Segundo o exemplo desenvolvido pelo 

economista marxista, os trabalhadores não-produtivos são empregados 

do seguinte modo: 

 
Cinco são comissionados para mudar 

continuamente as fôrmas dos pães; a um homem é 

dada a tarefa de misturar à farinha uma substância 

química que acelera a perecibilidade do pão; 

quatro homens são contratados para fazer novas 

embalagens para o pão; cinco homens são 

empregados para compor propagandas para o pão 

e distribuí-las pela mídia disponível; um homem é 

designado para vigiar com cuidado as atividades 

de outras padarias; dois homens devem se manter 

em dia com os desenvolvimentos legais da área 

antitruste; e finalmente a dois homens é dada a 

responsabilidade das relações públicas da 

corporação à qual pertence a padaria. (Baran apud 

Mészáros, Ibid., p. 616).   

 

 Mészáros comenta essa passagem da seguinte forma: 

 
Se tivermos em mente que o propósito inerente da 

produção supostamente deve ser a satisfação da 



411 
 

 
 

necessidade humana, se evidencia que nas 

condições prevalecentes, ao contrário, a utilidade 

pode ser perfeitamente igualada à 

antinecessidade, e neste sentido à afirmação 

prática negadora-de-necessidade do antivalor. Ao 

mesmo tempo, os constituintes improdutivos e 

parasitários do sistema podem atuar sem controle, 

na ausência de todo e qualquer padrão objetivo 

para avaliar a contribuição ou não-contribuição de 

tais constituintes à produção da riqueza social. Ao 

contrário, eles próprios podem arbitrariamente 

determinar o curso da distribuição da riqueza em 

virtude de sua posição privilegiada na estrutura de 

comando do capital, como “capitães de indústria” 

ou como guardiães políticos do Estado burguês. 

Desse modo, para piorar, eles podem 

absurdamente elevar a si próprios ao excelso 

status de “criadores de riqueza” de modo a se 

apropriar, de acordo com a grandiosidade desse 

status, de uma porção importante do produto 

social para o qual eles não contribuem com 

absolutamente nenhuma substância. (Ibid., p. 617) 

 

 Analisemos mais pormenorizadamente este ponto. Mészáros, 

aqui, está diferenciando trabalho produtivo deutilidade e trabalho não-

produtivo de utilidade. É isso que permite lançar luz sobre as passagens 

acima citadas. O propósito inerente à produção, diz o filósofo, deve ser a 

satisfação da necessidade humana. É útil, nesse sentido, o trabalho que 

satisfaz a essa necessidade. Mas, no caso mencionado por Baran, que é 

uma situação dada no interior das relações capitalistas de produção, 

vinte por cento dos trabalhadores empregados no processo 

desempenham funções que, do ponto de vista de uma sociedade 

emancipada, são absolutamente supérfluas (por exemplo: trocar as 

fôrmas de pães por formas mais adequadas à produtividade capitalista; 

inserir substâncias químicas que aceleram a perecibilidade do pão; fazer 

embalagens novas para o pão; compor propagandas para a vendabilidade 

do pão; observar o comportamento e as estratégias de padarias 

concorrentes; atuar no âmbito jurídico de modo a favorecer a 

lucratividade da padaria; etc). Note-se que, aqui, a definição de 

Mészáros do trabalho produtivo e improdutivo toma como base, não 

apenas a crítica das mediações reais do capital e suas expressões 

teóricas, mas também e fundamentalmente a comparação entre a 



412 
 

 
 

sociedade onde domina a relação-capital e a sociedade que já se 

emancipou dessa regra. Tal é a forma utilizada pelo filósofo húngaro 

para as conceituações que sua teorização persegue
182

. 

  Desse ponto de vista, as atividades não-produtivas (no sentido 

acima mencionado) não correspondem a necessidades genuinamente 

humanas, isto é, não se voltam a atender às exigências de utilidades 

enquanto valores de uso de uma sociedade emancipada, e sim às 

necessidades (ou utilidades) exigidas para a reprodução do capital, que 

Mészáros nomeia – sempre tomando como base a comparação com a 

sociedade emancipada – de antinecessidades. Ou seja, do ponto de vista 

da sociedade emancipada, as necessidades do capital são, de fato, 

antinecessidades, ou não-necessidades, ou ainda “práticas negadoras-de-

necessidades”, mas, sublinhe-se, negadoras-de-

necessidadesgenuinamente humanas. Daí o complexo conceito de 

antivalor utilizado, nesse contexto, por Mészáros. Antivalor é, aqui, 

também um conceito definido a partir da comparação entre as relações 

produtivas sob o domínio do capital e as relações produtivas da 

comunidade humana emancipada. 

 Lembremos, neste momento, o seguinte. Algumas páginas atrás, 

no capítulo 8 de Para além do capital, Mészáros já havia feito uma 

menção ao conceito de antivalor, menção esta que ajuda a lançar luzes 

sobre a passagem acima citada do capítulo 14. Lá, o filósofo húngaro 

afirmava o seguinte: 

 
No interior da estrutura do sistema 

socioeconômico existente, uma multiplicidade de 

interconexões anteriormente dialéticas são 

reproduzidas sob a forma de perversos dualismos 

práticos, dicotomias e antinomias, reduzindo seres 

humanos a uma condição reificada (pelo que eles 

são reduzidos a um denominador comum, e se 

tornam substituíveis por “locomotivas” e outras 

                                                           
182

 Em seu clássico estudo sobre a determinação social do método (Mészáros, 

2009), o filósofo húngaro deixa bastante claro que o processo de conceituação 

teórica exige não apenas criticar as mediações reais e intelectuais que realizam 

os imperativos do capital, mas também identificar as formas de mediação 

material que deverão estar presentes na “nova forma histórica”, a comunidade 

humana emancipada. Acreditamos que essa orientação em direção ao futuro, 

apreendida diretamente em Marx e que guia o método de Mészáros, acompanha 

a reflexão teórica delineada em Para além do capital desde o início até o final 

do livro, em especial o seu capítulo 14. 



413 
 

 
 

máquinas) e a um status ignominioso de 

“carcaças do tempo”. E já que a possibilidade de 

manifestar na prática e realizar o valor inerente e 

a especificidade humana de todos os indivíduos 

por meio de sua atividade produtiva essencial está 

bloqueada, como resultado desse processo de 

redução alienante (que faz “um homem durante 

uma hora valer tanto como um outro homem”), o 

valor em si torna-se um conceito extremamente 

problemático. Pois, no interesse da lucratividade 

capitalista, não apenas não há espaço para a 

atualização do valor específico dos indivíduos 

[grifo nosso], mas, pior ainda, o antivalor deve 

prevalecer sem cerimônia sobre o valor e afirmar 

sua dominação absoluta como a única relação de 

valor prático admissível, em direta subordinação 

aos imperativos materiais do sistema do capital. 

(Ibid., p. 415) 

 

 Note-se a sutileza do trato que Mészáros dá aos conceitos de 

valor específico dos indivíduos e antivalor. Note-se ainda a forma como 

é desenvolvida a conceituação. O filósofo húngaro extrai seus conceitos 

a partir da confrontação entre a sociedade dominada pelo capital e a 

sociedade onde esta regra está ausente. Só neste caso faz sentido falar 

em “valor específico dos indivíduos”, mas aqui o valor é entendido não 

como categoria inerente ao ser do capital, e sim como categoria inerente 

ao ser do homem.  

Esse “valor inerente”, relacionado com a “especificidade 

humana de todos os indivíduos por meio de sua atividade produtiva 

essencial”, fica bloqueado a partir da imposição do sistema de 

mediações específico que compõe o ser do capital sobre as mediações 

que compõem a atividade produtiva humana. É nesse caso que “não há 

espaço para a atualização do valor específico dos indivíduos”, pois nesse 

caso, o antivalor (isto é, a relação social negadora do valor específico do 

ser do homem, materializada em relações específicas constituintes do 

ser do capital, em especial os elementos não-produtivos imanentes ao 

processo de trabalho que este complexo comanda) deve prevalecer e 

“afirmar sua dominação absoluta como a única relação de valor prático 
admissível”, isto é, como valor referente ao ser do capital. 

Com as luzes que se permite obter a partir da referida passagem 

retirada do capítulo 8, podemos entender que, e aqui retornamos às 

reflexões desenvolvidas no capítulo 14,  



414 
 

 
 

 
se tivermos em mente que o propósito humano 

inerente da produção supostamente deve ser a 

satisfação da necessidade humana, se evidencia 

que nas condições prevalecentes, ao contrário, a 

utilidade pode ser perfeitamente igualada à 

antinecessidade e neste sentido à afirmação 

prática negadora-de-necessidade do antivalor. 

(Ibid., p. 617) 

 

 Ou seja, comparando-se com uma sociedade emancipada, na 

qual a produção deve suprir a satisfação das necessidades humanas, 

verifica-se que o sistema do capital não só subordina essas necessidades 

aos seus objetivos reprodutivos, mas iguala a utilidade à antinecessidade 

(antinecessidades estas, repetimos, consideradas do ponto de vista da 

sociedade emancipada, de onde podem ser entendidas como não-

necessidades, ou como necessidades supérfluas ou mesmo falsas), 

antinecessidades, por fim, ligadas à realização da “prática negadora-de-

necessidade do antivalor”, isto é, do conjunto de relações sociais que 

negam o “valor específico dos indivíduos”, noutras palavras, a 

especificidade humana enquanto “ser auto-mediador da natureza”. 

 É desse ponto de vista que os vinte por cento de trabalhadores 

ligados às atividades listadas com pertencentes à padaria hipotética de 

Baran são, em sentido genuíno, não produtivas, ao passo que as demais, 

caso não fosse a existência e a preponderância da relação capitalista, 

poderiam ser supridoras de necessidades humanas genuínas, são 

produtivas. 

 Os componentes improdutivos do sistema do capital são 

parasitários e, como tais, segundo o filósofo húngaro, 

 
podem atuar sem controle, na ausência de todo e 

qualquer padrão objetivo para avaliar a 

contribuição ou não-contribuição de tais 

constituintes à produção da riqueza social. Ao 

contrário, eles próprios podem arbitrariamente 

determinar o curso da distribuição da riqueza em 

virtude de sua posição privilegiada na estrutura de 

comando do capital, como “capitães da indústria” 

ou como guardiães políticos do Estado burguês. 

Desse modo, para piorar, eles podem 

absurdamente elevar a si próprios ao excelso 

status de “criadores de riqueza” de modo a se 



415 
 

 
 

apropriar, de acordo com a grandiosidade desse 

status, de uma porção importante do produto 

social para o qual eles não contribuem com 

absolutamente nada. (Ibid., p. 617) 

 

 Mais adiante, Mészáros complementa essa explicação, dizendo 

que 

 
extensões posteriores dos constituintes não 

produtivos, que geram antivalor no processo de 

trabalho capitalista, partilham as mesmas 

premissas e são construídas sobre os mesmíssimos 

fundamentos materiais. Elas pertencem àqueles 

“falsos custos e despesas inúteis de produção” que 

são, apesar de tudo, absolutamente vitais para a 

sobrevivência do sistema: uma determinação 

contraditória da qual ele não pode se livrar. (Ibid., 

p. 618) 

 

 Desenvolve-se, assim, a teorização de Mészáros acerca do 

trabalho improdutivo no sistema do capital: os “guardiães políticos do 

Estado burguês” e os “capitães da indústria”, que têm por tarefa 

precípua a direção do processo produtivo e reprodutivo do capital, se 

enquadram nessa categoria, de componentes parasitários do sistema. 

Mészáros usa uma passagem de O Capital a fim de tornar mais explicita 

a função desse tipo específico de parasita: 

 
Em primeiro lugar, o motivo que impulsiona e o 

objetivo que determina o processo de produção 

capitalista é a maior autovalorização possível do 

capital, isto é, a maior produção possível de mais-

valia, portanto a maior exploração possível da 

força de trabalho pelo capitalista. Com a massa 

dos trabalhadores ocupados cresce também sua 

resistência e, com isso, necessariamente a pressão 

do capital para superar essa resistência. A direção 

[grifo nosso] do capitalista não é só uma função 

específica surgida da natureza do processo social 

do trabalho e pertencente a ele, ela é ao mesmo 

tempo uma função de exploração de um processo 

social de trabalho [grifo nosso] e, portanto, 

condicionada pelo inevitável antagonismo entre o 



416 
 

 
 

explorador e a matéria-prima de sua exploração. 

(...) 

Se portanto a direção capitalista é, pelo seu 

conteúdo, dúplice, ela é, quanto à sua forma 

despótica; isso ocorre em virtude da duplicidade 

do próprio processo de produção que dirige, o 

qual, por um lado, é processo social de trabalho 

para a elaboração de um produto e, por outro, 

processo de valorização de capital. Com o 

desenvolvimento da cooperação em maior escala, 

esse despotismo desenvolve formas peculiares. 

Como capitalista, de início, é libertado do trabalho 

manual, tão logo seu capital tenha atingido 

alguma grandeza mínima, com a qual a produção 

verdadeiramente capitalista apenas começa, assim 

ele transfere agora a função de supervisão direta 

contínua do trabalhador individual ou de grupos 

de trabalhadores a uma espécie particular de 

assalariados. Do mesmo modo que um exército 

precisa de oficiais superiores militares, uma massa 

de trabalhadores que coopera sob o comando do 

mesmo capital necessita de oficiais industriais 

superiores (dirigentes, managers), suboficiais 

(capatazes, foremen, overlookers, contre-maîtres) 

os quais, durante o processo de trabalho 

comandam em nome do capitalista. O trabalho da 

superintendência se cristaliza em sua função 

exclusiva. Comparando o modo de produção de 

camponeses independentes ou de artífices 

autônomos com a economia das plantações, 

baseada na escravatura, o economista político 

considera este trabalho de superintendência um 

dos faux frais [custos falsos ou gastos inúteis] de 

produção. Ao considerar o modo de produção 

capitalista, ele identifica em contraposição à 

função de direção, na medida em que deriva da 

natureza do processo de trabalho coletivo, com a 

mesma função em que é condicionada pelo caráter 

capitalista e, por isso, antagônico, desse processo. 

O capitalista não é capitalista porque ele é 

dirigente industrial, ele torna-se comandante 

industrial porque é capitalista. O comando 

supremo na indústria torna-se atributo do capital, 

como no tempo feudal o comando supremo na 



417 
 

 
 

guerra e do tribunal era atributo da propriedade 

fundiária. (Marx, apud Mészáros, ibid., p. 617-8) 
 

 Note-se, então, que os constituintes não produtivos do processo 

de trabalho capitalista, que Mészáros define na sua teorização sobre o 

capital, se compõem dos elementos que têm a tarefa diretora do 

processo, em funções estabelecidas pela própria exploração do trabalho, 

que requerem a presença do capitalista. Daí Mészáros afirmar, com base 

em Marx, que “o capitalista não é capitalista porque é dirigente 

industrial, mas se torna comandante industrial porque é capitalista”.  

É nesse sentido que, segundo o filósofo húngaro, “o conflito 

entre trabalho produtivo e não-produtivo já aparece num estágio muito 

primitivo do desenvolvimento capitalista, mesmo que não possa assumir 

na época de seu surgimento as formas extravagantes hoje familiares” 

(Ibid., p 617). Além disso, de acordo com a argumentação estabelecida 

em Para além do capital, em dado momento histórico do 

desenvolvimento do sistema, “as mudanças quantitativas na extensão da 

dimensão não-produtiva se convertem em um redimensionamento 

qualitativo de toda a estrutura” (Ibid., p. 618). O resultado disso é que o 

funcionamento dos constituintes produtivos do trabalho se torna “cada 

vez mais dependente da manutenção e do crescimento posterior dos 

setores parasitários – dos quais um número crescente de pessoas 

depende para seu sustento, enquanto outros dependem destes na 

qualidade de consumidores de seus produtos” (ibid., p. 618). 

Após as considerações concernentes ao trabalho produtivo e 

improdutivo, Mészáros passa a dissertar sobre outro dos elementos 

determinantes da sua concepção de capital: a determinação vertical do 

processo de trabalho. É uma exigência da reprodução ampliada do 

capital que as jornadas de trabalho ganhem uma determinada 

estruturação tanto horizontal como vertical, mas onde a última dimensão 

seja o momento predominante. A flexibilidade horizontal da 

organização e da divisão do trabalho, segundo o filósofo húngaro, está 

relacionada com a jornada de trabalho do processo de trabalho 

capitalista organizada de forma homogeneizada e com a possibilidade de 

se organizar essas jornadas de trabalho de modo que possam ser 

“arranjadas e supervisionadas lado a lado – por assim dizer, „sob o 

mesmo teto‟, ainda que esparramadas por muitos países – num padrão 

funcionalmente adequado e dinamicamente modificável” (Ibid., p. 622). 

Mas a estruturação vertical é mais importante – o 

“übergreifendes Moment”, dirá Mészáros (Ibid., p. 623) - no que toca à 



418 
 

 
 

exigência de assegurar o domínio e a reprodução do sistema do capital 

em nível mundial. Aqui, diz Mészáros, “é precisamente a capacidade do 

capital de ordenar a multiplicidade das jornadas de trabalho também em 

um padrão vertical/hierárquico que constitui a garantia da 

aplicabilidade segura e da completa difusão do próprio princípio 

organizacional horizontal, junto com as [suas] potencialidades 

produtivas” (Ibid., p. 622). 

Note-se, aqui, um ponto essencial da teorização do filósofo 

húngaro: a conceituação da necessária estruturação hierárquica da 

divisão do trabalho de acordo com as necessidades de reprodução do 

sistema do capital é uma determinação que, do ponto de vista da 

compreensão concreta desse complexo, é tão importante quanto as 

teorias da exploração do trabalho e da mais-valia. Acreditamos que 

este é um momento privilegiado da teorização do filósofo húngaro em 

que se permite compreender a síntese que este realiza entre a sua 

conceituação original do capital com as teorizações de Marx. Nas 

palavras do autor de Para além do capital: 

 
É esta dimensão vertical que corresponde 

diretamente à estrutura de comando do capital, 

sem paralelo na história, cuja função é 

salvaguardar os interesses vitais do sistema 

dominante. O que quer dizer: os interesses em 

assegurar a expansão contínua da mais-valia com 

base na máxima exploração praticável da 

totalidade do trabalho (embora, claro, em 

conjunção com as taxas diferenciais de 

exploração em diferentes países e indústrias 

através dos tempos, conforme se tornem possíveis 

pelas relações de força prevalecentes na estrutura 

global do capital). Tais interesses devem ser 

assegurados graças ao funcionamento adequado 

da estrutura de comando do capital, qualquer que 

seja o escopo e a complexidade da organização 

horizontal (a fragmentação/divisão e a simultânea 

reunificação funcional) do total das jornadas de 

trabalho capitalisticamente utilizáveis. (Ibid., p. 

623) 

 

 Dessa forma, o fator estruturante horizontal pode se expandir, 

em qualquer momento, mas somente até o ponto em que se possa 

controlá-lo a partir da determinação de controle vertical do capital. Para 



419 
 

 
 

Mészáros, a dimensão vertical constitui sempre “o momento 

fundamental na relação entre as duas dimensões, mesmo durante o longo 

período histórico da ascendência do capital, quando uma reciprocidade 

dialética entre os princípios estruturantes verticais e horizontais é 

bastante evidente” (Ibid., p. 623). É digno de nota, nesse contexto, que, 

com o fim da fase histórica de ascendência do capital, o momento 
fundamental se converte em “uma determinação direta unilateral que, 

em última análise, é desagregadora do intercâmbio entre as duas 

dimensões” (Ibid., p. 624), que acaba por marcar os limites estruturais 

do sistema do capital enquanto modo de controle sociometabólico. 

 A determinação do capital discutida a seguir por Mészáros é a 

referente à homogeneização de todas as relações produtivas e 

distributivas inerentes a esse sistema. Aqui, mais uma vez a teorização 

sobre o valor aparece fundida com as reflexões originais de Mészáros 

acerca do capital. 

 A homegeneização de todas as relações produtivas e 

distributivas, preconizada como “condição absoluta da ordem 

sociometabólica controlada pelo capital” (Ibid., idem) depende de uma 

dupla ruptura, na visão do filósofo. Primeiro, a que se verifica entre os 

produtores e o material e instrumentos de sua prática produtiva; e, 

segundo, a ruptura entre valor de uso e necessidade, vinculada à 

generalização da mercadoria, fruto da emergência da primeira ruptura. 

 Nesse momento, Mészáros introduz um ponto muito importante 

na sua teorização, já anunciado em capítulos anteriores, mas que agora 

se torna mais explícito: a determinação do capital como modo de 

controle hierarquicamente estruturado, constituído por um sistema 

específico de mediações, que tem na exploração do trabalho excedente 

a sua determinação mais profunda. A mais-valia é a forma que adquire 

esse trabalho excedente quando explorado dentro das condições 

específicas do capitalismo. Leiamos a formulação do filósofo húngaro a 

esse respeito: 

 
Além disso [isto é, das duas rupturas acima 

mencionadas], é uma determinação estruturante 

vital do sistema que o capital não possa se renovar 

sem apropriação do trabalho excedente da 

sociedade (isto é, sob o capitalismo, a mais-valia 

produzida pelo trabalho vivo mercantilizado com 

o qual o capital deve trocar a massa de 

mercadorias disponível, de modo a realizá-lo 

como valor e começar de novo, em escala 



420 
 

 
 

ampliada, o ciclo capitalista de produção e 

reprodução). (ibid., idem) 

 

 O “trabalho vivo mercantilizado”, nas condições do 

capitalismo, é o trabalho vivo como força de trabalho. Essa força de 

trabalho, vendida pelo trabalhador ao capitalista em troca de um salário, 

é que se “realiza como valor”, no intuito de que o processo recomece 

infinitamente, em escala ampliada, de modo a perpetuar o ciclo 

capitalista de produção e reprodução
183

. 

 Mais à frente, Mészáros segue sua teorização sobre as 

condições do capital no capitalismo afirmando que 

 
os fragmentos das mercadorias que os 

trabalhadores individuais produzem estão tanto 

além do controle deles (como resultado da 

alienação dos meios e materiais da produção) 

como, e ao mesmo tempo, são para eles inúteis, 

devido à sua forma fragmentária, mesmo se 

comparados às necessidades elementares dos 

trabalhadores isolados. Além disso, mesmo a 

singular e única posse real dos trabalhadores – sua 

força de trabalho – não pode se constituir em 

valor de uso para eles, mas apenas para o capital 

que a coloca em movimento. É assim que a dupla 

ruptura entre necessidade e produção se converte 

em uma unidade operacional escravizadora de 

trabalho imensamente poderosa, que afirma a si 

própria pelas injunções e determinações 

interconexas do processo de trabalho, por um 

lado, e pela relação de troca, por outro. Desse 

modo, o sistema do capital é capaz de operar – 

com grande dinamismo e eficácia ao longo da fase 

histórica de sua ascendência – graças à separação 

do trabalho vivo de suas condições objetivas de 

exercício, complementada pela subjugação de 

necessidade e valor de uso às determinações 

reificantes do valor de troca. (Ibid., p. 625)  

  

                                                           
183

 A teorização de Mészáros sobre o trabalho produtivo é mais complexa do que 

o que aqui expomos. Remetemos o leitor interessado em mais informações ao 

capítulo 14 de Para além do capital. 



421 
 

 
 

 Note-se que Mészáros aqui usa a categoria de força de trabalho, 

mercadoria que não pode ter valor de uso para os trabalhadores, e que 

por isso deve ser vendida ao capitalista por um salário determinado, e 

fala dos “fragmentos das mercadorias que os trabalhadores individuais 

produzem”
184

, o que permite inferir que Mészáros não está descartando 

a teorização sobre o trabalho abstrato e o valor desenvolvida por Marx 

em O Capital, mas adaptando-a dentro de uma teorização mais ampla 

sobre o capital, original, de sua própria lavra, e que nos capítulos 

posteriores de seu grande livro se tornará ainda mais explícita, quando o 

filósofo falar das “formas mutantes do capital” vigentes nas sociedades 

de “socialismo realmente existente”, que ele designará como pós-
capitalistas, ou pós-revolucionárias

185
. 

                                                           
184

 A referida homogeneização “orientada para a quantidade e o valor de troca” 

(ibid., p. 629), concernente aos constituintes do sistema do capital, mencionada 

anteriormente tem a ver, justamente, com o processo levado a cabo pelo qual é 

dividido “o trabalho em seus menores elementos capitalisticamente utilizáveis e 

universalmente comensuráveis – pelo qual o trabalho vivo pode ser alocado 

para tarefas produtivas e controlado com sucesso segundo necessidades ditadas 

pela produção e pela troca de mercadorias. Esta homogeneização de fato 

equivale tanto à fragmentação extrema como à completa degradação do 

trabalho e seu portador, o trabalhador. [...] Tal como a mercadoria, também a 

contribuição fragmentária do trabalhador assalariado é comensurável e 

equalizável, numa razão precisamente determinável, com as mercadorias 

oferecidas pelo capitalista no mercado. Como resultado, o trabalho 

mercantilizado e homogeneizado satisfaz a importantíssima condição de 

integrar (de um modo e em uma extensão que viabilize tal integração nos 

confins do sistema do capital) o momento estranho da troca com as exigências 

reprodutivas vitais do processo de produção. Assim, apresentando o mais 

extremo de todos os paradoxos, é o próprio trabalho mercantilizado que auxilia 

a suspensão da contradição entre produção e troca, que ajuda a assegurar a 

necessária continuidade da produção – ao participar da unidade peculiar dos 

dois momentos objetivamente contraditórios e se submeter a ela. Esse modo de 

reprodução societária pode prosseguir sem distúrbios até que a crise da 

acumulação malograda e a superprodução rompam periodicamente todo o 

conjunto de relações e determinem a sua reconstituição sintonizada com as 

novas circunstâncias” (Ibid., p. 627). Ressalte-se, aqui, a referência de Mészáros 

às crises cíclicas e periódicas de superprodução de capital, referência essa que, a 

nosso ver, respalda a ideia de que Mészáros está procedendo no sentido de 

integrar a teoria exposta em O Capital a uma teoria mais ampla sobre o sistema 

do capital. Voltaremos a esse tema mais à frente, quando tratarmos dos capítulos 

15 e 16 de Para além do capital. 
185

 Acreditamos que o comentário de Ricardo Antunes sobre este ponto 



422 
 

 
 

 A passagem seguinte desenvolvida por Mészáros parece 

respaldar essa inferência, quando assinala que: 

 
O propósito global e a força motivadora do 

sistema capitalista não pode conceber a produção 

de valores de uso orientada-para-a-necessidade, 

mas apenas a bem-sucedida 

valorização/realização e a consequente expansão 

da massa de riqueza material acumulada. Na 

estrutura de tais determinações motivacionais que 

a tudo absorvem, a situação estrutural do valor de 

uso é de fato extremamente precária. Não apenas 

todos os valores de uso correspondentes às 

necessidades humanas devem constituir um 

momento estritamente subordinado na estratégia 

capitalista de valorização; eles também podem 

sofrer intervenções grotescas e, de fato, ser 

relegados a uma posição de importância 

secundária no processo de reprodução global – 

desde que sejam substituídos por variedades de 

desperdício institucionalizado – quando o 

aprofundamento da crise estrutural do capital 

demandar tais soluções. (Ibid., idem) 

 

 O último ponto que deve ser destacado no capítulo que estamos 

analisando diz respeito à interdependência e ocírculo vicioso entre o 

macrocosmo do capital e suas células constitutivas.Essa 

                                                                                                                           
específico da teoria do filósofo húngaro é preciso quando diz que “para 

Mészáros [...] o sistema do capital [...] antecede ao capitalismo e tem vigência 

também nas sociedades pós-capitalistas. O capitalismo é uma das formas 

possíveis da realização do capital, uma de suas variantes históricas [...]. Assim 

como existia capital antes da generalização do capitalismo (de que são 

exemplos o capital mercantil, o capital usurário etc.), as formas recentes de 

metabolismo sócio-metabólico permitem constatar a continuidade do capital 

mesmo após o capitalismo, através daquilo que Mészáros denomina como 

„sistema de capital pós-capitalista‟, de que foram exemplo a URSS e demais 

países do Leste Europeu. Estes países pós-capitalistas não conseguiram romper 

com o sistema de metabolismo social do capital e a identificação conceitual 

entre capital e capitalismo fez com que, segundo o autor, todas as experiências 

revolucionárias vivenciadas neste século se mostrassem incapacitadas para 

superar o sistema de metabolismo social do capital” (2009, p. 46). Voltaremos a 

tratar desse tema quando analisarmos o capítulo 17 de Para além do capital. 



423 
 

 
 

interdependência é o outro lado do processo de homogeneização da 

relação de valor capitalista que, segundo Mészáros, “se impõe 

praticamente como uma malha selvagem de determinações intimamente 

entrelaçadas” (Ibid., 630). Os elementos constituintes dessa “malha 

selvagem” – os “microcosmos” constituindo-se como “o modo pelo qual 

as jornadas de trabalho singulares são organizadas dentro das empresas 

produtivas particulares” e os “macrocosmos” como as determinações 

“auto-regulantes e [os] limites estruturais auto-renovantes do capital em 

sua inteireza” (Ibid., idem) - reforçam-se mutuamente e garantem a 

sustentação da totalidade que compõe o sistema de reprodução 

sociometabólica do capital.  

Esse conjunto de elementos, diz Mészáros, só pode ser superado 

pela implementação prática das mediações socialistas orientadas pelo 

objetivo, não de reformas, e sim da “reconstituição radical da relação 

entre produtividade e uso em todos os seus aspectos, ativando a 

expansão criativa das necessidades e potencialidades humanas contra a 

sua atual subordinação aos imperativos reificantes do sistema 

reprodutivo estabelecido” (Ibid., p. 631). 

 

7.7 Aprofundando a análise da crise estrutural e da nova fase do 

imperialismo 

 

Os capítulos 15 e 16 de Para além do capital, intitulados, 

respectivamente, A taxa de utilização decrescente no capitalismo e A 
taxa de utilização decrescente e o Estado capitalista: administração da 

crise e auto-reprodução destrutiva do capital, tratam, justamente, da 

crise estruturaldo sistema do capital. Ambos os capítulos retomam, de 

uma forma expandida, a argumentação desenvolvida em Produção 

destrutiva e Estado capitalista, de 1989, que tratamos anteriormente. 

Por essa razão, não precisamos retomar aqui os detalhes da 

argumentação de Mészáros. Basta-nos, por agora, recuperar os 

elementos centrais de sua teorização. 

Antes disso, é útil lembramos o que Mészáros afirma no 

capítulo 12, O projeto inacabado de Marx, ao comentar sobre a relação 

entre avanço produtivo do capital e destrutividade. Aí, o filósofo 

desenvolve a ideia de que 

 
um conceito que requer uma reavalização 

fundamental é o de “avanço produtivo” do capital, 

pois numa época em que a vertiginosa 

produtividade do capital o capacita a engolir a 



424 
 

 
 

totalidade dos recursos humanos e materiais do 

nosso planeta, e vomitá-los de volta na forma de 

maquinaria e “produtos de consumo de massa” 

cronicamente subutilizados – e muito pior: imensa 

acumulação de armamentos voltados à potencial 

destruição da civilização por centenas de vezes -, 

em uma situação como esta a própria 

produtividade se transforma num conceito 

enormemente problemático, já que parece ser 

inseparável de uma fatal destrutividade. (Ibid., p. 

527) 

 

 Mészáros está estabelecendo aqui uma relação entre 

produtividade e destrutuvidade dentro do conjunto de relações sociais 

que conforma o ser do capital. De acordo com o filósofo húngaro, essa 

relação já era conhecida de Marx e Engels, quando em A Ideologia 

Alemã escreveram: 

 
No desenvolvimento das forças produtivas surge 

uma etapa em que se criam estas forças e os meios 

de inter-relacionamento, sob os quais as relações 

existentes apenas prejudicam e já não são forças 

produtivas, mas destrutivas. ... No sistema da 

propriedade privada, essas forças produtivas se 

desenvolvem de forma apenas unilateral e, em sua 

maioria, tornam-se forças destrutivas. Deste 

modo, as coisas chegam a tal situação que as 

pessoas são obrigadas a apropriar-se da totalidade 

das forças produtivas existentes, não somente para 

realizar sua própria atividade mas também para 

simplesmente salvaguardar a própria existência. 

(Marx e Engels apud Mészáros, ibid., p. 58) 

 

 No entanto, afirma Mészáros, quando Marx e Engels 

escreveram tais palavras, as forças destrutivas da forma social vigente 

estavam longe de seu pleno desenvolvimento. No contexto da atual crise 

estrutural do sistema do capital, em contrapartida, elas se realizam por 

completo e seus efeitos se tornam amplamente visíveis, como o filósofo 
procura mostrar especialmente nos capítulos 15 e 16 de Para além do 

capital. 

 É no presente contexto histórico que “a produtividade se 

transforma num conceito problemático” na medida em que ela está 

subordinada à inerente destrutividade exigida pelo capital para seu 



425 
 

 
 

processo de produção e reprodução sociometabólica. Daí que, nas 

palavras do filósofo húngaro, “o assustador crescimento exponencial da 

destrutividade [...] representa a necessidade mais íntima da 

„produtividade‟ do capital nos dias atuais”, pois, “do modo como as 

coisas estão hoje, o capital seria ameaçado de um colapso total se suas 

válvulas de escape produtivas-destrutivas fossem repentinamente 

bloqueadas” (Ibid., p. 527).  

 Mészáros tem em mente, aqui, como mostramos anteriormente, 

a relação dialética estabelecida por Marx nos Grundrisse entre produção 

e consumo. Ambos os elementos do circuito de produção e reprodução 

social da vida se condicionam mutuamente, embora a produção seja o 

momento predominante de todo o processo, isto é, onde a dinâmica toda 

se reinicia ininterruptamente. 

 A teorização a respeito da taxa de uso decrescente é calcada 

sobre esse pressuposto, isto é, o de que o desenvolvimento das forças 

produtivas, sob a ordem do capital, cria um tipo de uso adaptado às suas 

necessidades em cada contexto histórico determinado. Com o 

cumprimento do processo em que o capital se torna a relação social de 

produção dominante por sobre o globo, a nova forma de uso engendrada 

pelo sistema adquire contornos extremamente problemáticos, na medida 

em que precisa se combinar com a inerente tendência à superprodução 

que insufla o movimento do capital. 

 Essas determinações se expressam de várias maneiras. Uma 

delas reside no fato de que os bens anteriormente tomados como 

relativamente duráveis têm a sua durabilidade cada vez mais encurtada, 

a fim de retroalimentar o processo de produção de mercadorias e de 

capital. Esse quadro se agrava quando o complexo militar-industrial se 

torna um elemento cada vez mais requisitado pelo capital para a 

realização de seu movimento sociorreprodutivo, tornando-se o centro 

em redor do qual se organiza a atividade produtiva humana. 

 O complexo militar-industrial se afirma, em determinado 

momento histórico, com o objetivo de resolver uma necessidade íntima 

do capital, qual seja, a de erigir um novo tipo de “equilíbrio” entre 

produção e uso. É o complexo militar-industrial que, na visão de 

Mészáros, será o responsável maior pela execução da destrutividade 

requerida e engendrada pelo capital, na qual superprodução e 

subutilização (no sentido destrutivo, dissipador) se combinam 

dialeticamente. Ou seja, o impulso para a “superprodução crônica”, que 

acompanha o desenvolvimento do capital, precisa ser acompanhado pela 

sub-utilização no sentido da destrutividade. Isso vai resultar em 



426 
 

 
 

superprodução e superconsumo, mas na forma de superprodução e 

superconsumo dissipadores. Tal fenômeno é verificado nas três 

dimensões da produção e do consumo capitalistas: bens de consumo e 

serviços; instalações e maquinarias; e força de trabalho. 

 Em relação a essas três dimensões, a destrutividade age de 

forma diversificada: como obsolescência planejada, como sucateamento 

de instalações e maquinarias, como desemprego crônico da força de 

trabalho, etc. No entanto, a “estratégia de realização” mais radical 

empregada pelo sistema – justamente, o complexo militar-industrial - é 

algo que foge ao que Mészáros chama de “demandas flutuantes do 

mercado” e também às “restrições do valor-de-uso enquanto atado à 

necessidade humana e ao consumo real”. Ou seja, a demanda precisa ser 

algo muito mais determinado e o uso deve estar descolado de qualquer 

necessidade que se possa considerar como genuinamente humana. 

 São essas exigências que estão na raiz da passagem da 

produção orientada para o consumo para a mais problemática produção 
orientada para a destruição. Eis o significado da crise estrutural atual

186
 

e sua dinâmica fundada no que o filósofo húngaro chama de 

“crescimento cancerígeno”, “produção dissipadora”, etc., e que adota 

uma forma radical de desperdício destruindo diretamente uma 

exorbitante quantidade de riqueza e de recursos materiais e humanos. 

Assim, diz Mészáros, consumo e destruição se tornam equivalentes 

funcionais, articuladas como o “consumo normal” da época atual. 

 O complexo militar-industrial, diferentemente da produção 
militarista teorizada por Rosa Luxemburgo, tem uma relação mais 

ricamente determinada com o Estado do capital. Ambas as instituições 

se articulam organicamente em função do objetivo supremo de combinar 

a máxima expansão possível do capital com a taxa de uso decrescente 

mínima. Nesse contexto, os EUA são o lugar onde essa articulação 

atingiu seu desenvolvimento supremo e onde, portanto, o complexo 

militar-industrial exerce posição suprema. Em razão de sua economia 

ser aquela que domina todo o resto do sistema mundial, essa vinculação 

complexa entre Estado e as ações concernentes ao complexo militar-

industrial repercutem, econômica e politicamente, sobre o mundo todo. 

                                                           
186

 Acreditamos que Mészáros está analisando as transformações do sistema do 

capital que vieram a desembocar na atual crise estrutural do mesmo modo como 

Lenin analisou as transformações históricas que resultaram na formação do 

capital financeiro e monopolista e no chamado imperialismo como fase superior 

do capitalismo. 



427 
 

 
 

 Mészáros explica que o Estado, entre outras funções, legitima 

as práticas do complexo militar-industrial. Nesse contexto, a própria 

“nação” se torna produtora/compradora/consumidora, política e 

ideologicamente legitimada pelo Estado, das atividades constituintes da 

dinâmica do complexo militar-industrial. Em razão disso, esclarece o 

filósofo, o Estado do capital se torna interventor em todos os planos da 

vida social. 

 Como se pode verificar pelos estudos de Rosa Luxemburgo, os 

elementos que viriam a constituir o complexo militar-industrial já eram 

visíveis, em sua íntima relação com a reprodução do capital, nos 

primeiros anos do século XX, ou até mesmo antes. No entanto foi no 

contexto pós-Segunda Guerra Mundial, que esse complexo de elementos 

adquiriu uma determinação essencial. Antes, a destruição perpetrada por 

ele se dava segundo exigências excepcionais e emergenciais referentes 

às crises periódicas. Depois disso, a ação do complexo militar-industrial 

se generalizou e passou a ser tomado como “modelo de normalidade 

para a vida cotidiana” do sociometabolismo sob a direção do sistema do 

capital. 

 Desse modo, diz Mészáros, o capital desloca a sua contradição 

principal, a superprodução de capital articulada à queda tendencial da 

taxa de lucro, mediante a ação combinada do complexo militar-

industrial e do Estado – esta se torna agora a sua linha de menor 

resistência, ao contrário do que era a do contexto histórico anterior, 

quando das ações excepcionais do militarismo. Chega-se, desse modo, a 

uma situação em que se consegue, de certo modo, “administrar” as 

crises cíclicas, mediante a auto-reprodução destrutiva do capital. Crises 

cíclicas – as crises de superprodução do capital – se combinam com a 

crise estrutural, a época histórica da vigência da produção destrutiva do 

capital, efetivada mediante a combinação das ações do complexo 

militar-industrial e do Estado do capital, que tem nos Estados Unidos da 

América o seu lócus central.  

 As crises cíclicas e periódicas, portanto, não são eliminadas, 

mas administradas, de modo a se estenderem no tempo e no espaço, de 

modo a ocorrer precipitações frequentes e de intensidade crescente em 

todo lugar.  

 

* 

 

 Antes de darmos sequência ao estudo de Para além do capital e 

sua análise das formas mutantes de controle do capital, devemos fazer 



428 
 

 
 

um pequeno parêntese a fim de comtemplarmos um ponto importante da 

teorização de Mészáros que se estabelece como um desdobramento da 

sua teoria da crise estrutural do capital: trata-se do tema da nova fase do 

imperialismo, que já aparece antes mesmo do grande livro de 1995, mas 

que ganha uma exposição mais sistemática em O século XXI: socialismo 

ou barbárie?, de 2003
187

.  

Aí o filósofo afirma precisamente o seguinte: 

 
A terceira fase, potencialmente a mais mortal, do 

imperialismo hegemônico global, que corresponde 

à profunda crise estrutural do sistema do capital 

no plano militar e político, não nos deixa espaço 

para tranquilidade ou certeza. Pelo contrário, 

lança uma nuvem escura sobre o futuro, caso os 

desafios históricos postos diante do movimento 

socialista não sejam enfrentados com sucesso 

enquanto ainda há tempo. Por isso, o século à 

nossa frente deverá ser o século do [dilema] 

“socialismo ou barbárie”. (2007, p. 132) 

 

 Portanto, Mészáros indica claramente que à etapa histórica da 

crise estrutural do capital corresponde uma nova fase do imperialismo 

mundial, que o filósofo se propõe a decifrar no referido ensaio de 2003. 

 Mészáros retoma, aqui, um tema já mencionado em Para além 

do capital, o da taxa diferencial de exploração existente na relação de 

dominação do capital mundial em sua diferenciação entre centro e 

periferia. No livro de 1995, esse conceito é relacionado com os 

conceitos de taxa diferencial de lucro e de superlucro. Devido ao 

desenvolvimento do capital, diz o filósofo húngaro, a taxa diferencial de 

exploração tenderia à equalização no contexto global
188

. Essa taxa tem a 

                                                           
187

 Para a exposição do conceito de imperialismo em Mészáros, utilizaremos a 

versão do referido livro aparecida como capítulo constituinte do livro O desafio 

e fardo do tempo histórico, de 2007. 
188

 Nas palavras do filósofo húngaro, “dadas as características fundamentais 

definidoras do atual modo de reprodução sociometabólica, com seu 

imprescindível impulso expansionista, a tendência à equalização da taxa 

diferencial de exploração deverá afetar todos os ramos da indústria em todos os 

países, inclusive os que estão no topo da hierarquia internacional do capital. A 

dominação neocolonial da maior parte do mundo por um punhado de países 

pode adiar o desenvolvimento completo dessa tendência objetiva do sistema nos 

países privilegiados (e mesmo assim de forma desigual), mas não pode 



429 
 

 
 

ver, certamente, com a dominação do capital monopolista e a exportação 

de capitais para as regiões ditas “periféricas” do sistema global. Em seu 

ensaio de 2003, Mészáros a explica com uma citação do historiador 

filipino Renato Constantino, segundo o qual 

 
a Ford Filipinas Inc., fundada em 1967, é hoje 

(quatro anos depois) a 37ª entre as mil maiores 

empresas das Filipinas. Em 1971 ela anunciou um 

retorno sobre o patrimônio líquido de 121,32%, ao 

passo que a taxa de retorno global da empresa em 

133 países foi apenas de 11,8%. Além de todos os 

incentivos extraídos do governo, os altos lucros da 

Ford se devem principalmente aos baixos salários. 

Enquanto nos Estados Unidos a remuneração da 

mão-de-obra qualificada era de 7,50 dólares por 

hora (em 1971), a remuneração por trabalho 

equivalente nas Filipinas era de apenas 0,30 dólar. 

(Constantino, apud Mészáros, 2007, p. 92) 

 

 Mészáros complementa essa citação afirmando que 

 
os relativos privilégios desfrutados no passado 

pelas classes trabalhadoras nos países capitalistas 

avançados começaram a se erodir nas três últimas 

décadas, como resultado do estreitamento das 

margens do capital e da globalização 

transnacional em andamento. Essa equalização 

por baixo da taxa diferencial de exploração é uma 

tendência muito significativa de desenvolvimento 

no nosso tempo e deverá se afirmar com 

severidade nas décadas vindouras
189

. (Ibid., p. 92) 

                                                                                                                           
amortecer indefinidamente, e muito menos anular completamente, o seu 

impacto” (2002, p. 340). 
189

 Mészáros, baseando-se claramente nos raciocínios de Constantino, não 

desenvolve exaustivamente o tema, nem em Para além do capital, nem em 

Século XXI: socialismo ou barbárie?. No entanto, levando-se em consideração 

o que mostramos anteriormente, isto é, sua afirmação de que as crises cíclicas 

ocorrem no interior da crise estrutural, parece ficar claro que um entendimento 

mais concreto da tendência à equalização por baixo da taxa diferencial de 

exploração deveria se dar concomitantemente ao entendimento desse conceito 

com o de queda tendencial da taxa de lucro, estudado por Marx. Um estudo 

abrangente dessa parte específica da obra de Mészáros é algo que ainda está 



430 
 

 
 

 

 Devemos nos deter aqui no fato de que tal explicação denota a 

incorporação do conceito de exportação de capitais, tal como definido 

por Lenin em sua teorização do imperialismo tal como ocorrera no final 

do século XIX. Mészáros parece absorver essa teorização, 

incorporando-a à sua compreensão sobre o fim da fase ascendente do 

capital e da emergência da crise estrutural, período histórico no qual o 

imperialismo (mesmo com suas características de monopólio, capital 

financeiro, exportação de capital, etc.) adquire uma nova forma. 

 No contexto atual, segundo Mészáros, fica evidente o fato de “o 

capital ter-se mostrado incapaz de completar seu próprio sistema na 

forma de capitalismo global [grifo nosso], ou seja, como a 

regulamentação absolutamente econômica da extração do sobretrabalho 

como mais-valia” (Ibid., idem). Para o filósofo húngaro, portanto, a 

crise estrutural seria uma decorrência dessa incapacidade de o sistema se 

estabelecer pelo mundo como complexo de exploração de sobretrabalho 

por via econômica, o que exigira uma contrapartida na forma de 

exploração de sobretrabalho por via política. Nesse contexto, o 

“mecanismo de mercado” seria acompanhado por uma cada vez mais 

forte atuação do Estado, resultando numa combinação de exploração 

econômica e política do trabalho excedente a fim de manter os processos 

de produção e reprodução do capital. Esta é a essência do processo de 

“hibridização” que caracterizaria o sistema do capital hoje, segundo 

Mészáros. 

 
Em vez de se completar como sistema capitalista 

global propriamente, o capital, a não ser nos 

países onde predominou seu modo de controle 

econômico da apropriação do sobretrabalho, 

também conseguiu criar enclaves capitalistas, 

com uma relativamente vasta hinterlândia não-

capitalista. Sob esse aspecto, a Índia é um 

exemplo óbvio, e a China, pelo contrário, um 

exemplo muito mais complicado pois lá o Estado 

não pode ser qualificado como capitalista 

(entretanto, o país tem importantes enclaves 

capitalistas, ligados a uma hinterlândia não-

capitalista com mais de um bilhão de pessoas). 

(Ibid., idem)  

 

                                                                                                                           
para ser feito. 



431 
 

 
 

 Essa hibridização
190

, segundo o filósofo húngaro, não se 

verificaria apenas na periferia do complexo global do capital, mas 

também nos seus países mais avançados. Aí, diz Mészáros, 

 
sua principal dimensão é o sempre crescente 

envolvimento direto e indireto do Estado em 

salvaguardar a continuidade do modo de 

reprodução do metabolismo social do capital. 

Apesar de todos os protestos em contrário, 

combinados com fantasias neoliberais relativas ao 

“recuo das fronteiras do Estado”, o sistema do 

capital não sobreviveria uma única semana sem o 

forte apoio que recebe do Estado. [...] O capital, 

na fase atual de desenvolvimento histórico, 

tornou-se completamente dependente da oferta 

sempre crescente de “ajuda externa”. Contudo, 

também sob esse aspecto, estamos nos 

aproximando de um limite sistêmico, pois somos 

obrigados a enfrentar a insuficiência crônica de 

ajuda externa referente àquilo que o Estado tem 

condições de oferecer. Na verdade, a crise 

estrutural do capital é inseparável da insuficiência 

crônica dessa “ajuda externa”, sob condições em 

que os defeitos e as falhas desse sistema 

antagonístico de reprodução social exigem uma 

oferta ilimitada dela. (Ibid., p. 92-3) 

 

 Dessa forma, o capital, tendo necessidade ilimitada dessa “ajuda 

externa”, mas sem ter como satisfazê-la, vê suas contradições 

explodirem naquilo que Mészáros chama de “a fase potencialmente fatal 

do imperialismo”, na qual impera a dinâmica da produção destrutiva 

que define o contexto da crise estrutural atual
191

. Essa produção 

                                                           
190

 Tema bastante importante da reflexão de Mészáros, corretamente destacado 

por Valério Arcary (2009). 
191

 Segundo Mészáros, “não é exagero afirmar – tendo em vista também o antes 

inimaginável poder destrutivo dos armamentos acumulados ao longo da 

segunda metade do século XX – que entramos na fase mais perigosa do 

imperialismo em toda a história; pois o que está em jogo hoje não é o controle 

de uma região particular do planeta, não importando o seu tamanho, nem a sua 

condição desfavorável, por continuar tolerando as ações independentes de 

alguns adversários, mas o controle de sua totalidade por uma superpotência 

econômica e militar hegemônica, com todos os meios – incluindo os 



432 
 

 
 

destrutiva tem no complexo militar-industrial e no Estado nacional dos 

Estados Unidos da América – e, é evidente, nos organismos 

internacionais que esse Estado controla, como a OTAN, por exemplo - 

sua alavanca essencial. A nova fase do imperialismo, segundo 

Mészáros, tem a ver diretamente com isso.  

 De acordo com o filósofo húngaro, esta seria, pois, a terceira 
fase do imperialismo, qualitativamente diferente das anteriores, sendo a 

primeira concernente aos impérios coloniais formados a partir do século 

XV- “criado pela expansão de alguns países europeus em algumas 

partes facilmente penetráveis do mundo” (Ibid., p. 114), e a segunda, 

referente ao capital monopolista e financeiro, tal como estudado por 

Lenin em seu clássico opúsculo, “que envolvia um pequeno número de 

contendores e alguns pequenos sobreviventes do passado, agarrados ao 

resto da antiga riqueza que chegou ao fim logo após o término da 

Segunda Guerra Mundial” (Ibid., idem). Mészáros sintetiza as 

diferenças entre a atual e a anterior fases do imperialismo da seguinte 

maneira: 

 
Ao longo dos acontecimentos do século XX, 

chegamos ao ponto em que a existência lado a 

lado – bem como a coexistência competitiva – das 

potências imperialistas já não pôde mais ser 

tolerada, apesar de tudo o que se diz a respeito do 

“mundo policêntrico”. Como bem observou 

Baran, já em 1957, “os orgulhosos donos de 

impérios coloniais foram reduzidos à condição de 

„sócios minoritários‟ do imperialismo norte-

americano”. [...] Dada a inexorabilidade da lógica 

do capital, era apenas uma questão de tempo até 

que o dinamismo do sistema atingisse, também no 

nível das relações entre Estados, o estágio em que 

uma única potência hegemônica submetesse todas 

as menos poderosas, independente do tamanho, e 

afirmasse seu direito exclusivo – em última 

análise insustentável e extremamente perigoso 

para o conjunto da humanidade – de ser o Estado 

                                                                                                                           
extremamente autoritários e violentos meios militares – à sua disposição. É essa 

a racionalidade última exigida pelo capital globalmente desenvolvido, na 

tentativa vã de assumir o controle de seus antagonismos inconciliáveis” (Ibid., 

p. 104). 



433 
 

 
 

do sistema do capital por excelência. (Ibid., p. 

100) 

 

 Além da já mencionada articulação entre complexo militar-

industrial e o Estado norte-americano – enquanto única superpotência 

econômica, política e militar do mundo - como elemento característico 

da nova fase do imperialismo, Mészáros lista outros fatos determinantes 

que também integram esse conceito: “os regulamentos sobre 

transferência de tecnologia”, “as leis protecionistas norte-americanas, os 

controles extraterritoriais coordenados pelo Pentágono e protegidos pelo 

Congresso”, “a vantagem industrial do segredo militar”, a maneira como 

o Estado norte-americano administra a sua dívida, o “imperialismo do 

dólar” como “moeda mundial privilegiada”, o domínio dos EUA sobre 

os órgãos internacionais de intercâmbio econômico, a “intervenção 

prepotente de agências governamentais dos Estados Unidos no campo 

da alta tecnologia, tanto militar como civil”, a produção de alimentos 

geneticamente modificados por gigantes transnacionais norte-

americanos, a imposição dos “direitos de propriedade intelectual” por 

parte dos EUA ao mundo, o imperialismo cultural – e também o 

“imperialismo do negócio cultural”, e, finalmente, os domínios dos 

recursos energéticos e de matérias primas do mundo.  

 Esta terceira fase do imperialismo é denominada por Mészáros 

de imperialismo global hegemônico, na qual  

 
os Estados Unidos são a força dominante, 

prenunciado pela versão de Roosevelt da “Política 

de Porta Aberta”, com sua fingida igualdade 

democrática, que se tornou bem pronunciada com 

a eclosão da crise estrutural do sistema do capital 

– apesar de ter se consolidado pouco depois do 

fim da Segunda Guerra Mundial – que trouxe o 

imperativo de constituir uma estrutura de 

comando abrangente do capital sob um “governo 

global” presidido pelo país globalmente 

dominante. (Ibid., idem).  

 

 A alternativa para a superação do imperialismo hoje existente, 

como fica demonstrado pelo título do livro - as célebres palavras 

desafiadoras de Rosa Luxemburgo: socialismo ou barbárie – é dada 

pela remoção completa do sistema de mediações de segunda ordem 

composta pelo capital e a sua substituição por outro, sob a 



434 
 

 
 

responsabilidade gestora dos “produtores livremente associados”, 

efetivada mediante o processo de transição socialista rumo à 

comunidade humana emancipada. Aqui, as reflexões políticas 

desenvolvidas no ensaio O século XXI: socialismo ou barbárie? se 

integram às demais formulações contidas em Para além do capital: 

rumo a uma teoria da transição. 

 

7.8 Compreendendo as formas mutantes de controle do capital 

 

 O capítulo 17 de Para além do capital tem uma importância 

decisiva para a teorização do filósofo húngaro, pois é aí que Mészáros 

analisa a experiência das ditas “sociedades de socialismo real”, em 

especial a União das Repúblicas Socialistas Soviéticas (URSS)
192

. 

Mészáros não designa essa formação social de “socialista”, mas de pós-
revolucionária ou pós-capitalista, o que evidencia uma tomada de 

posição política e uma consequente elaboração teórica sobre essa 

realidade histórica. Para o filósofo, trata-se de uma forma mutante de 

                                                           
192

 Os historiadores costumam dividir a Revolução Russa em dois períodos: 

1905 e 1917. Sobre a situação histórica de 1905, Gilbert Achcar, em ensaio 

instigante, mostra o contexto que envolvia a sociedade russa após a derrota da 

guerra contra o Japão, que produziu desolação, miséria, descontentamento, 

mobilizações, greves gerais e a fermentação revolucionária que gerou os soviets, 

principal acontecimento histórico da Revolução de 1905 que, “apesar de 

abortada, deixou uma marca indelével na consciência de muitos: a legitimidade 

do combate contra o regime czarista execrado. É por isso que [essa Revolução] 

aparecerá retrospectivamente como um „ensaio geral‟” (2009, p. 81). Essa 

marca indelével foi importante para que, no contexto da Primeira Guerra 

Mundial, em 1917, o czarismo fosse derrubado (fevereiro), os soviets 

ressurgissem e servissem de base para a Revolução socialista que ocorreria em 

outubro do mesmo ano, na qual, segundo os historiadores Rebecca Houzel e 

Enzo Traverso, “o exército se funde com a sociedade, que se arma por sua vez. 

As fotos das cidades revelam uma presença maciça de fuzis. Entre fevereiro e 

outubro, os soldados e os operários armados reformulam a paisagem urbana. Os 

guardas vermelhos, criados na Revolução de 1905 e recuperados em março de 

1917, desfilam pelas ruas de Petrogrado e Moscou” (2009, p. 115), num 

processo que retoma as linhas gerais do processo da revolução permanente, 

teorizada por Marx e Engels décadas atrás. Segundo Mészáros, esse processo 

não logrou, infelizmente, superar definitivamente o sistema do capital, apenas 

desencadeou uma metamorfose em sua dinâmica sociometabólica, que veio a 

corporificar uma forma mutante que vigorou até sua implosão, em 1991. 



435 
 

 
 

controle do capital
193

 que se instaura em vários países após a Revolução 

de Outubro – daí ser este, exatamente, o título do referido capítulo de 

seu livro. 

                                                           
193

 Acreditamos que, possivelmente, a fonte da reflexão sobre a forma mutante 

de capital esteja nas ideias do próprio Marx a respeito da transição socialista 

expostas em alguns de seus textos. Na Crítica ao Programa de Gotha, por 

exemplo, ao falar da “primeira fase da sociedade comunista”, isto é, “como ela 

acaba de sair da sociedade capitalista, [...] trazendo de nascença as marcas 

econômicas, morais e espirituais herdadas da velha sociedade de cujo ventre ela 

saiu” (2012, p. 29), o filósofo alemão estabelece que, nesse contexto, “o 

produtor individual [...] recebe de volta da sociedade exatamente aquilo que lhe 

deu. O que ele lhe deu foi sua quantidade individual de trabalho. Por exemplo, a 

jornada social de trabalho consiste na soma das horas individuais de trabalho. O 

tempo individual de trabalho do produtor individual é a parte da jornada social 

de trabalho que ele fornece, é sua participação nessa jornada. Ele recebe da 

sociedade um certificado de que forneceu um tanto de trabalho (depois da 

dedução de seu trabalho para os fundos coletivos) e, com esse certificado, pode 

retirar dos estoques sociais de meios de consumo uma quantidade equivalente a 

seu trabalho. A mesma quantidade de trabalho que ele deu à sociedade em uma 

forma, agora ele a obtém de volta em outra forma. Aqui impera, é evidente, o 

mesmo princípio que regula a troca de mercadorias, na medida em que esta é 

troca de equivalentes. Conteúdo e forma são alterados, porque, sob novas 

condições, ninguém pode dar nada além de seu trabalho e, por outro lado, nada 

pode ser apropriado pelos indivíduos fora dos seus meios individuais de 

consumo. No entanto, no que diz respeito à distribuição desses meios entre os 

produtores individuais, vale o mesmo princípio que rege a troca de mercadorias 

equivalentes, segundo o qual uma quantidade igual de trabalho em uma forma 

é trocada por uma quantidade igual de trabalho em outra forma. [grifo nosso]” 

(Ibid., p. 29-30). Além do mais, Marx afirma que, durante esse período, persiste 

o “direito burguês” a regular as trocas, ainda que, na troca de mercadorias 

capitalista, “a troca de equivalentes existe apenas em média, não para o caso 

individual” (Ibid., p. 30). São, complementa o filósofo, “distorções [...] 

inevitáveis na primeira fase da sociedade comunista [grifo nosso], tal como ela 

surge, depois de um longo trabalho de parto, da sociedade capitalista” (ibid., p. 

31). Ideia semelhante é exposta num texto contemporâneo, o Resumo crítico de 

Estatismo e anarquia, de Mikhail Bakunin, onde Marx afirma que: “enquanto as 

outras classes, especialmente a capitalista, ainda existirem, enquanto o 

proletariado lutar contra elas (pois com seu poder de governo seus inimigos são 

dados, e a velha organização da sociedade ainda não desapareceu), ele tem de 

aplicar meios violentos, portanto, meios de governo; enquanto ele próprio ainda 

for classe e as condições econômicas sobre as quais repousa a luta de classes e a 

existência das classes ainda não tiverem desaparecido e tiverem de ser 

violentamente extirpadas do caminho ou transformadas, seu processo de 



436 
 

 
 

 A complexidade do capítulo 17 está no fato de que, nele, 

Mészáros aprofunda a teorização sobre sua concepção de capital, 

analisa o papel do Estado dentro da dinâmica dessa forma de controle 

sociometabólica, efetiva uma formulação crítica da experiência histórica 

da URSS e de seu processo de implosão, ao mesmo tempo em que 

delineia traços de seu conceito de transição socialista, amplamente 

desenvolvido no capítulo seguinte, o de número 18, intitulado A 

atualidade histórica da ofensiva socialista. Detenhamo-nos, por ora, 

sobre as chamadas formas mutantes de controle do capital, tal como as 

entende Mészáros. 

 Talvez a primeira informação relevante a se destacar aqui seja a 

de que, para Mészáros, a forma mutante de controle do capital, tal como 

efetivada na sociedade pós-revolucionária, não é a forma mais 

desenvolvida do capital. A forma mais desenvolvida de controle do 

capital é a capitalista – em especial, na forma da mais-valia relativa, 

quando ocorre a “subsunção real do trabalho ao capital”. “Concentrar-se 

na forma plenamente desenvolvida é necessário para mostrar a tendência 

à dissolução do sistema e também como parte da crítica marxiana da 

economia política” (Ibid., p. 703). Nesse pressuposto ficam explícitos 

alguns raciocínios que o filósofo desenvolve desde longa data: 1) 

Capital e capitalismo não são sinônimos, nem necessariamente formas 

sociais sincrônicas na história
194

; 2) O capital existe antes do 

                                                                                                                           
transformação será acelerado por meios violentos” (2012b, p. 111). É 

interessante observar que Marx fala em “princípio que regula a troca de 

mercadorias”, “troca de equivalentes”, “conteúdo e forma alterados”, 

“quantidade igual de trabalho em uma forma trocada por uma quantidade igual 

de trabalho em outra forma” e “condições econômicas sobre as quais repousa a 

luta de classes e a existência das classes”. Marx não fala em persistência do 

capital, mas em algumas relações existentes na sociedade capitalista referentes 

ao capital com “conteúdo e formas alterados”. Por essa razão, pensamos que a 

fonte da reflexão de Mészáros sobre as formas mutantes de controle do capital 

podem já estar presentes nas próprias ideias de Marx sobre a transição 

socialista.  
194

 A ênfase na distinção entre capital e capitalismo é recorrente na obra de 

Mészáros. O estudioso Alex Fiuza de Mello concorda com tal distinção e o 

devido destaque dado pelo filósofo húngaro ao tema dizendo que “para István 

Mészáros, essa distinção conceitual entre capital e capitalismo é fundamental 

na medida em que o capital (como relação de produção) não apenas se constitui 

em fenômeno que historicamente antecede o próprio capitalismo ainda que na 

condição de forma social subordinada e secundária), como também tende a 

sobreviver ao próprio capitalismo até que a divisão social do trabalho tenha sido 



437 
 

 
 

capitalismo (como, por exemplo, capital usurário e capital mercantil
195

) 

e pode sobreviver a ele, isto é, sobreviver à sua fase corporificada como 

                                                                                                                           
superada com sucesso” (2000 p. 58-9). Mello ainda sublinha a diferenciação 

feita pelo próprio Marx em carta a J. Becker, de 17 de abril de 1867, na qual o 

filósofo alemão “anuncia ao amigo a publicação do primeiro tomo de O Capital, 

cujo primeiro volume compreende o primeiro livro: „Processo de Produção do 

Capital‟” (Ibid., p. 59). Esse destaque de que o primeiro livro de O Capital 

tenha como subtítulo “processo de produção do capital” e não processo de 

produção capitalista” também é feito por Mészáros com frequência. 
195

 Mészáros, aqui, lança mão da teorização de Marx feita nos Grundrisse e nos 

Economic Works: 1861-1864, apresentados na coletânea de obras completas de 

Marx e Engels intitulada MECW, no volume 34. Acreditamos que vale a pena 

ler uma das citações que Mészáros faz de Marx (neste caso, dos Grundrisse)a 

esse respeito. Diz o filósofo alemão, nesse sentido: “inicialmente o capital vem 

da circulação e, além disso, seu ponto de partida é o dinheiro. Vimos que o 

dinheiro que entra em circulação e que ao mesmo tempo dela retorna para si 

mesmo é a última exigência, em que o dinheiro suspende a si mesmo. É ao 

mesmo tempo o primeiro conceito de capital, e a primeira forma na qual ele 

aparece. ... [D-M-M-D] este movimento de comprar para vender, que compõe o 

aspecto formal do comércio, do capital enquanto capital mercantil, é 

encontrado nas condições mais primitivas do desenvolvimento econômico; é o 

primeiro movimento pelo qual o valor de troca enquanto tal forma seu conteúdo 

– não é apenas a forma, mas também seu próprio conteúdo. Esta noção pode 

ocorrer no interior de um povo, ou entre povos para cujas produções o valor de 

troca de modo algum tenha ainda se tornado um pressuposto. O movimento 

apenas se apodera do excedente de sua produção diretamente útil, e se 

desenvolve apenas na sua margem. Tal como os judeus na velha sociedade 

polonesa ou na sociedade medieval em geral, povos completamente mercantis, 

como na Antiguidade (e, mais tarde, os lombardos), podem ocupar esta posição 

entre povos cujo modo de produção não está ainda determinado pelo valor de 

troca como pressuposto fundamental. Capital comercial é apenas capital 

circulante, e capital circulante é a primeira forma de capital, na qual ele ainda 

não se tornou de modo algum o fundamento da produção. Uma forma mais 

desenvolvida é capital dinheiro, e juro dinheiro, usura, cuja aparência 

independente pertence do mesmo modo a um estágio anterior. Finalmente, a 

forma M-D-D-M, na qual dinheiro e circulação em geral aparecem como meros 

meios para a circulação de mercadorias” (Marx, apud Mészáros, 2002., p. 711. 

Os itálicos são de Marx). Mais uma passagem dos Grundrisse, nesse contexto, é 

digna de nota. Diz Marx: “As duas formas nas quais o capital aparece antes que 

ele tome controle da relação direta de produção – neste sentido se tornando 

capital produtivo – e portanto aparece como a relação que domina a produção – 

são o capital comercial e o capital usurário (capital voltado para o juro). ... Por 

exemplo, na Índia o usurário ... Lá o trabalho não está ainda formalmente 



438 
 

 
 

capitalismo industrial, como forma mutante de controle 

sóciometabólico; 3) O que se verificou nas sociedades pós-capitalistas 

de tipo soviético é, justamente, uma dessas formas mutantes de controle 

do capital
196

.  

                                                                                                                           
subsumido sob o capital. ELE NÃO EMPREGA O RYOT [camponês indiano] 

COMO TRABALHADOR; não é um trabalhador assalariado mais que o 

usurário que o emprega como um capitalista industrial. ... Nós encontramos a 

mesma relação entre, por exemplo, os patrícios e os plebeus em Roma, ou os 

camponeses possuidores de pequenas parcelas de terra e os usurários. ... 

Escravidão por débito em distinção com escravidão assalariada. ... O que 

dissemos do capital do usurário é verdadeiro para o capital comercial. Pode 

igualmente ser uma forma transicional para a subsunção do trabalho ao capital 

(inicialmente sua subsunção formal). Este é o caso também se o mercador 

enquanto tal exerce o papel de MANUFATUREIRO. Ele adianta a matéria-

prima. Ele aparece originalmente como o comprador dos produtos das 

indústrias independentes” (Marx, apud Mészáros, ibid., p. 712. Itálicos e 

maiúsculas de Marx). Portanto, frisamos, o capital comercial e usurário não são 

a forma mais desenvolvida de capital. A forma plenamente desenvolvida de 

capital é a capitalista, produtiva, na qual “o capital progressivamente supera as 

resistências que encontra e adquire um „poder soberano‟ para dominar todas as 

facetas do processo de reprodução societária” (Ibid., p. 712). No entanto, o 

capital, ainda que em sua forma embrionária, existe antes de se apoderar da 

produção, no capitalismo.  
196

 Os historiadores apresentam critérios algo diversos para a definição dos 

momentos históricos internos concernentes à Revolução Russa. Escrevendo na 

década de 1960 e observando elementos fundamentalmente de cunho 

econômico (depreendidos pelas categorias usadas), Henri Denis faz uma cisão 

na qual designa o período histórico entre os anos de 1917 a 1921 como “o 

fracasso de uma economia não monetária” (1978, p. 684), correspondente ao 

chamado “comunismo de guerra”, sucedido pelo segundo momento, com “a 

edificação de uma economia monetária planificada” (Ibid., p. 686), com uma 

subdivisão entre o período que abrange os anos de 1921 a 1927, referentes à 

“Nova Política Econômica”, com o “restabelecimento do comércio privado e, 

portanto, o regresso da troca monetária” (Ibid., idem), e o período dos planos 

quinquenais, sob a liderança de Stalin, que buscavam “a industrialização a todo 

custo e a luta ativa contra os camponeses ricos”, com os investimentos 

“decididos em função dos fins a atingir, e não em função dos critérios baseados 

na situação presente” e a posterior “formação acelerada dos kolkhozes 

[cooperativas], o que tomará a forma de uma coletivização forçada e levará à 

deportação de importante número de pessoas pertencentes ao campesinato rico  

ou médio” (ibid., p. 689-90). Coerente com seus pressupostos de análise, Denis 

sublinha que “a planificação não exclui as trocas monetárias” (ibid., p. 691), a 

contabilidade dos custos de produção e o papel essencial dos preços na 



439 
 

 
 

                                                                                                                           
economia soviética, portanto a “manutenção do valor” (Ibid., p. 754), ainda que 

isso não signifique a existência aí de uma economia capitalista, visto que os 

“lucros, em caso algum [são] distribuídos a pessoas privadas” (ibid., p. 763). Já 

o historiador Tau Golin, em um ensaio calcado em pressupostos de análise ou 

pouco diferentes (mais de cunho social e político), baseado em larga 

bibliografia especializada, subdividiu a história da URSS em comunismo de 

guerra (1917-1921), onde se verificou a nacionalização quase total da economia 

voltada para os esforços de manter a vitória dos bolcheviques durante a guerra 

civil que se seguiu à Revolução de Outubro; Nova ordem econômica – ou NEP - 

(1921-1926), na qual setores importantes da economia (entre os quais a 

indústria e o transporte) ficaram com o Estado e a agricultura era deixada 

submetida às leis do mercado a fim de que se desenvolvesse; e um terceiro 

momento, a coletivização forçada do campo e planificação (1927-1985), fase 

na qual se verifica a coletivização do campo articulada com relações pré-

capitalistas (trabalhos forçados em campos de concentração), a planificação, a 

industrialização taylorista-fordista, a ascensão do stalinismo e a tentativa de 

desestalinização “com métodos stalinistas” após 1956; e a Perestroika (1985-

1991), que modificou substantivamente a planificação propiciando o retorno da 

URSS às relações capitalistas. É interessante observar que, em seu ensaio, o 

historiador brasileiro registra os mais variados tipos de tentativa de 

conceituação a respeito do fenômeno e da experiência soviéticas: “Ditadura 

pretoriana asiática” (Potresov), “Combinação bonapartista” (Martov), 

“Socialismo despótico” (Bauer), “Contra-revolução” (Axelrod), “Socialismo 

policial” (Bertram D. Wolfe), “Regime de extermínio contínuo das dissidências 

políticas” (Emma Goldman), “Democracia cesariana” (Franco Rodano), 

“Capitalismo burocrático total” (Castoriadis), “Capitalismo de Estado” 

(Bettelheim), “Capitalismo monopolista burocrático” (Otto Ohlweiller), “Estado 

operário burocraticamente deformado” (Trotsky), “Estado burocratizado de 

trabalhadores” (Mandel), entre outros. Acreditamos que, dentre os teóricos 

mencionados por Golin, o único que tem alguma proximidade com a reflexão 

desenvolvida por Mészáros é Paul Sweezy, para quem a experiência soviética 

gestou um novo modo de produção, nem capitalista e nem socialista. Nas 

sociedades assim denominadas pós-revolucionárias, afirma Sweezy, se 

verificaria “a politização do processo de utilização do excedente” (1981, p. 127. 

Grifo nosso) e uma visceral divisão entre os sujeitos que planejam e tomam as 

decisões acerca dos processos produtivos e os que os realizam na prática. Sobre 

o período stalinista, vale registrar a avaliação de um notório defensor da teoria 

do “socialismo num só país”, György Lukács, que foi, segundo suas palavras, 

“objetivamente, um inimigo dos métodos stalinistas, mesmo quando julgava 

seguir Stalin” (2008a, p. 212). De acordo com Lukács, “Stalin – depois de ter 

desbaratado a fração de Trotski, Zinoviev e Kamenev, com a ajuda do grupo de 

Bukharin – voltou-se contra seus antigos aliados, apropriando-se do conteúdo 

econômico da „acumulação primitiva socialista‟ proposta pelo grupo trotskista 



440 
 

 
 

 Nas ditas sociedades pós-capitalistas houve o “deslocamento 

jurídico dos capitalistas privados” (2002, p. 709), junto a uma série de 

mudanças, mas não a eliminação do capital como sistema de mediações 

que, numa forma mutante, exerceu controle hierárquico e fetichista 

sobre o trabalho. Ocorreu, ainda, a “mudança na forma de extração 

diretamente econômica da mais-valia [tal como ocorre nas condições do 

capitalismo], para a extração do trabalho excedente imposto e 

controlado politicamente sob o sistema do capital pós-capitalista” (Ibid., 

idem). 

 Na sociedade pós-capitalista, onde imperou a extração 

politicamente orientada do trabalho excedente, surgiram novas formas 

de personificação do capital (pós-capitalistas), para substituir as 

personificações capitalistas do capital. Mészáros explica que esse 

                                                                                                                           
(mas sem jamais usar essa terminologia) com o objetivo de destruir também o 

grupo bukharinista, valendo-se para isso da nova linha tática. Chegou-se, assim, 

em 1929, à autocracia de Stalin [grifo nosso], à generalização das fazendas 

coletivas, com o consequente combate aos camponeses ricos, ao 

desenvolvimento forçado da indústria etc.” (2008b. p. 132-3). Comentando 

sobre a estrutura política desse período – autocrática, segundo suas palavras por 

nós acima sublinhadas -, Lukács afirma que a guerra civil introduziu na vida 

social aspectos burocráticos que abriram espaços para muitos problemas 

agudos, enfrentados por Stalin com o recurso ao “desmantelamento radical de 

qualquer tendência capaz de se transformar em condição preparatória para uma 

democracia socialista. O sistema dos soviets deixou na prática de existir. Os 

principais órgãos do Estado, ainda que permanecessem formalmente 

democráticos, ganharam uma forma que, com exceção do sistema de partido 

único, tornava-os bastante próximos dos parlamentos da democracia burguesa; 

os níveis inferiores do sistema dos soviets reduziram-se a órgãos de 

administração local, eleitos do mesmo modo que tais parlamentos [...] A 

participação na vida política, na vida social geral, podia agora, no melhor dos 

casos, atribuir aos indivíduos algo similar ao idealismo do citoyen. A tendência 

dominante na vida dos cidadãos tornou-se, universalmente, a burocratização da 

práxis política e administrativa” (Ibid., p. 153-4). Mais à frente, desenvolvendo 

esse raciocínio, o autor de O processo de democratização conclui, 

incisivamente: “Stalin, fixando definitivamente a regulamentação burocrática, 

demoliu na prática todo o sistema dos soviets. [...] Com tal demolição, perdeu-

se o caráter de sujeito das massas trabalhadoras no desenvolvimento da 

sociedade; elas tornaram-se novamente objetos de uma regulamentação 

burocrática, cada vez mais sólida e integral, de todos os problemas da vida real. 

Foram assim bloqueados na prática todos os caminhos que podiam levar o 

desenvolvimento do socialismo na direção do „reino da liberdade‟” (Ibid., p. 

168-9).  



441 
 

 
 

processo se deu devido a uma dupla cisão no trabalho, que se converteu 

em dupla cisão do capital. A dupla cisão do trabalho é visível quando: 1) 

o sujeito do processo de produção se objetiva na forma de trabalho 

alienado/capital, fato que faz com que perca seu caráter de sujeito e a 

possibilidade de controlar globalmente o processo de reprodução social, 

“apesar de ser forçado a reter, de forma reveladoramente contraditória, a 

capacidade consciente de realizar incontáveis tarefas produtivas 

particulares diretamente designadas pela personificação do capital” 

(Ibid., p. 713); e 2) o trabalho social se cinde e confronta 

fragmentadamente, como trabalhador isolado, o capital no domínio da 

produção e da distribuição. Do lado do capital, a duplicação 

contraditória segue o mesmo padrão. Manifesta-se, por um lado, na 

questão da subjetividade peculiar do capital e, por outro, na relação 

entre os constituintes particulares do capital e sua totalidade agregadora. 

Essas cisões estão na origem da formação das personificações do 

trabalho e do capital, que internalizam as exigências internas do sistema 

e as tomam como razão de ser de suas próprias vidas. 

 Mészáros busca assinalar aqui um elemento importante de sua 

concepção de capital, a questão, justamente, das personificações do 

capital, indivíduos que, se forem substituídos sem que se altere a 

estrutura profunda de relações sociais que conformam o capital, serão 

substituídos por outros indivíduos que se tornarão, também, por sua vez, 

personificações do capital. No caso das sociedades onde se verificaram 

as formas mutantes de controle do capital, o que se viu foi o surgimento 

de personificações do capital pós-capitalista a tomarem o lugar dos 

antigos capitães de indústria e burocratas políticos de alto escalão
197

. 

 O filósofo húngaro assim explica a necessidade de 

personificações do capital durante a vigência da forma social do capital, 

ainda que em suas variações mutantes: 

 
Ainda que os capitalistas sejam afastados em 

alguns países, enquanto suas posições se mantêm 

inalteradas em outros, o problema não está na 

possibilidade de os capitalistas que continuam no 

                                                           
197

 Esta é a razão de Mészáros, em uma entrevista, afirmar que “Marx argumenta 

que os capitalistas são simplesmente personificações do capital. Não são agentes 

livres; estão executando imperativos do sistema. Então, o problema da humanidade 

não é simplesmente vencer um bando de capitalistas. Pôr simplesmente um tipo de 

personificação do capital no lugar do outro levaria ao mesmo desastre e cedo ou 

tarde terminaríamos com a restauração do capitalismo” (2009). 



442 
 

 
 

controle do processo metabólico em outros 

lugares se unirem contra a revolução e sitiá-la. É 

muito pior que isso. A questão fundamental é, e 

permanece sendo, a dinâmica interna do processo 

de reprodução social do capital e o seu comando 

sobre o trabalho. Ao remover os capitalistas da 

estrutura de tomada de decisões de um país – 

isoladamente ou em muitos deles – o comando 

sobre o trabalho não é, ipso facto, restituído ao 

trabalho. O proprietário capitalista dos meios de 

produção funciona como a personificação do 

capital; sem o capital o capitalista não é nada: 

uma relação cuja recíproca obviamente não é 

verdadeira. [...] A alteração das formas jurídicas 

de propriedade é a substituição de um tipo de 

personificação do capital por outro e não muda 

absolutamente nada a sujeição do trabalho às 

determinações estruturais do sistema. [...] 

Enquanto o capital, sob qualquer forma, mantiver 

seu poder regulador substantivo sobre o 

sociometabolismo, a necessidade de encontrar 

uma forma de personificação do capital adequada 

às circunstâncias permanece inseparável dele. O 

capital como tal é inerente ao princípio de 

estruturação conflitante herdado que opera no 

processo de trabalho. Se, no curso de uma 

articulação prática viável do projeto socialista – 

que prevê o controle da reprodução 

sociometabólica por meio das autodeterminações 

autônomas dos produtores associados -, este 

princípio estruturador não for radicalmente 

superado, o capital há certamente de reafirmar seu 

poder e encontrar as novas formas de 

personificação necessárias para manter o trabalho 

sob o controle de uma “vontade alheia”. Em 

qualquer das suas variedades viáveis apropriadas 

às circunstâncias, essa “vontade alheia” se torna 

absolutamente insubstituível na operação de um 

sistema conflitante, quando o comando do 

trabalho é objetivamente alienado do trabalho. 

Sem as suas novas personificações, o capital não 

poderia continuar a cumprir suas funções 

reprodutivas por tanto tempo sustentadas e 

profundamente engastadas. (2002, p. 718-9) 



443 
 

 
 

 

 Mais à frente, Mészáros dirá, baseando-se em mais uma 

passagem dos Grundrisse de Marx, que “o capital em seu ser-para-si é o 

capitalista” (Marx, apud Mészáros, ibid., p. 720). Isto é, o capitalista, 

como “ser-para-si do capital”, é a personificação necessária do capital, 

que, dependendo das condições históricas específicas, pode ser 

proprietário privado dos meios de produção, ou assumir a forma mutante 

de uma personificação do capital relativa às sociedades pós-

revolucionárias. O que decide a questão é a relação-capital, onde o 

capitalista – e não um capitalista qualquer – enfrenta e domina o 

trabalhador.  

Essa relação-capital, em todas as suas formas concebíveis – 

incluindo-se as formas pós-capitalistas – tem como condições 

necessárias: 1) a separação e a alienação das condições objetivas do 

processo de trabalho em relação ao trabalhador; 2) a imposição de tais 

condições objetivadas e alienadas sobre os trabalhadores como “poder 

separado que exerce comando sobre o trabalho” (Ibid., idem); 3) a 

“personificação do capital como „valor egoísta‟ [...] que persegue sua 

própria auto-expansão com uma vontade própria [...] não no sentido do 

„capricho individual‟, mas no de definir como sua finalidade 

internalizada a realização dos imperativos do capital em si” (Ibid., 

idem); e 4) a consequente personificação do trabalho, “confinando a 

identidade do sujeito deste „trabalho‟ às suas funções produtivas 

fragmentadas” (ibid., p. 721). Mészáros afirma que essas quatro 

condições básicas são constituintes do sistema do capital, que pode 

mudar de forma de domínio sem que, mantidas essas condições, altere 

sua substância. 

Nessa altura da teorização, já está claro que o que Mészáros 

procura, com tal argumento, é uma crítica da própria estrutura de 

relações sociais que compõe o ser do capital, e não meramente a troca 

das personificações ocupantes de certos pontos do sistema sem 

alterações substantivas do complexo sociometabólico. Essa crítica, 

fundamentalmente prática, segundo o filósofo húngaro, só pode se 

efetivar mediante uma revolução permanente “dos produtores 

associados que deve „subordinar todos os elementos da sociedade a ela‟ 

[isto é, à revolução permanente]” (Ibid., p. 726)
198

. E não por acaso a 

                                                           
198

 Mais à frente, ainda no capítulo 17, Mészáros dará mais explicações do que 

consiste a sua concepção de revolução permanente, a efetivação de um “Estado 

transicional capaz não apenas de enfrentar o poder do capital, mas também de 

progressivamente „fenecer‟ no momento devido, paralelamente à transferência 



444 
 

 
 

teorização sobre as necessárias personificações do capital é seguida de 

uma análise do “socialismo num país só”, tal como se estabeleceu na 

URSS. Mészáros aí se dedica a uma crítica de tal forma social, detendo-

se sobremaneira na relação sui generis desenvolvida entre capital e 

Estado, tanto na formação capitalista, quanto na “forma mutante”. 

Nesse sentido, o filósofo húngaro afirma que o contexto da 

Primeira Guerra Mundial marcou um período que tornou patente o fato 

de que o “o modo mais favorável e mais dinâmico de extrair mais-valia 

por meios prioritariamente econômicos”, para o capital, era insuficiente. 

Isto é, de acordo com Mészáros, a partir daquela época, o capital 

precisou cada vez mais se utilizar da “ajuda estranha” do Estado para a 

consecução dos seus fins auto-expansivos. Nas palavras do autor de 

Para além do capital, 

 
Marx caracterizou as condições mais favoráveis 

ao modo de controle sociometabólico do capital 

como aquelas nas quais “o capital pode 

prosseguir de si mesmo como seu próprio 

pressuposto”, isto é, quando ele “deixa de 

necessitar de toda ajuda estranha”. Sob este 

aspecto, o século XX assinala uma mudança 

importante, com o papel direto cada vez maior 

que o Estado precisou assumir para fornecer a 

“ajuda estranha”, tão necessária aos constituintes 

econômico-reprodutivos do sistema do capital, 

chegando ao ponto de travar guerras de magnitude 

até então inimagináveis. Os conflitos abrangentes 

dos Estados mais poderosos que tentaram 

                                                                                                                           
das funções estatais tradicionais para o corpo social” (Ibid., p. 741). Isso 

precisaria, segundo o filósofo húngaro – e aqui ele se baseia num escrito de 

Lenin intitulado On Co-operation, incluído no vol. 33 de seus Collected Works 

– de uma concomitante “revolução cultural”, que estaria “associada ao 

„crescimento da cooperação‟” (Ibid., p. 742) no novo processo de reprodução 

sociometabólica. Mészáros explica, nesse sentido, que “a „revolução cultural‟ 

sublinhada por Lenin tem por objetivo necessário não apenas a eliminação do 

analfabetismo e o desenvolvimento de habilidades práticas e produtivas na mais 

ampla base possível. Ao mesmo tempo, o objetivo estratégico fundamental da 

revolução cultural defendida é o estabelecimento de um novo „microcosmo‟ 

reprodutivo material – não-conflituoso e positivamente cooperativo – que possa 

harmoniosamente aderir à estrutura global da forma política pós-revolucionária 

não-hierárquica e progressivamente se apossar das suas funções inevitavelmente 

separadas” (Ibid., idem). 



445 
 

 
 

resolver, por meio de confrontos violentos, os 

problemas socioeconômicos subjacentes pela 

redefinição das relações de poder entre Estados 

marcaram o fim da irrecuperável fase do capital 

na qual a dimensão política do sistema era muito 

menos pronunciada que o papel dos processos 

diretamente econômicos. (Ibid., p. 728) 

 

 Mészáros menciona, no século XX, a emergência de um 

processo de “hibridização” que, na sua essência, combina elementos de 

ordem econômica e política para a exploração do trabalho excedente 

com fins de atender as exigências de reprodução ampliada do sistema do 

capital. Nesse sentido, a “ruptura russa” com o capitalismo em 1917 

resultou em um desenvolvimento histórico sui generis voltado ao 

objetivo de proporcionar uma “solução pós-capitalista para a crise do 

capitalismo ao mesmo tempo em que permanecia nos confins estruturais 

do sistema do capital” (Ibid., p. 730). Essa via se diferenciou, por certo, 

de outras tentativas de solucionar a crise do capitalismo, tais como o 

fascismo de Mussolini, o nazismo de Hitler e o “New Deal” de 

Roosevelt nas décadas de 1920 e 1930. Mas, sublinha o filósofo 

húngaro, a respeito dessas últimas experiências,  

 
é interessante observar que a característica comum 

a todas estas tentativas de enfrentar a crise 

capitalista no século XX foi a de que, não importa 

por quais diferentes vias, todas forneceram, sem 

uma única exceção, a intervenção estatal maciça 

como “ajuda estranha” exigida pelo sistema para a 

continuação da sua sobrevivência. (Ibid., idem)  

 

 Mészáros se esforça por listar algumas das ações pelas quais se 

pode reconhecer claramente as intervenções do Estado no sentido de 

tentar “administrar a crise do capitalismo” no período histórico em 

questão: assegurar a continuidade da produção capitalista; facilitar a 

tendência ao desenvolvimento monopolista, reverter a tendência de 

separar as obras públicas do Estado e sua migração para o domínio das 

obras empreendidas pelo capital, fornecer fundos para o funcionamento 
normal do processo sociometabólico mediante subsídios à reprodução 

da força de trabalho (educação, saúde, etc.), envolvimento direto na 

reprodução do capital fixo, colocar à disposição das empresas os mais 



446 
 

 
 

variados tipos de subsídios, resgatar e “nacionalizar” empreendimentos 

capitalistas falidos, administrar o sistema de seguridade social, etc
199

. O 

sistema soviético também desenvolveu sua própria maneira de enfrentar 

os problemas de seu sociometabolismo, com intervenção maciça do 

Estado, numa forma diferente da dos sistemas capitalistas, mas também 

no intuito de preservar a reprodução de sua forma mutante de controle 

do capital.   

 A situação muda, diz Mészáros, com a emergência da “crise 

estrutural global do sistema do capital em si”, nos anos de 1970, na qual 

se expõe a “inadequação da „ajuda estranha‟ que o Estado poderia 

oferecer sob as circunstâncias da crise sistêmica que se aprofunda” 

(Ibid., p. 734). Nesse ponto de sua argumentação, Mészáros começa a 

dar sua interpretação sobre as causas que fizeram a URSS entrar em 

colapso. Na visão do filósofo, o que ocorreu foi uma combinação de 

fatores, envolvendo a emergência da crise estrutural global do capital e a 

exaustão do modelo soviético de reprodução da forma mutante do 

capital que ali se efetivou. Nas palavras de Para além do capital, 

 
a viabilidade do sistema de tipo soviético se 

tornou não apenas muito problemática mas, como 

parte da crise estrutural geral, absolutamente 

impossível. Na situação pós-revolucionária, o 

sistema soviético, em sua oposição ao capitalismo, 

pôde por um longo tempo redefinir negativamente 

a si próprio. Ofereceu um modo de superar a crise 

do capitalismo ao assegurar o desenvolvimento 

industrial pela instituição de sua própria forma – 

pós-capitalista – de extração de trabalho 

excedente. A exaustão deste apego à reprodução 

ampliada do capital no interior de uma estrutura 

pós-capitalista diretamente administrada pelo 

Estado coincidiu com o desdobramento da crise 

estrutural do sistema do capital como um todo, 

trazendo com ele uma dramática implosão da 

ordem sociometabólica de tipo soviético. [...] 

Ironicamente, portanto, em vez de representar um 

verdadeiro triunfo, a implosão da economia de 

tipo soviético apenas sublinhou a inviabilidade de 

se tentar resolver de forma duradoura, a crise do 

                                                           
199

 Mészáros detalha a explicação sobre essas intervenções entre as páginas 732 

e 734 de seu livro. 



447 
 

 
 

sistema global do capital por meio de um maciço 

envolvimento direto do Estado no processo 

sociometabólico. (Ibid., p. 734-5) 

 

 Mais adiante, no capítulo 18 de Para além do capital, Mészáros 

fornece uma espécie de balanço sintético de sua concepção sobre o 

desenvolvimento histórico das sociedades pós-revolucionárias, das quais 

a URSS foi a expressão mais desenvolvida. Apesar de longa, vale a pena 

transpor a passagem na íntegra. Diz o filósofo húngaro, categórico: 

 
O sistema do capital é composto de elementos 

incorrigivelmente centrífugos, complementados 

pela dimensão coesiva do poder de controle da 

“mão  invisível”, e das funções legal e política 

do Estado moderno. O fracasso das sociedades 

pós-capitalistas está no fato de terem se oposto à 

determinação centrífuga do sistema herdado 

sobrepondo aos seus elementos particulares 

conflitantes a estrutura de comando extremamente 

centralizada de um Estado político autoritário. 

Elas, ao contrário, deveriam ter atacado o 

problema crucial de como solucionar – por meio 

da reestruturação interna e da instituição do 

controle democrático substantivo [isto é, a “livre 

associação de produtores”] – o caráter 

contraditório e o correspondente modo centrífugo 

de funcionamento das unidades reprodutivas e 

distributivas particulares. Portanto, a simples 

remoção das personificações privadas capitalistas 

do capital não poderia cumprir esse papel, nem 

mesmo como um primeiro passo a caminho da 

prometida transformação socialista, pois a 

natureza contraditória e centrífuga do sistema 

herdado foi de fato mantida pela imposição da 

política de controle centralizada em prejuízo do 

trabalho. O sistema sociometabólico tornou-se, 

assim, mais incontrolável do que antes, devido à 

incapacidade de substituir produtivamente a “mão 

invisível” da antiga ordem reprodutiva pelo 

autoritarismo voluntarista das novas 

personificações “visíveis” do capital pós-

capitalista. Inevitavelmente, isso provocou a 

crescente hostilidade dos castigados sujeitos do 

trabalho excedente politicamente extraído contra a 



448 
 

 
 

ordem pós-revolucionária. O fato de a força de 

trabalho ter sido submetida a um cruel controle 

político e, às vezes, até à desumana disciplina dos 

campos de trabalho de massas não significou que 

as personificações do capital de tipo soviético 

estivessem no controle do sistema. A 

incontrolabilidade do sistema reprodutivo pós-

capitalista se manifestou na incapacidade crônica 

de alcançar os objetivos econômicos, 

escarnecendo das decantadas vantagens da 

“economia planejada”. Isso selou seu destino ao 

lhe privar de sua alegada legitimidade e fazer de 

seu colapso uma simples questão de tempo. Nos 

estágios finais de existência do sistema de tipo 

soviético, as personificações pós-revolucionárias 

do capital tentaram desesperadamente 

contrabandear a “mão invisível” para dentro de 

suas sociedades, rebatizando-a – para tornar 

aceitável – de “socialismo de mercado”; isso 

apenas acentuou o fato de que, mesmo depois de 

sete décadas de “controle socialista”, o sistema 

pós-capitalista permanecia irremediavelmente 

incontrolável, e absolutamente incapaz de 

produzir um controle democrático substantivo [no 

sentido, repetimos, da “livre associação dos 

produtores”] de suas unidades produtivas e 

distributivas. (Ibid., p. 848) 

 

É digno de nota que as explicações de Mészáros mesclam suas 

concepções sobre a relação entre Estado e capital no século XX com sua 

visão a respeito do colapso da URSS. Ao mesmo tempo em que ocorreu 

a hibridização do sistema, que foi forçado a recorrer à “ajuda estranha” 

do Estado para garantir a sua reprodução ampliada, a crise estrutural 

veio para mostrar que tal ajuda é cada vez mais problemática, no sentido 

de que nenhuma intervenção do Estado pode dirimir a situação na qual 

os “limites absolutos” do sistema, tal como tratamos antes, são ativados. 

No caso da URSS, onde a exploração de trabalho excedente por via 

política atravessou uma tremenda crise, as “soluções” buscadas pelos 

políticos da perestroika centraram-se na introdução gradual de 

mecanismos de exploração econômica de trabalho excedente
200

. Nesse 

sentido, explica Mészáros,  

                                                           
200

 Mészáros dá mais detalhes sobre as relações de produção vigentes nas 



449 
 

 
 

 
o fracasso da perestroika teve muito a ver com o 

modo arbitrário pelo qual as personificações 

soviéticas do capital, sob a liderança de 

Gorbachev, tentaram transplantar algumas das 

relações de controle sociometabólico das 

sociedades ocidentais avançadas para uma 

situação político-econômica que objetivamente 

resistia a elas. [...] a implosão do sistema soviético 

do capital foi devido, acima de tudo, à 

contradição, por quase sete décadas, entre o papel 

do Estado de aumentar a socialização da produção 

por meio da força e de meios políticos e a 

necessidade do regime pós-Brezhnev de colocar o 

trabalho recalcitrante – mas coletivamente 

organizado e administrado pelo próprio Partido – 

sob o controle mais firme possível de um 

“mecanismo de mercado” quase-automático 

dentro da estrutura da perestroika. (Ibid., p. 773) 

 

 Assim, em resumo, se pode dizer que, para Mészáros, a 

contradição entre as formas política e econômica de extração de 

trabalho excedente, articuladas à emergência da crise estrutural do 

sistema do capital, estão na base da implosão do sistema soviético do 

capital ocorrida em dezembro de 1991. 

 

* 

 

 Antes de passarmos à análise dos próximos capítulos de Para 

além do capital, devemos nos deter ainda mais um instante sobre um 

tema deveras importante para a compreensão de Mészáros acerca da 

forma mutante do capital vigente na URSS após a Revolução de 

Outubro. Esse tema diz respeito à divisão social do trabalho e à força de 

trabalho.  

 Lembremos que, em seus escritos anteriores, Mészáros já 

ressaltava que a divisão social hierárquica do trabalho entrava na 

medida do capital
201

. Ao acontecer a revolução política (mesmo que essa 

                                                                                                                           
formas capitalista e pós-capitalista de exploração de trabalho excedente entre as 

páginas 779 e 782 de Para além do capital.  
201

 Sublinhamos, anteriormente, que, num ensaio da década de 1970, Mészáros 

já colocava “a divisão social do trabalho herdada” como um dos índices da 



450 
 

 
 

revolução tenha tido “intenção socialista”), as personificações do capital 

eram substituídas por outras personificações que, ao meramente 

abolirem juridicamente a propriedade privada, mas sem suprimir a 

divisão social hierárquica do trabalho, se transformavam em 

personificações do capital pós-capitalista, a servir agora uma forma 

metamorfoseada do capital, que se caracterizaria pela extração 

politicamente dirigida do trabalho excedente e tendo na manutenção do 

próprio Estado pós-capitalista – que se convertia numa ditadura sobre o 
proletariado – o critério maior para a regulação das atividades 

sociorreprodutivas. Vejamos, pois, nesse sentido, mais alguns elementos 

da análise realizada pelo filósofo húngaro. 

 O que é importante destacar, aqui, é que, para Mészáros, salvo 

engano de nossa parte, a permanência do capital nas sociedades pós-

revolucionárias não implica a produção de mais-valor, tal como no 

capitalismo, visto que a força de trabalho não é tratada como mercadoria 

e, portanto, não há um “mercado de trabalho” onde tal mercadoria 

poderia ser vendida e comprada. Criticando a posição de Stalin, para 

quem a lei do valor continuava a existir na sociedade soviética
202

, 

Mészáros afirma que 

 
sob a lei do valor, o sistema soviético não poderia 

operar com base na produção e na circulação de 

mercadorias, acima de tudo porque não tinha um 

mercado adequado, e muito menos um mercado 

de trabalho. Muitas coisas podem ser reguladas 

numa economia de confiabilidade tolerável com a 

ajuda de um pseudomercado, mas certamente não 

                                                                                                                           
sobrevivência do capital metamorfoseado nas sociedades pós-capitalistas – 

juntamente com “os imperativos materiais que circunscrevem as possibilidades 

da totalidade do processo vital”, “a estrutura objetiva do aparato produtivo 

disponível (incluindo instalações e maquinaria) e da forma historicamente 

limitada ou desenvolvida do conhecimento científico, ambas condições da 

divisão social do trabalho”; e os “vínculos e interconexões das sociedades pós-

revolucionárias com o sistema global do capitalismo” (Ibid., p. 737). 
202

 “Nossas empresas não podem, e não devem, funcionar sem levar em conta a 

lei do valor. E isto é bom? Não é mau. Nas presentes circunstâncias, de fato, não 

é mau, já que treina nossos executivos a conduzir a produção em linhas 

racionais e lhes dá disciplina. [...] É uma boa escola prática que acelera o 

desenolvimento do nosso pessoal executivo e seu crescimento em genuínos 

líderesda produção socialista no estágio atual de desenvolvimento” (Stalin, 

apud Mészáros, ibid., p. 752). 



451 
 

 
 

a alocação e o controle firme da força de 

trabalho
203

. (Ibid., idem) 

                                                           
203

 Mais adiante em seu estudo, Mészáros afirma que “o tipo pós-capitalista 

soviético do sistema do capital era destituído de um verdadeiro mercado, e 

portanto não poderia regular a distribuição da força de trabalho por tarefas 

produtivas com base em relações contratuais de mercado. [...] Fora as relações 

comerciais com o Ocidente capitalista ao longo das décadas pós-

revolucionárias, algum tipo de „quase-mercado interno‟ existiu na União 

Soviética, na forma de „circulação de mercadorias‟, pela qual a força de trabalho 

era „compensada pelo esforço desprendido no processo de produção‟, de acordo 

com o último texto de Stalin sobre economia política. Contudo, isso estava 

muito distante de constituir realmente um mercado de trabalho. A característica 

definidora do mercado de trabalho é que as partes envolvidas na relação de 

troca não são simplesmente os „compradores e vendedores‟ que poderiam, a 

princípio, alternar as suas posições e papeis, sendo às vezes compradores e 

outras vezes vendedores. Pelo contrário, elas são personificações particulares 

da relação-capital estruturalmente enraizada mas necessariamente 

particularizada – isto é, personificações particulares tanto do capital como do 

trabalho – que entram em uma relação contratual recíproca na transação 

comercial. Não havia nada comparável a isso no sistema do capital de tipo 

soviético. Além disso, devido às imensas exigências de trabalho do 

desenvolvimento industrial tanto anterior como sob Stalin e os seus sucessores, 

não existia o problema  de desemprego na União Soviética, e o direito ao 

trabalho se tornou até mesmo constitucionalmente garantido nos anos 1930. A 

adoção de tal abordagem do trabalho seria inconcebível - e, claro, 

absolutamente intolerável – na ordem capitalista, pois o direito constitucional ao 

trabalho eliminaria a possibilidade de um „exército industrial de reserva‟, com 

todas as suas vantagens para o capital, anulando ao mesmo tempo o modo 

econômico herdado de alocar a força de trabalho no interior da estrutura do 

mercado de trabalho capitalista. Em outras palavras, se pudessem ser 

concedidas, e implementadas, garantias constitucionais de direito ao trabalho no 

sistema capitalista, isto arruinaria e, no final das contas, destruiria o mercado de 

trabalho, tornando assim completamente insustentável o modo especificamente 

capitalista – primordialmente econômico – de controlar a extração da mais-

valia” (Ibid., p. 779-80). Assim, continua o filósofo, “o modo político de extrair 

o trabalho excedente se tornou necessário no sistema do capital de sistema 

soviético porque era estruturalmente incompatível com as exigências objetivas 

de montar e manter em operação um mercado de trabalho pós-revolucionário. 

Foi isto que o tornou genuinamente pós-capitalista, já que nele o processo 

socioeconômico de reprodução não poderia ser regulado por uma pluralidade de 

capitais privados claramente identificáveis e efetivamente em funcionamento. 

O poder estatal foi conquistado em 1917 pelo Partido Bolchevique, que, após a 

revolução, não só permaneceu como controlador das funções estatais diretas 



452 
 

 
 

 

                                                                                                                           
como também se encarregou de supervisionar – em sua totalidade e em cada um 

dos detalhes – o processo reprodutivo material e cultural” (Ibid., p. 780). Mais 

adiante, Mészáros ainda acrescenta: “mesmo na ausência de mercado, a 

„disciplina do trabalho‟ do capital tinha que ser observada em todos os lugares, 

sob pena de castigo. E, finalmente, os campos de trabalho forçado, para os quais 

foram enviadas massas de trabalhadores, sob Stalin (e não apenas sob ele), 

impuseram o autoritarismo do local de trabalho da forma mais brutal, 

transformando em escárnio completo as afirmações de que a alienação havia 

sido superada na sociedade „socialista‟ pós-revolucionária” (Ibid., p. 972). 

Portanto, se não havia “mercado de trabalho” na forma capitalista, o trabalho 

era alocado arbitrariamente pelo Estado a fim de garantir o desenvolvimento 

industrial – e também a coletivização e industrialização forçadas. Logo, a força 

de trabalho não era, como nas sociedades capitalistas, mercadoria. Por tal razão, 

a “mensuração” do seu “valor” se torna algo problemático. Assim, não sendo 

mercadoria, a força de trabalho não podia ser trocada pelo seu equivalente de 

valor. Não tendo um “valor” definido pelo mercado capitalista, não poderia 

produzir a relação especificamente capitalista, o mais-valor – portanto, 

constituir a forma capitalista de capital. Por isso Mészáros afirma que não 

existia um mercado, mas um “quase-mercado”, em que havia circulação de 

mercadorias, onde talvez se pudesse considerar a existência de alguma troca de 

equivalentes de valor, mas não a produção de mais-valia. A forma mutante de 

controle de capital, que Mészáros busca teorizar, tem a ver com todas essas 

contradições. E é em razão disso que, como já mencionamos anteriormente, 

para o filósofo húngaro, “as características essenciais que definem todas as 

possíveis formas do sistema do capital são: a mais elevada extração praticável 

do trabalho excedente por um poder de controle separado, em um processo de 

trabalho conduzido com base na subordinação estrutural hierárquica do 

trabalho aos imperativos materiais da produção orientada para a acumulação 

– „valor sustentando-se a si mesmo‟ (Marx) – e para a contínua reprodução 

ampliada de riqueza acumulada” (Ibid., p. 781). Ou seja, as formas possíveis do 

capital – portanto, as formas de capital capitalista e de capital pós-capitalista - 

podem se expressar, por um lado, como “valor sustentando-se a si mesmo” 

(como no caso da forma do capital capitalista), e, por outro, podem se expressar 

como“contínua reprodução ampliada de riqueza acumulada” (como no caso da 

forma do capital pós-capitalista). Daí que “as formas particulares de 

personificação do capital podem variar consideravelmente, contanto que as 

formas assumidas se moldem às exigências que emanam das características 

definidoras essenciais do sistema” (Ibid., idem). Por fim, parece-nos que é 

justamente para poder teorizar sobre as formas pós-capitalistas de capital que 

Mészáros dá tanta ênfase, em vários de seus livros, à existência do capitalantes 

do capitalismo (como forma embrionária de capital verificada nas trocas 

mercantis, na usura, etc.). 



453 
 

 
 

 Portanto, a produção do mais-valor, segundo Mészáros, é 

incompatível como a forma social efetivada nas sociedades por ele 

designadas de pós-revolucionárias. A compreensão desse ponto é 

fundamental para a devida apreensão do conceito de forma mutante de 

controle do capital que, segundo o filósofo, vigorou nas sociedades 

ditas de “socialismo realmente existente”
204

. Aprofundando a análise, o 

filósofo húngaro afirma que, em tais sociedades, a força de trabalho – e 

o processo produtivo de extração de trabalho excedente – era regulada 

de cima, hierarquicamente, pelo Estado pós-capitalista – e não, portanto, 

pelo “mercado de trabalho” capitalista. Assim, 

 
a ideia socialista original, segundo a qual os 

próprios trabalhadores deveriam por si próprios 

decidir tanto seus objetivos produtivos como o 

modo de operar a produção e a distribuição, não 

poderia se encaixar nessa concepção [de Stalin]. 

Os trabalhadores existiam nela apenas como uma 

“força de trabalho” a ser compensada pelas 

mercadorias lucrativamente produzidas. Decisões 

sobre as tarefas produtivas imediatas deveriam ser 

deixadas para “nossos executivos” e para o 

“pessoal executivo” em geral, além de para os 

líderes partidários, claro, que permaneciam 

encarregados do processo de decisão geral num 

sistema que operava a extração politicamente 

imposta do trabalho excedente, em que pese a 

aversão de Stalin para com a categoria marxiana 

de trabalho excedente, entre muitas outras. (Ibid., 

p. 752-3) 

 

 Nesse contexto, a era pós-Stalin se caracterizou por uma cada 

vez maior injeção, por parte dos líderes políticos da União Soviética, de 

“métodos capitalistas de contabilidade de custos e „lucratividade‟ em 

um sistema pós-capitalista incompatível com tais práticas” (Ibid., p. 

754), combinados com o modo político de “imposição da extração 

autoritária centralizada do trabalho excedente instituído por Stalin” 

(Ibid., idem). Assim, diz Mészáros, “no final, quando perceberam que a 

                                                           
204

 Frise-se que Mészáros, à altura da teorização realizada em Para além do 

capital, já não usa mais o conceito de capitalismo de Estado, encontrado em 

ensaios seus produzidos no início da década de 1970. 



454 
 

 
 

solução por eles era impraticável, optaram, caracteristicamente, pela 

restauração do capitalismo” (Ibid., idem). 

 Mais à frente, o filósofo húngaro complementa sua 

argumentação relacionando, justamente, a restauração do capitalismo 

nas sociedades pós-revolucionárias com a reinserção, entre outras 

coisas, do mercado de trabalho – uma transformação que vem na esteira 

de um processo histórico que, desde Stalin, já procurava combinar 

elementos da sociedade pós-capitalista com métodos capitalistas de 

exploração do trabalho excedente. Diz Mészáros:  

 
Uma vez que a imposição política extrema da 

disciplina do trabalho provou ser contraprodutiva, 

a legitimação do “socialismo de mercado” pareceu 

às personificações stalinistas do capital ser a saída 

das dificuldades. Contudo, a lógica objetiva das 

suas tentativas apontou para a restauração 

completa do capitalismo, ainda que tivessem de 

passar três décadas até que se pudesse defender 

abertamente que o caminho para o futuro teria que 

ser “a busca coerente do socialismo de mercado”, 

isto é, a restauração jurídica do sistema capitalista 

privado. [...] O estabelecimento do mercado de 

trabalho provou ser particularmente difícil, o que 

não seria surpreendente, já que o mercado de 

trabalho é um tipo bastante peculiar de mercado 

também sob o capitalismo. Uma transação no 

mercado de trabalho não é uma relação direta de 

compra e venda – diferente da aquisição e venda 

de produtos de consumo -, mas uma relação 

hierárquica de poder estruturalmente 

predeterminada. [...] As condições objetivas 

demonstraram o caráter absurdo do sonhado 

projeto de combinar a extração política de 

trabalho excedente com o mercado, e de prever o 

estabelecimento de um verdadeiro mercado de 

trabalho sem a restauração do capitalismo. (Ibid., 

p. 972-3, 975) 

 

 O resultado, como sabemos, de se tentar combinar o tipo de 

extração politicamente orientada de trabalho excedente tal como 

praticado na União Soviética, com a forma economicamente orientada, 

foi a restauração do sistema capitalista naquelas sociedades ao leste da 

chamada “cortina de ferro”. 



455 
 

 
 

 

7.9 Elementos gerais da teoria da transição socialista 

 

 O capítulo 18 de Para além do capital, intitulado de A 

atualidade histórica da ofensiva socialista, sem deixar de desenvolver 

importante argumentação enriquecedora sobre os conceitos de capital e 

de crise estrutural, centra-se na teoria de Mészáros acerca da transição 

socialista. 

 O filósofo chama a atenção, de início, para a questão das 

instituições de luta proletária organizadas defensivamente contra o 

capital. Por se estabelecerem, majoritariamente, de tal maneira, as 

organizações de luta dos trabalhadores padeceram de limites acerbos em 

sua luta pela implementação da transição socialista, que deveria 

sepultar, de uma vez por todas, o sistema de controle sociometabólico 

do capital. 

Nesse sentido, o filósofo húngaro afirma que, via de regra, os 

instrumentos e organizações da classe trabalhadora, que surgiram na 

história com o objetivo de superar os obstáculos referentes à 

emancipação humana, “foram o resultado de explosões espontâneas e, 

como tal, representaram um momento de ataque. Mais tarde, como 

resultado de esforços conscientes, estruturas coordenadas emergiram 

tanto em países particulares como em escala internacional” (Ibid., p. 

789). Nesta articulação de espontaneidade e consciência, sintetizavam-

se, por vezes, as lutas por objetivos específicos e limitados com as lutas 

pela transformação radical da sociedade, no sentido de efetivação da 

transição socialista.  

Nesse contexto, no entanto, até mesmo o “Partido de 

Vanguarda” liderado por Lenin 

 
foi constituído de forma a poder se defender dos 

ataques cruéis de um Estado policial, sob as piores 

condições possíveis de clandestinidade, das quais 

inevitavelmente decorreu a imposição do segredo 

absoluto, de uma estrutura rígida de comando, de 

centralização etc. Se compararmos a estrutura 

autodefensivamente fechada deste partido de 

vanguarda com a ideia original de Marx de 

produzir “consciência comunista em escala de 

massa” – com a consequência necessária de uma 

estrutura organizacional inerentemente aberta -, 

teremos uma medida da diferença fundamental 



456 
 

 
 

entre uma postura defensiva e uma ofensiva. 

Somente quando as condições objetivas implícitas 

em tal objetivo estão em processo de se desdobrar 

em escala global é possível imaginar 

realisticamente a articulação prática dos órgãos 

necessários da ofensiva socialista. (Ibid., idem) 

 

 Aqui, começamos a ter uma boa imagem – que complementa as 

ideias desenvolvidas por Mészáros anteriormente, em especial no 

capítulo 13 de Para além do capital – sobre a nova concepção da 

transição socialista. A ofensiva socialista requer uma “estrutura 

organizacional inerentemente aberta” voltada ao objetivo de produzir 

“consciência comunista em escala de massa”
205

. Para tanto, é preciso 

                                                           
205

 Já sublinhamos, anteriormente, a importância que o conceito de “consciência 

comunista em escala de massa” tem na obra de Mészáros. Neste momento de 

sua teorização, evidencia-se como esse tipo específico de consciência social se 

articula com a sua teoria da transição. Claro está que a referência de Mészáros 

se situa numa importante passagem de A ideologia alemã, onde Marx e Engels 

apresentam elementos fundamentais, não só da sua concepção materialista de 

história, como da consequente teoria da revolução que daí necessariamente 

emerge. A passagem na qual os filósofos alemães sintetizam a sua nova maneira 

da conceber o mundo e o lugar que a consciência comunista de massa tem no 

seu interior é a seguinte: “Da concepção de história exposta acima obtemos os 

seguintes resultados: 1) No desenvolvimento das forças produtivas advém uma 

fase em que surgem forças produtivas e meios de intercâmbio que, no marco das 

relações existentes, causam somente malefícios e não são mais forças de 

produção, mas forças de destruição (maquinaria e dinheiro) – e, ligada a isso, 

surge uma classe que tem de suportar todos os fardos da sociedade sem 

desfrutar de suas vantagens e que, expulsa da sociedade, é forçada à mais 

decidida oposição a todas as outras classes; uma classe que configura a maioria 

dos membros da sociedade e da qual emana a consciência da necessidade de 

uma revolução radical, a consciência comunista [grifo nosso] [...]; 2) que as 

condições sob as quais determinadas forças de produção podem ser utilizadas 

são as condições da dominação de uma determinada classe da sociedade, cujo 

poder social, derivado de sua riqueza, tem sua expressão prático-idealista na 

forma de Estado existente em cada caso; é essa a razão pela qual toda luta 

revolucionária dirige-se contra uma classe que até então dominou; 3) que em 

todas as revoluções anteriores a forma da atividade permaneceu intocada, e 

tratava-se apenas de instaurar uma outra forma de distribuição dessa atividade, 

uma nova distribuição do trabalho entre outras pessoas, enquanto a revolução 

comunista volta-se contra a forma da atividade existente até então, suprime o 

trabalho e supera [aufhebt] a dominação de todas as classes ao superar as 

próprias classes, pois essa revolução é realizada pela classe que, na sociedade, 



457 
 

 
 

que as instituições e organizações de luta da classe trabalhadora 

superem a sua forma organizacional elaborada de modo defensivo, tal 

como as do passado.  

Mas, é importante assinalar, isso depende de certas condições 

históricas propícias para tal, na medida em que somente “quando as 

condições objetivas implícitas em tal objetivo [isto é, a efetivação da 

consciência comunista em escala de massa] estão em processo de se 

desdobrar em escala global é possível imaginar realisticamente a 

articulação prática dos órgãos necessários à ofensiva socialista”. Essas 

condições objetivas, no nosso entender, dizem respeito à atual crise 

estrutural do sistema do capital, situação na qual a ofensiva socialista 

passa a ter atualidade histórica
206

. 

Mészáros afirma que Lenin não tinha “nenhuma ilusão quanto a 

essa possibilidade” (Ibid., p. 790). Sua estratégia era baseada em 

quebrar o “elo mais fraco da corrente” no entendimento que  

 
revoluções políticas não podem em caso algum, 

nunca e em nenhuma condição, encobrir ou 

                                                                                                                           
não é mais considerada como uma classe, não é mais reconhecida como tal, 

sendo já a expressão da dissolução de todas as classes, nacionalidades, etc., no 

interior da sociedade atual e 4) que tanto a criação em massa dessa consciência 

comunista [grifo nosso] quanto para o êxito da própria causa faz-se necessária 

uma transformação massiva dos homens, o que só se pode realizar por um 

movimento prático, por uma revolução; que a revolução, portanto, é necessária 

não apenas porque uma classe dominante não pode ser derrubada de nenhuma 

outra forma, mas também porque somente com uma revolução a classe que 

derruba detém o poder de desembaraçar-se de toda a antiga imundície e de se 

tornar capaz de uma nova fundação da sociedade” (2007, p. 41-2). Frise, aqui, 

os seguintes pontos: a consciência comunista é a consciência, por parte da 

classe que suporta todos os fardos da sociedade sem desfrutar de suas 

vantagens, da necessidade de uma revolução radical, o que pressupõe, por 

certo, a consciência do modo de controle sociometabólico vigente, responsável 

pela sua atual condição; essa consciência tem que ser desenvolvida em escala de 

massa, e isso não é um ponto “tático” de uma formulação política que se pode 

dispensar a depender da conjuntura. Ao contrário: é elemento estratégico 

fundamental que o movimento revolucionário ganhe as massas, pois só assim 

poderá ter êxito em seu empreendimento crítico-prático radical; finalmente: essa 

consciência só pode emergir de uma práxis onde participem, de fato, as massas, 

contra a forma social que as oprime e em busca de sua superação.  
206

 Tal como em crises estruturais do passado, abriram-se as condições objetivas 

para o surgimento das mediações de luta revolucionária dos trabalhadores, com 

uma correspondente consciência social revolucionária. 



458 
 

 
 

enfraquecer a palavra de ordem da revolução 

socialista... que não pode ser encarada como um 

só ato, mas deve ser encarada como uma época de 

tempestuosas convulsões políticas e econômicas, 

de guerra civil, de revoluções e contra-revoluções. 

(Lenin, apud Mészáros, ibid., idem). 

 

 Isto é, Lenin sabia da necessidade de a ação socialista basear-se 

numa revolução social, de caráter ofensivo, e não algo limitado a uma 

revolução política, com instituições organizadas meramente em função 

desse objetivo. Sua esperança, calcada nessa concepção, era de que a 

Revolução de Outubro abrisse, justamente, essa “época de tempestuosas 

convulsões políticas e econômicas”, que se manifestaria em países do 

mundo inteiro mediante uma série de revoluções, até que as condições 

da vitória socialista fossem atingidas.  

 No entanto, como observa Mészáros, 

 
quando a onda de motins revolucionários se 

esgotou sem resultados positivos importantes em 

outras partes, Lenin observou racionalmente que 

não se poderia devolver o poder aos czares, e 

continuou o trabalho de defender [grifo nosso] o 

que fosse possível naquelas circunstâncias. Ele 

originalmente esperava combinar o potencial 

político do “elo mais fraco” com as condições 

economicamente maduras dos países capitalistas 

“avançados”. Foi o fracasso da revolução mundial 

que violentamente truncou a sua estratégia, 

impondo-lhe os constrangimentos deformadores 

de uma defesa desesperada [grifo nosso]. (Ibid., 

idem) 

 

 À diferença de Lenin, que distinguia claramente a revolução 

política da social, compreendendo a última como fundamental e 

entendendo que, no caso da Rússia, a primeira consistia apenas no 

primeiro passo na direção da segunda, e que por isso a Revolução de 

Outubro tinha que ser defendida até que, no devido tempo, pelos 

desenvolvimentos favoráveis das transformações históricas mundiais, 
pudesse se aprofundar em seu sentido radical socialista, Stálin ignorou 

tal distinção, “fazendo da miséria virtude” e “fingindo que o primeiro 

passo na direção de uma vitória socialista já representava o próprio 



459 
 

 
 

socialismo, que deveria simplesmente ser seguido pela entrada „na etapa 

superior do comunismo‟ em um país sitiado”
207

 (Ibid., idem). 

 A revolução se afastou, assim, das intenções originais, tanto em 

termos de objetivos fundamentais, como das formas institucionais e 

organizacionais correspondentes. Nas palavras de Mészáros, era preciso 

que tivesse ocorrido o contrário: “as formas e instrumentos da luta 

teriam que corresponder ao caráter essencialmente positivo do 

empreendimento [revolucionário socialista] como um todo, em vez de 

serem bloqueados na fase negativa de uma ação defensiva” (Ibid., p. 

791) - há que se somar, aos elementos históricos que concorreram para 

os desdobramentos da Revolução de Outubro, as condições objetivas 

que se estabeleceram após o arrefecimento dos movimentos 

revolucionários na Europa entre os anos 1917 e 1923, que responderam 

por “uma fase histórica essencialmente defensiva” (Ibid., p. 793) 

segundo o filósofo húngaro. 

 Em seguida, avançando a teorização sobre os instrumentos 

necessários para a luta revolucionária da classe trabalhadora, Mészáros 

passa a se centrar na questão dos partidos e dos sindicatos que, 

“inseparavelmente unidos a um terceiro membro do conjunto 

institucional global: o Parlamento” (Ibid., idem), formam os pilares de 

ação da classe trabalhadora no Ocidente e, devido a sua estruturação 

altamente interdependente, configuram o “círculo mágico paralisante” 

da relação sociedade civil/Estado político, para o qual “não parece haver 

saída”. 

 Isso quer dizer que, de acordo com o filósofo húngaro, esses 

instrumentos de luta, por se organizarem em função da estrutura do 

próprio Parlamento, adquirem, em sua própria forma de constituição, 

determinações presentes no objeto que pretendem negar. Por tal razão, 

materializam em seu ser a forma daquilo que pretendem negar.  

Portanto, não devem ser considerados meramente como 

pertencentes à “sociedade civil”, isto é, como mediações que poderiam 

ser usados contra o Estado político no objetivo de uma transformação 

socialista. Nesse contexto, a atualidade histórica da ofensiva socialista 

exige, por suposto, não o descarte desses instrumentos de luta, mas a sua 

reorientação radical no sentido de que não se limitem à negatividade da 

                                                           
207

 Não somente as organizações de luta vinculadas à Revolução de Outubro 

tinham um caráter defensivo na visão de Mészáros. Também a Comuna de 

Paris, bem como a Primeira, Segunda e Terceira Associação Internacional dos 

Trabalhadores o tinham. Para mais detalhes da argumentação de Mészáros a 

esse respeito, ver as páginas 791 a 793 de Para além do capital. 



460 
 

 
 

ordem, e que assumam, em sua substância, elementos referentes ao 

movimento de efetivação positiva da forma social alternativa. 

 A efetivação das novas armas de luta ofensivas dos 

trabalhadores exige aquilo que o filósofo designa como pluralismo 

socialista, em contraposição à chamada “mania burguesa de 

unificação”
208

. A crítica de Mészáros à “mania de unificação” é retirada 

dos escritos de Marx e de Engels. De Engels, especificamente, a carta a 

A. Bebel de 1º-2 de maio de 1891, quando, ao falar sobre Wilhelm 

Liebknecht – que foi o autor principal do Programa de Gotha -, afirmou: 

“Da democracia burguesa ele trouxe e manteve uma verdadeira mania 

de unificação” (Engels, apud Mészáros, idem, p. 811). De Marx, 

Mészáros menciona a carta a Wilhelm Bracke, de 5 de maio de 1875, 

quando o autor de O Capital comenta que “o mero fato da unificação 

traz satisfação aos trabalhadores”, mas assinala que “é um engano 

acreditar que este sucesso momentâneo não será comprado a um preço 

muito alto” (Marx, apud Mészáros, ibid., idem). 

 Cremos que o que Mészáros tem em mente, aqui, é a crítica da 

forma burguesa de unidade, na qual, dentro de uma instituição, 

organização ou complexo sociometabólico, a especificidade e o 

interesse de uma das partes constituintes da totalidade é imposta sobre 

todas as demais, preservando (ao invés de superar) as diferenças e 

desigualdades destas. Daí a proposta do pluralismo socialista, uma 

forma de articulação política onde a organização mediadora da luta 

reconheça as especificidades das partes que constituem o todo 

complexo. Certamente, o filósofo húngaro está levando em 

consideração, neste ponto de sua argumentação, a teorização anterior 

sobre a diversificada divisão social da classe trabalhadora que, enquanto 

antagonista estrutural do capital, mantém um interesse comum, mas que, 

em razão das peculiaridades inerentes a cada um de seus setores, 

apresenta certas características e nuances que precisam ser levadas em 

conta quando da composição de um instrumento de luta efetivo. 

 Daí a colocação de Mészáros de que 

 
há algumas razões muito fortes para que Marx e 

Engels considerassem “unidade” e “unificação” 

conceitos bastante problemáticos: as divisões e 

                                                           
208

 Além de nossa dissertação de mestrado – ver Cherobini (2010) -, tentamos 

explicitar (ainda que de uma forma muito imperfeita) algumas nuances do 

conceito de pluralismo socialista em Mészáros em um breve artigo. Ver, a esse 

respeito, Cherobini (2011b). 



461 
 

 
 

contradições objetivas existentes nos vários 

componentes do movimento socialista. Devido às 

suas complexas ramificações internas e 

internacionais, tais divisões e contradições 

simplesmente não poderiam ser removidas por 

desejo nem por decreto. (Ibid., idem) 

 

 Muito mais importante do que uma unificação que “remova por 

decreto” as “divisões e contradições objetivas” do movimento socialista 

é constituir a consciência de massa socialista, “com base nas fundações 

disponíveis, engajando-se simultaneamente nos confrontos inevitáveis 

para a realização das finalidades e objetivos limitados”, ao mesmo 

tempo em que se preserva “a integridade das perspectivas últimas” e, 

também, “sem perder contato com as demandas, determinações e 

potencialidades imediatas das condições historicamente 

determinadas”
209

 (Idem, p. 812). Daí que, criticando Bakunin e outros 

anarquistas, para quem tais problemas envolvendo a articulação dos 

objetivos imediatos e finais não existia, Mészáros assinala que: 

                                                           
209

 Ou, como Mészáros diz mais à frente, “a condição elementar para se realizar 

os princípios de uma transformação socialista [...] é a produção de uma 

consciência de massa socialista na única forma possível de ação comum que se 

autodesenvolve. E a última, claro, só pode resultar dos componentes 

verdadeiramente autônomos e coordenados (não hierarquicamente comandados 

e manipulados) de um movimento inerentemente pluralista” (Ibid., idem). E, 

logo em seguida, complementa: “a condição elementar para o sucesso do 

projeto socialista é o pluralismo inerente a ele [...] que parte do reconhecimento 

das diferenças e desigualdades existentes; não para preservá-las (que é uma 

necessidade de toda „unidade‟ fictícia e arbitrariamente imposta), mas para 

superá-las da única forma viável: assegurando o envolvimento ativo de todos os 

interessados. [...] Este envolvimento é impossível sem a elaboração de 

estratégias e „mediações‟ específicas, que emergem das determinações 

particulares das necessidades e circunstâncias mutáveis, o que representa o 

maior desafio à teoria marxista contemporânea. [...] O empreendimento 

socialista é estruturalmente irrealizável sem uma articulação plena com os 

múltiplos projetos autônomos („auto-administrados‟), e, por isso, 

irrepreensivelmente pluralistas da revolução social em andamento” (Ibid., p. 

816). Ressalte-se, aqui, o acento de Mészáros sobre o ponto de que o 

movimento revolucionário, em sua forma e conteúdo, não pode espelhar a 

forma e o conteúdo da forma social do capital, hierárquica e 

heterônoma/fetichista. Daí a necessidade da maior horizontalidade e autonomia 

possível entre os complexos de lutas dos trabalhadores articulados de forma 

pluralista.  



462 
 

 
 

Marx, em contraste [com os anarquistas] 

concebeu a questão organizacional como: 

1) Permanecer fiel aos princípios socialistas, e 

2) Desenhar programas de ação viáveis e flexíveis 

para as várias forças que compartilham os amplos 

objetivos comuns de luta. (Ibid., p. 812) 
 

Essa ação comum só pode ser exercida, na visão do filósofo 

húngaro, se estiver calcada em um autêntico pluralismo socialista que, 

além de reconhecer as diferenças existentes entre os diversos setores da 

classe trabalhadora, estabelece “uma adequada „divisão do trabalho‟ na 

estrutura geral de uma ofensiva socialista” (Ibid., idem). 

Vale assinalar, mais uma vez, que, nesse ponto de sua 

argumentação, Mészáros acredita estar de acordo com o ideal marxiano 

da revolução permanente como única via possível para a superação do 

capital e a consequente efetivação do processo de transição socialista. 

Daí o filósofo húngaro afirmar a necessidade de “uma revolução social 
multidimensional, e portanto necessariamente „permanente‟, como Marx 

a definiu” (Ibid., 813), que tem na conquista do poder político – 

mediante, evidentemente, uma revolução - apenas o ponto de partida 

para a transformação social que modifica “toda a maneira de ser” (Marx, 

apud Mészáros, ibid., idem) dos produtores associados. 

Vê-se, então, que o conceito de revolução permanente, que 

Mészáros retira de Marx e Engels (assim como a crítica da “mania de 

unificação burguesa”), é enriquecido com o conceito de pluralismo 
socialista, cujo significado é definido pelo filósofo húngaro como 

“engajamento ativo em ação comum que não compromete, mas, ao 

contrário, constantemente renova os princípios socialistas que inspiram 

as questões globais” e que só pode emergir  

 
da capacidade das forças participantes de 

combinar, num todo coerente com implicações 

socialistas em última análise inevitáveis, uma 

grande variedade de demandas e estratégias 

parciais que, em si e por si, não precisam ter 

absolutamente nada de especificamente 

socialistas. Nesse sentido, as demandas mais 

urgentes de nossa época, que correspondem 

diretamente às necessidades vitais de uma grande 

variedade de grupos sociais – empregos, 

educação, assistência médica, serviços sociais 

decentes, assim como as demandas inerentes à 



463 
 

 
 

luta pela liberação das mulheres e contra a 

discriminação racial -, podem sem uma única 

exceção, ser abraçadas sem restrições por 

qualquer liberal genuíno. Entretanto, é 

absolutamente diferente quando não são 

consideradas como questões singulares, 

isoladamente, mas em conjunto, como partes do 

complexo global que constantemente as reproduz 

como demandas não realizáveis e 

sistematicamente irrealizáveis. Desse modo, o que 

decide a questão é a sua condição de realização 

(quando definidas em sua pluralidade como 

demandas socialistas conjuntas), e não o seu 

caráter considerado separadamente. Por 

conseguinte, o que está em jogo não é a enganosa 

“politização” destas questões isoladas, pela qual 

poderiam cumprir uma função política direta 

numa estratégia socialista, mas a efetividade de 

afirmar e sustentar tais demandas “não-

socialistas”, tão largamente automotivadoras no 

front mais amplo possível. (Ibid., idem) 

 

 Ou seja, é preciso que os instrumentos de luta da classe 

trabalhadora consigam articular lutas imediatas (por exemplo: educação, 

saúde etc.) - que, por si mesmas e isoladas, nada têm de especificamente 

socialistas, e podem, por isso, ser abraçadas, nesta condição, por 

qualquer projeto social e político liberal, ainda que, nas condições 

atuais, esses problemas não podem ser resolvidos, em absoluto, no 

interior da forma social vigente – em um todo orgânico coerente “como 

demandas socialistas conjuntas”, isto é, politizadas em torno de um 

projeto estabelecido com vistas ao questionamento do complexo 

sociametabólico total do sistema do capital. 

Por exemplo, a questão da emancipação real, efetiva, das 

mulheres, não pode ser resolvida dentro dos marcos da forma social do 

capital. No entanto, como questão isolada, ela pode ser absorvida como 

bandeira da luta pelos partidos e movimentos da ordem estabelecida. 

Contudo, se os instrumentos de luta da classe trabalhadora articulam 

essa demanda com outras demandas particulares (educação, moradia, 

saúde etc.), tomando-as em conjunto e politizando-as num sentido 

socialista, isso pode ser fonte de efetivação da consciência socialista em 

escala de massa de que fala Mészáros. A demanda imediata isolada pode 

ser absorvida pela ordem na forma de determinação legal, de seguridade 



464 
 

 
 

formal da exigência particular. Mas as demandas em conjunto, 

politizadas num sentido genuinamente socialista (isto é, articuladas com 

demandas genuinamente socialistas), direcionadas contra as 

determinações reais que as impedem de ser satisfeitas substantivamente 

(e não formalmente), que buscam, portanto, a realização substantiva, 

não podem ser incorporadas pela ordem, justamente, porque exigiriam, 

para isso, que a própria ordem vigente fosse abolida.  

E quais as demandas que manifestam diretamente a necessidade 

de uma alternativa socialista? Mészáros diz que estas são as que estão 

relacionadas com a perdularidade – no sentido de destrutividade 

inerente ao processo produtivo e reprodutivo- inerente ao modo de 

funcionamento do capital. Nesse sentido, o filósofo afirma que 

 
há quatro direções principais nas quais se 

manifesta, com consequências crescentemente 

danosas, a perdularidade necessária do capital à 

medida que se alcançam os limites últimos de seu 

potencial produtivo: 

1) A demanda incontrolável por recursos – isto é, a 

irreprimível tendência crescente do capital ao uso 

“intensivo de recursos”, da qual o uso “intensivo 

de energia” é só um exemplo – sem consideração 

pelas consequências futuras sobre o ambiente, 

nem pelas necessidades das pessoas afetadas por 

suas assim denominadas “estratégias 

desenvolvimentistas”; 

2) O uso cada vez mais intensivo de capital em seu 

processo de produção, inerente à concentração e à 

centralização necessárias de capital, que contribui 

grandemente para a produção do 

“subdesenvolvimento” não só na “periferia” mas 

também no centro de seu domínio 

“metropolitano”, gerando desemprego maciço e 

devastando uma base industrial antes florescente e 

perfeitamente viável; 

3) O impulso crescente em direção à multiplicação 

do valor de troca, no princípio simplesmente 

divorciado, mas agora abertamente oposto ao 

“valor de uso” a serviço da necessidade humana, 

para manter intata a dominação do capital sobre a 

sociedade; e 

4) O pior tipo de desperdício: o desperdício de gente, 

pela produção em massa de “pessoas supérfluas” 



465 
 

 
 

que, como resultado de tantos dos avanços 

“produtivos” do capital como de suas dificuldades 

crescentes no “processo de realização” não podem 

mais se ajustar aos esquemas estreitos da 

produção de lucro e da multiplicação perdulária 

do calor de troca. (Ibid., p. 819) 
  

Por todas essas razões, afirma Mészáros, “as demandas de 

mudança só podem ser formuladas em termos de uma alternativa 

socialista global” (Ibid., idem). Daí, diz ele, a necessidade vital de 

renovação do marxismo, a única perspectiva teórica e política capaz de 

“tratar desses problemas em toda sua complexidade e abrangência” 

(Ibid., p. 820). Daí que o grande desafio posto para a teoria marxista seja 

definir o período de transição “em termos de objetivos identificáveis, 

junto com as mediações teóricas, materiais e instrumentais necessárias 

para a sua realização”. Para tanto, é preciso investigar como seria 

possível: 

 
(1) produzir uma mudança radical e ao mesmo 

tempo salvaguardar a continuidade necessária do 

sociometabolismo (que pede a aplicação prática 

contínua do princípio metodológico marxiano 

relativo à reciprocidade dialética entre 

continuidade e descontinuidade); 

(2) reestruturar “de alto a baixo” todo o edifício 

da sociedade, que simplesmente não pode ser 

derrubado com a finalidade de uma reconstrução 

total [...];  

(3) passar da atual fragmentação das forças 

sociais à sua coesão no empreendimento criativo 

dos produtores associados (que implica o 

desenvolvimento da consciência de massa 

socialista, resultado de se assumir 

responsabilidade pelas consequências das práticas 

produtivas e distributivas auto-administradas); 

(4) realizar genuínas autonomia e 

descentralização dos poderes de decisão, em 

oposição à sua concentração e à sua centralização 

existentes, que não podem de modo algum 

funcionar sem “burocracia”; 

(5) transcender a divisão e a “inércia circular” 

entre sociedade civil e Estado político pela 



466 
 

 
 

unificação das funções de trabalho e tomada de 

decisão; 

(6) abolir o segredo de governo, predominante por 

toda parte, instituindo uma nova forma de 

autogoverno aberto pelas pessoas interessadas. 

(Idem, p. 820-1). 

 

 Ao concluir sua argumentação a respeito da necessária 

articulação do movimento de pluralismo socialista, Mészáros 

encaminha a sua reflexão para o tema da urgência das lutas 

extraparlamentares capazes de se contrapor à força extraparlamentar de 

que é constituído, fundamentalmente, o capital – uma “força 

extraparlamentar par excellence” (Ibid., p. 851), no dizer do filósofo 

húngaro.  

 Mészáros volta a problematizar, aqui, o tema do Estado e sua 

relação com as outras mediações que compõem o sistema do capital, 

mas agora focando na ação dessa instituição após 1970, isto é, no 

contexto da emergência da atual crise estrutural do capital.  

 De acordo com o filósofo húngaro, o século XX testemunhou o 

avanço de fatores “extra-econômicos” (o termo é colocado entre aspas 

por Mészáros) no processo de reprodução sociometabólica do capital. 

Esses fatores, diz o autor de Para além do capital, “costumavam ser 

avaliados com grande ceticismo e rejeitados como estranhos à natureza 

do sistema do capital no momento de sua triunfal ascensão histórica” 

(Ibid., p. 822). Com o advento da crise estrutural atual, o sistema rompe 

com uma modalidade especifica de intervenção estatal (a “forma 

keynesiana de intervenção”), mas não deixa de, por outros meios, 

utilizar a ação do Estado do capital numa medida “tão grande quanto na 

variação keynesiana” (Ibid., idem). A única diferença, nesse contexto, 

diz Mészáros é que, a partir de então,  

 
adicionada à generosa ajuda dada ao big business 

– desde enormes incentivos fiscais até práticas 

corruptas de “privatização”, desde abundantes 

fundos de pesquisa (especialmente em proveito do 

complexo militar-industrial) à facilitação mais ou 

menos aberta da tendência ao monopólio -, a 

“direita radical” [Mészáros está se referindo, na 

verdade, ao capital] precisou impor também uma 

série de leis repressivas sobre o movimento dos 

trabalhadores. (Ibid., idem) 

 



467 
 

 
 

 Por tal razão, é uma ilusão da esquerda cultivar a premissa de 

que o que importaria, em nossos dias, é a “recuperação” do papel do 

Estado como interventor na economia. Na verdade, nunca como em 

nossos tempos se viu uma intervenção tão maciça e sistemática do 

Estado no âmbito da regulação socioeconômica. Daí Mészáros afirmar 

que “para as perspectivas da emancipação do trabalho, a importância da 

luta política e da crítica radical do Estado [grifo nosso] – inclusive suas 

„instituições democráticas‟, principalmente o Parlamento – nunca foi tão 

grande quanto na atual fase histórica de aparente „encolhimento dos 

limites do Estado‟”
210

 (Ibid., idem).  

Essa crítica radical precisaria, na visão do filósofo, enfrentar a 

assim designada “crise da política”
211

 atual, conceituada como “a forma 

de uma compreensível amargura e de um resignado afastamento da 

atividade política das massas populares [no cenário] da crise estrutural 

do sistema do capital” (2002, p. 823). A via de resistência a esse cenário 

de crise, amargura e resignação é a ação extraparlamentar das massas, 

que recusa a “aceitação das regras internas do jogo parlamentar”, visto 

que este “só pode produzir o auto-encarceramento parlamentar da 

esquerda”
212

 (Ibid., p. 823-4). 

                                                           
210

 Justino de Sousa Júnior, em uma errônea interpretação de Para além do 

capital, na qual afirma que “em face da dinâmica mundializada do capital, 

segundo a estrutura que apresenta, os Estados se mostram relativamente fracos. 

Essa é a compreensão de Mészáros, para quem o alcance do controle político 

dos Estados-nacionais necessariamente se mostra limitado diante da 

mundialização do capital” (2010, 189), tentou se amparar nas elaborações do 

filósofo húngaro para defender uma proposta política na qual os problemas dos 

trabalhadores seria dirimida com “mais Estado” na economia. Fizemos a devida 

crítica de tal concepção em nossa dissertação de mestrado. Ver, a esse respeito, 

Cherobini (2010).  
211

 Em estudos posteriores, o filósofo viria a desenvolver esse tema, chegando 

ao conceito de crise estrutural da política, uma situação histórica que levaria os 

Estados do centro do sistema a cada vez mais intensificarem suas tendências 

autoritárias “não apenas no âmbito internacional, mas também no interior dos 

países imperialistas dominantes [grifo nosso], a fim de subjugar toda resistência 

provável [à dominação do capital]” (2007, 361). Essas reflexões também estão 

presentes em Mészáros (2006b). 
212

 Mais à frente, Mészáros é enfático ao dizer que “toda atividade política 

parlamentar está condenada – tanto no governo como na oposição – à 

estabilização ou reestabilização do sistema do capital” (Ibid., p. 826). Em outro 

momento, Mészáros esclarece algumas das funções do Parlamento dentro do 

sistema do capital: “o papel regulador essencial do Parlamento consiste em 



468 
 

 
 

A ação extraparlamentar das massas deve buscar superar, além 

disso, as mediações e estratégias organizadas de forma negativa e 

defensiva em relação à ordem estabelecida. A arma da greve é, nesse 

contexto da argumentação do filósofo, uma arma parcial e negativa, 

quando realizada de forma localizada, setorializada e sem orientação 

política estratégica deliberada conscientemente. É, portanto, em última 

instância, uma arma insustentável a longo prazo. No entanto, diz o 

filósofo,  

 
a ideia de uma greve política geral [grifo nosso] é 

uma proposta radicalmente diferente. Para ser 

bem sucedida, deve ter por objetivo uma mudança 

na própria ordem sociorreprodutiva [portanto, não 

pode se limitar a perseguir objetivos parciais], de 

outro modo seu impacto, como nas greves gerais 

do passado, fatalmente será em seguida anulado. 

(Ibid., p. 838) 

  

 A ação extraparlamentar, portanto, que, “mesmo quando estiver 

lutando por objetivos mais limitados, encarar como seu objetivo a 

negação radical e a transformação positiva do modo de reprodução 

sociometabólica” (Ibid., p. 843), está no cerne da proposta da ofensiva 
socialista

213
. A efetivação prática dos instrumentos de luta da classe 

                                                                                                                           
legitimar (e, desse modo, também „internalizar‟) a imposição das severas regras 

da „legalidade institucional‟ sobre o trabalho potencialmente recalcitrante. Mas 

o papel do Parlamento não está, de modo algum, limitado a isso. No seu 

desenvolvimento histórico, sujeitar o trabalho à autolegitimação da „legalidade 

constitucional‟ ficou em segundo plano em relação à sua função crucial, original 

e primeira, que consistiu e consiste em permitir à pluralidade de capitais 

encontrar, em todos os momentos do desdobramento da dinâmica do sistema, o 

necessário (mesmo que sempre temporário) modus vivendi e o equilíbrio de 

poder entre seus componentes. É assim que o capital social total pode afirmar 

suas regras na esfera política sob as condições da „democracia parlamentar‟” 

(Ibid., p. 838-9). As outras instituições que compõem o Estado em sentido 

estrito também são duramente criticadas por Mészáros. O Judiciário, por 

exemplo, “continua a demonstrar, em toda ocasião possível, capacidade 

„independente‟ de impor as leis repressivas do „Parlamento democrático‟ contra 

o trabalho, em completa harmonia com os interesses e imperativos da ordem 

estabelecida” (Ibid., p. 826). Mais ainda: “a própria constitucionalidade é um 

joguete nas mãos dos representantes do capital, para ser rude e cinicamente 

utilizada como um artifício autolegitimador contra o trabalho” (Ibid., p. 851-2). 
213

 Mais adiante, Mészáros insere uma passagem luminosa que permite 



469 
 

 
 

trabalhadora, isto é, das mediações materiais – amparadas por uma 

teoria adequada - viabilizadoras da transição socialista, consiste no 

“maior desafio da teoria marxista contemporânea” (Ibid., p. 816). 

Organizar a ofensiva socialista, mediante a realização das organizações 

de luta adequada, com forma e conteúdo qualitativamente diversos das 

do sistema do capital, coadunando de maneira correta os objetivos 

imediatos e finais da luta, de modo que dessa práxis emerja a 

“consciência comunista de massa”, tal é a envergadura do desafio 

histórico que as forças postas ao lado da emancipação humana devem 

enfrentar. 

                                                                                                                           
compreender melhor a essência da ação extraparlamentar pré-revolucionária, 

que tem na greve de massas politicamente orientada um de seus elementos 

preponderantes: “O papel do movimento extraparlamentar do trabalho é duplo. 

Em vez de auxiliar a reestabilizar o capital nas crises, como ocorreu em 

situações importantes do passado reformista, ele deve, por um lado, afirmar seus 

interesses estratégicos como alternativa sociometabólica pelo confronto e pela 

necessária negação, em termos práticos, das determinações estruturais da 

ordem estabelecida que se manifestam na relação-capital e na concomitante 

subordinação do trabalho no processo socioeconômico de reprodução material 

[ou seja, pela atuação crítico-prática na esfera de reprodução econômica do 

sistema]. Por outro lado, o poder político do capital dominante no Parlamento 

precisa e deve ser contestado por meio da pressão que as formas de ação 

extraparlamentar podem exercer sobre o Legislativo e o Executivo [ou seja, 

coadunada à ação na esfera da reprodução econômica, a ação política das 

massas]. Sem a contestação extraparlamentar estrategicamente orientada e 

sustentada, os partidos que se alternam no governo podem continuar a se 

oferecer álibis recíprocos para o fracasso estrutural do sistema em relação ao 

trabalho, confinando efetivamente o movimento do trabalho ao papel de um 

apêndice inconveniente, mas marginalizado, no sistema parlamentar do capital. 

Portanto, em relação tanto ao domínio reprodutivo material como ao político 

[grifo nosso], a constituição de um movimento socialista extrapalamentar de 

massas estrategicamente viável – em conjunção com as formas tradicionais de 

organização política do trabalho, hoje desesperançadamente sem rumo e 

fortemente necessitadas do apoio e da pressão radicalizantes de tais forças 

extraparlamentares – é uma precondição vital para a contraposição ao maciço 

poder extraparlamentar do capital” (Ibid., p. 859-60). Isso, certamente, ilumina 

as reflexões sobre a transição delineadas no capítulo 13 de Para além do 

capital. Além disso, também ilumina muitas das críticas feitas por Mészáros ao 

longo de todo o seu livro às concepções de mediação de Lukács, um autor que, 

por vincular-se à perspectiva da possibilidade do “socialismo num só país”, foi 

incapaz de identificar no real os instrumentos de luta da classe trabalhadora com 

potencial de transformação e superação da ordem social do capital. 



470 
 

 
 

 Conquistar o poder político por meio de uma revolução é, nesse 

movimento, fundamental, mas essa conquista não é senão apenas um 

passo – um passo essencialmente importante, sem dúvida – do 

empreendimento revolucionário. Ele deve andar lado a lado com o 

processo da revolução social, adequadamente orientada para o objetivo 

da superação da organização sociometabólica do capital, negando as 

suas determinações estruturais e afirmando a alternativa histórica 

alicerçada na livre associação dos produtores. Isso significa que a 

tomada do Estado por meio das forças revolucionárias não deve ter 

como meta o controle do capital (o que seria, na visão de Mészáros, 

uma contradição em termos), mas a transferência do poder de decisão, 

sobre todas as esferas das práticas produtivas e reprodutivas materiais, 

aos sujeitos conscientes da atividade produtiva.  

 Essa “reconstituição e substantiva democratização da esfera 

política” – no sentido que dissemos acima, isto é, da transferência total 

do poder de decisão sobre todas as esferas produtivas e reprodutivas da 

sociedade aos produtores livremente associados – é “a condição 

necessária para uma intervenção sobre o controle sociometabólico do 

capital” (Ibid., p. 848). Em outras palavras: a revolução política deve ser 

sustentada por uma revolução social, compondo assim a revolução 

permanente, conforme Engels e Marx a denominaram. Daí que, segundo 

Mészáros, “uma alternativa ao controle sociometabólico do capital deve 

abranger todos os aspectos complementares do processo de reprodução 

social, desde as funções estritamente produtivas e distributivas até as 

dimensões mais amplas da direção política” (Ibid., idem).  

 O sentido de tudo isso é que 

 
um modo de controle reprodutivo alternativo – 

socialista – é inimaginável sem que ocorra a 

superação da disjunção e da alienação existentes 

[entre as funções materiais reprodutivas e as 

funções decisórias]. A condição necessária para 

realizar as funções da reprodução diretamente 

material de um sistema socialista é a restituição de 

poder de tomar decisões aos produtores 

associados – em todas as suas esferas de 

atividades e em todos os níveis de coordenação, 

desde os empreendimentos locais até o mais 

amplo intercâmbio internacional. [...] A 

reconstrução da unidade das esferas de reprodução 

material e política é a característica definidora 



471 
 

 
 

essencial do modo socialista de controle 

sociometabólico. (Ibid., p. 849) 

 

 A construção das mediações de luta dos trabalhadores 

necessárias para a efetivação da transição socialista, nesse contexto, não 

é uma tarefa para o “futuro distante”. Seus passos iniciais devem ser 

dados “imediatamente [...] como parte orgânica da estratégia 

transformadora” (Ibid., p. 849). Essas mediações, verdadeiros 

instrumentos de luta da classe trabalhadora, devem ser ativos no sentido 

estratégico proposto, renovando, no processo de transição, as formas de 

legislação política, o que pode ser feito se tais organizações atuarem 

como “força vital condicionante” das estruturas legisladoras herdadas 

pela revolução. É esse o sentido da passagem de Mészáros que assevera 

que 

 
é importante ter em mente que se o trabalho quer 

conseguir alguma coisa nas atuais circunstâncias, 

uma renovação da forma parlamentar de 

legislação política é inevitável. Tal renovação só 

se tornará viável pela criação de um movimento 

extraparlamentar como força vital condicionante 

do próprio Parlamento e da estruturação 

legislativa de uma sociedade globalmente em 

transição. (Ibid., p. 850) 

 

 Ou seja, natransição – portanto, depois de iniciado o processo 

da revolução -, as forças extraparlamentares devem se comportar 

ativamente na elaboração de novas formas de legislação política, 

legislação esta que só pode emergir do processo de transferência de 

poder de decisão sobre os processos de reprodução sociometabólica aos 

produtores associados. A “renovação da forma parlamentar”, durante a 

transição, só pode ter esse sentido, de ir além de tudo aquilo que for 

herdado da ordem social do capital. É por isso que, conforme afirma 

Mészáros, “o sucesso da ofensiva socialista é inconcebível sem a recusa 

radical de tais determinações estruturais da ordem estabelecida e sem a 

reconstrução do movimento do trabalho na sua integridade” (Ibid., p. 

853-4), mediante a reunião de seus braços político e sindical, “com a 

plena consciência de seus objetivos transformadores como alternativa 

estratégica necessária e viável ao sistema do capital” (Ibid., p. 854). 

 Diante disso, o significado da atualidade histórica da ofensiva 

socialista é resumido nestes termos pelo autor de Para além do capital: 



472 
 

 
 

 
A atualidade histórica da ofensiva socialista [...] 

não significa que o sucesso esteja assegurado nem 

que sua realização esteja próxima. “Histórica”, 

aqui, significa, por um lado, que a necessidade de 

instituir algumas mudanças fundamentais na 

organização e a orientação do movimento 

socialista se apresentou na agenda histórica; e, de 

outro lado, que o processo em questão se desdobra 

sob a pressão de determinações históricas 

poderosas, empurrando a função social do 

trabalho na direção de uma ofensiva estratégica 

prolongada caso se queira realizar não apenas os 

seus objetivos potencialmente globais, mas 

também seus objetivos mais limitados. O percurso 

à frente é muito árduo e, certamente, não tem 

atalhos nem pode ser evitado. (Ibid., p. 858) 

  

 São essas considerações estratégicas que estão na base da 

proposta recentemente elaborada de Mészáros para a formação de uma 

nova organização de trabalhadores a atuar politicamente no plano 

internacional, uma Nova Internacional definida pelo filósofo nas 

seguintes palavras: 

 
Não a “Quinta” ou a “Sexta Internacional” – que, 

ao definir a si próprias dessa forma, 

inevitavelmente reabririam velhas feridas e 

desnecessárias controvérsias recriminatórias -, 

mas A Nova Internacional, engajada na negação 

revolucionária da presente ordem destrutiva do 

capital e na constituição de um modo 

radicalmente diferente de intercâmbio social 

metabólico entre seus membros. Em outras 

palavras, A Nova Internacional, por meio de seu 

nome, indicaria que não somente a defensiva, mas 

também as infelizes recriminações divisionistas 

do passado têm de ser relegadas ao passado. 

(2014, p. 87-8) 

 

7.10 Uma análise de conjuntura abstrata no seio de uma teoria 

concreta: o caso da Venezuela de Chávez 
 



473 
 

 
 

 Antes de passarmos ao estudo dos capítulos finais de Para além 

do capital, é importante tecer breves comentários sobre um tema 

presente no seu capítulo 18 passível de gerar alguma polêmica. Trata-se 

das referências de Mészáros ao presidente Hugo Chávez Frías, da 

Venezuela. A menção do filósofo húngaro ao líder bolivariano se faz no 

capítulo que ora analisamos, num contexto bastante específico que é 

preciso apreender com atenção. 

 Esse contexto é o da crítica do sistema parlamentar, tomado em 

algumas elaborações estratégicas como mediação útil e necessária para 

os esforços revolucionários dos trabalhadores. Após demonstrar as 

limitações desse sistema, cuja crítica, anterior a Marx, já havia sido 

estabelecida por Rousseau, Mészáros cita, em primeiro lugar, a crítica 

de Chávez aos limites do sufrágio tal como tradicionalmente se 

estabelece, e, em seguida, sua proposta de “democracia participativa”, 

na qual “o povo soberano deve se transformar no objeto e no sujeito do 

poder” (Chávez, apud Mészáros, ibid., p. 830), como alternativa ao atual 

sistema representativo.  

Mészáros afirma que essas concepções têm um potencial 

interessante e “pressagiariam” a perspectiva do “fenecimento do 

Estado”, tal como proposta por Marx e Engels em seus escritos do 

século XIX. No entanto, frisa o filósofo húngaro, tais ideias só poderiam 

ter êxito em seu objetivo perseguido se, e somente se,  

 
o empreendimento estratégico [possa] não só 

exercitar a “soberania do trabalho” em 

assembleias políticas - não importa o quão diretas 

elas possam ser em relação à sua organização e 

seu modo de tomada de decisão política -, mas na 

atividade de vida produtiva e distributiva 

autodeterminada dos indivíduos sociais em todo 

domínio singular e em todos os níveis do processo 

sociometabólico. Isto é o que traça a linha de 

demarcação entre a revolução socialista, que é 

socialista em sua intenção – como a Revolução de 

Outubro de 1917 -, e a “revolução permanente” 

de transformação socialista efetiva. Sem a 

transferência progressiva e total da tomada de 

decisões reprodutivas e distributivas materiais aos 

produtores associados não pode haver esperança 

para os membros da comunidade pós-

revolucionária de se transformarem em sujeitos do 

poder. (Ibid., p. 830-1)  



474 
 

 
 

 

 Ou seja, para que as ideias de Chávez pudessem estar à altura 

das necessidades radicais de emancipação dos trabalhadores frente ao 

jugo do capital, elas deveriam se concretizar na forma de uma revolução 

permanente, que não se limitaria à realização de assembleias políticas de 

participação direta, mas de distribuição do poder de decisão aos 

produtores associados sobre todos os níveis da atividade 

sociorreprodutiva da humanidade. 

 Essas reflexões de Mészáros, delineadas, como o próprio 

filósofo húngaro indica, em 1993 e incorporadas ao texto final de Para 

além do capital em 1995, foram reafirmadas no Prefácio à edição 
brasileira de seu grande livro, escrito, segundo suas próprias 

informações, em janeiro de 2000. Nesse prefácio, Chávez é apresentado, 

juntamente com o Movimento dos Sem-Terra do Brasil, os Zapatistas do 

México e “os militantes que desafiam todas as dificuldades que 

favorecem a ordem estabelecida na Colômbia e em outros países da 

América Latina”, como integrante de um conjunto de “movimentos 

sociais radicais”, que expressariam “manifestações encorajadoras” no 

sentido de “se livrar das limitações organizacionais da esquerda 

histórica a fim de conseguirem articular na ação não apenas a necessária 

negação do que aí está, mas também a dimensão positiva de uma 

alternativa hegemônica” (Ibid., p. 33).  

O filósofo ressalta que “é claro que ainda estamos num estágio 

muito inicial desses processos”. Contudo, sublinha dois exemplos do 

que seriam, na sua visão, um “sucesso significativo” no que se refere 

aos objetivos políticos acima mencionados. Os exemplos seriam, 

justamente, Chávez e o Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem-

Terra (MST).  

 Nos anos que compreendem 1993 a 2000, quando essas 

reflexões foram escritas, talvez fosse difícil ao filósofo húngaro 

perceber a tendência de desenvolvimento de tais movimentos sociais e 

políticos em sua interação com as tendências do sistema do capital. No 

entanto, será que, hoje, passados 15 anos, poderíamos avaliar tais 

movimentos com a mesma perspectiva otimista? 

 Gilberto Maringoni, um estudioso bastante simpático a Hugo 

Chávez, assinalou, em 2009 – portanto, num estágio já bastante 

avançado de desenvolvimento do “bolivarianismo” -, as “indefinições 

do modelo de socialismo pretendido por Hugo Chávez”, que “não são 

um problema apenas dele, mas de praticamente toda a esquerda mundial 

e de todos aqueles que pretendem mudar a sociedade” (2009, p. 175). 



475 
 

 
 

Essas “indefinições” estariam expressas na articulação das ideias de 

“nutrir-se das correntes mais autênticas do cristianismo”, “democracia 

participativa e protagônica, o poder popular”, “igualdade conjugada com 

liberdade”, corporativismo e associativismo” e, em especial, a ideia – 

extremamente problemática – de que  

 
o socialismo é eminentemente social, não é 

econômico... Aqui deve haver uma relação de 

trabalho... harmoniosa, não se trata de explorar os 

trabalhadores por nada, a não ser para que vivam 

dignamente, que não sejam escravos do trabalho. 

[Precisam] de um trabalho digno, consciente de 

que estão produzindo bens para construir a 

felicidade de um povo... Isto é parte do modelo 

socialista que está nascendo... Ser socialista é ser 

honesto. O socialismo não nega a propriedade 

privada. Apenas a estabelece muito bem e a 

impulsiona. (Chávez, apud Maringoni, ibid., p. 

174-5) 

 

 Tais “indefinições” – na verdade, contradições – que combinam 

uma problemática ideia de socialismo vinculada à não negação da 

propriedade privada, mas ao seu “bom estabelecimento” e ao seu 

“impulso”, a fim de que se possa “explorar os trabalhadores” tão 

somente “para que vivam dignamente” (!) é que faz com que, a nosso 

ver, a “revolução bolivariana” tenha permanecido como “socialista 

apenas no plano da intenção” – uma intenção, diga-se, por demais 

contraditória – e nunca tenha atingido o plano da revolução permanente, 

tal como preconizada por Mészáros, nas pegadas de Marx e Engels. 

 Será que algo semelhante não poderia ser dito a respeito das 

demais organizações políticas mencionadas por Mészáros? O MST
214

, 

por exemplo, se converteu num dos principais elementos da base social 

de sustentação do governo encabeçado no Brasil pelo Partido dos 

Trabalhadores, com sua estratégia política democrática e popular 

efetivada em torno na mais radical e infame conciliação de classes que 

já dura mais, de uma década. O próprio líder do movimento, João Pedro 

Stédile, admitiu essa colaboração de classe em uma entrevista muito 

recente, quando afirmou que “as classes dominantes (...) são muito 

espertas. (...) Eles perceberam a gravidade da crise, e por isso 

                                                           
214

 Para informações sobre a origem histórica do MST, consultar Vendramini 

(2002) e Vendramini (2004).  



476 
 

 
 

abandonaram o pacto de alianças de classe com os trabalhadores, 

representado pela eleição de Lula e Dilma, que resultou no programa 

neodesenvolvimentista” (2015, grifo nosso).  

A questão que se impõe, neste momento, é: se Stédile sabia que 

Lula e Dilma Rousseff representavam um governo de “pacto de aliança 

de classe” entre o capital e o trabalho, por que ele e o movimento social 

que lidera participaram, e ainda participam, desse pacto por tanto 

tempo? É interessante, no entanto, analisar a sua proposta para a 

superação da “crise” pela qual passamos atualmente: formar uma “frente 

com um projeto alternativo ao da burguesia”. Quais os princípios que 

orientariam essa “frente”? O próprio Stédile responde: 

 
Temos ideias gerais, em teoria, como, por 

exemplo, o entendimento de que apenas sairemos 

da crise econômica se o governo abandonasse o 

superávit primário e, em vez de pagar 280 bilhões 

de reais de juros por ano, investisse esses recursos 

públicos na indústria para gerar emprego, em 

obras públicas de transporte, moradia e na 

educação. Já na crise política, só iremos superá-la 

se tivermos uma reforma política profunda. São 

ideias gerais, em torno de reformas estruturais 

necessárias. Porém, é preciso construir um 

programa que unifique todos os setores sociais e 

dê unidade às ações de mobilizações de massa. 

(Ibid., idem) 

 

Em suma, investir recursos públicos na indústria para gerar 

emprego e reforma política. Será que podemos considerar esta uma 

proposta radical do ponto de vista da ideia marxiana da revolução 

permanente? Vale dizer que, na mesma entrevista em que afirma a 

necessidade de investimento a fim de gerar emprego e de reforma 

política como medidas essenciais para um “novo projeto de país”, 

Stédile menciona a interlocução com ninguém menos que o papa (!) a 

fim de solucionar problemas fundamentais de camponeses e 

trabalhadores. Ao que tudo indica, a interlocução tem sido muito 

frutífera, visto que “em Roma, ele [o papa] defendeu três teses 
fundamentais, como um programa mínimo para salvar a humanidade (!): 

„Nenhum camponês mais sem terra. Nenhuma família sem uma casa 

digna, e nenhum trabalhador sem trabalho e sem direitos‟. Acredito que 

agora vamos avançar para novos temas” (Ibid., idem). Desnecessário 

dizer que tais concepções estão muito aquém de uma proposta que 

http://cartacapital.com.br/revista/802


477 
 

 
 

queira, de fato, “salvar a humanidade” do jugo fetichista e 

sistematicamente destrutivo do capital. 

Sobre o desenvolvimento dos Zapatistas, seus ideais de 

“democracia, liberdade e justiça”, expressos em documentos já dos 

primeiros anos do movimento
215

, se aproximam mais dos ideias da 

Revolução Francesa - ou, se nos situarmos mais próximos do nosso 

contexto, da estratégia democrática e popular - do que da proposta 

socialista da revolução permanente. 

Sobre os “militantes da Colômbia”, que Mészáros não explicita 

quem são, mas que possivelmente se refere ao Exército de Libertação 

Nacional (ELN) e/ou às Forças Armadas Revolucionárias da Colômbia 

(Farc), não acreditamos que estejam à altura do ideal da transição 

socialista, em razão das contradições que adquiriram essas organizações 

com o passar dos anos. Em um estudo bastante ponderado sobre tais 

organizações, Forrest Hylton afirma, sobre as Farc, que já nos anos 

1980, elas “haviam iniciado sua metamorfose para um pequeno Estado 

tributário, enquanto sequestros, extorsões, assassinatos coletivos e 

deslocamento pela força se integravam ao seu repertório naquelas zonas 

em que chegavam a se assentar” (2010, p. 115). Sobre o ELN, o mesmo 

autor assinala que “em 1996 [...] suas principais fontes de renda 

provinham dos impostos de proteção, extorsão, roubos de banco e 

sequestros”
216

 (Ibid., p. 130). 

Ainda sobre Hugo Chávez, é preciso dizer que Mészáros retorna 

ao tema do pensamento e da prática do líder bolivariano em um artigo 

de 2006, intitulado Bolívar e Chávez: O espírito da determinação 

radical, no qual, apesar da coerência da sua reflexão no que tange às 

questões da teoria da revolução socialista, revela uma avaliação bastante 

abstrata da conjuntura social e política da América Latina, em especial 

quando inclui as figuras de Chávez, Lula e Fidel Castro sob a insígnia 

de “líderes radicais”, sem definir em que consiste a “radicalidade” dessa 

liderança. Pelo contexto da argumentação de Mészáros, é possível 

concluir que essa “radicalidade” se relaciona com a grande influência 

frente às massas que tais líderes desempenham. O fato a se criticar nessa 

conceituação é que ela não mostra as profundas e significativas 

diferenças da “radicalidade” exercida historicamente por tais 

                                                           
215

Ver, a esse respeito, Marcos (2003) e Exército Zapatista de Libertação 

Nacional (2003). 
216

 Para mais detalhes sobre os caminhos que tomaram o ELN e as Farc, ver 

Hylton (2010). 



478 
 

 
 

lideranças
217

.  

Há que se ressaltar que Mészáros tem consciência de que, no 

Brasil, a emergência de uma “liderança radical” em nada transformou a 

estrutura da forma social do capital. Nas suas próprias palavras: 

 
Apesar de algumas inegáveis realizações tangíveis 

em áreas limitadas, a ordem do capital, há muito 

estabelecida no Brasil, conseguiu se manter 

firmemente no controle do processo de 

reprodução social geral, marginalizando seus 

opositores na política, para grande 

desapontamento das forças populares de todo o 

país. Compreensivelmente, portanto, os militantes 

socialistas no Brasil se veem forçados a 

argumentar hoje que, ainda, há um longo caminho 

a percorrer antes que se possa afirmar que as 

                                                           
217

 Isso é especialmente condenável no caso de Lula, líder político em relação ao 

qual, em 2006, não restava dúvida alguma de que a sua “radicalidade” não 

significava nenhuma orientação no sentido de uma transformação socialista da 

sociedade. Para algumas avaliações das acomodações políticas do Partido dos 

Trabalhadores, bem como das gestões de Lula, ver, além dos já mencionados 

estudos de Mauro Iasi, Oliveira (2003), Oliveira (2004), Oliveira (2006), 

Oliveira (2010), Sauer (2010) e Netto (2010). A abstração da análise de 

Mészáros se revela ainda quando afirma que o Fórum Social Mundial estaria, 

naquela época, tentando evidenciar “a possibilidade de instituir um macrocosmo 

potencialmente harmonioso em escala global, para além dos conflitos 

devastadores dos confrontos passados interessados que iriam culminar nas 

pilhagens do imperialismo”, mediante “seu repetido apelo: Um outro mundo é 

possível” (2006). É bem verdade que o referido Fórum apresentou, como bem 

assinalam Löwy e Besancenot, possibilidades políticas interessantes, como 

“grandes manifestações de protesto contra a OMC, o G-8 ou a guerra 

imperialista no Iraque” (2009, p. 118). No entanto, quando lembramos que o 

idealizador do referido Fórum fez parte da equipe de governo de Lula a partir de 

2003, isso deveria nos alertar a respeito das limitações que tal movimento 

apresentava em seu projeto político constituinte. Ver a esse respeito, a entrevista 

em que Oded Grajew defende a ideia de que “empresas também devem atuar na 

promoção do bem-estar da sociedade, assumindo a responsabilidade social 

como eixo norteador de suas atividades”. As empresas devem “cuidar das 

pessoas” e se “importar com as pessoas”. Em outras palavras, ter 

“responsabilidade social”. Dentro dessa sua utopia estapafúrdia, na qual as 

empresas assumem a responsabilidade pelo bem-estar da sociedade, Grajew 

também crê que as ONGs possuem um papel fundamental: “promover a 

democracia participativa” (2015). 



479 
 

 
 

restrições herdadas da esquerda histórica 

organizada – que tendiam a ser confinadas em 

todos os países capitalistas a um espaço e a um 

papel políticos dificilmente compatíveis com o 

modo de operação da velha ordem – se alteraram 

de maneira significativa, para não dizer que foram 

ultrapassadas em uma base duradoura. (2006) 

 

 Essa afirmação, comparada com as demais ideias que Mészáros 

desenvolve no referido artigo e no restante de seus textos, nos leva a 

crer que o filósofo: 1) não deixa de ser coerente em relação à 

necessidade de uma transformação socialista que assuma a forma de 

uma revolução permanente, que nega a ordem do capital e afirma a 

comunidade humana emancipada; 2) não perde de vista que, tanto no 

Brasil quanto na América Latina em geral, o capital consegue se manter 

até hoje como o controlador radical da dinâmica de produção e 

reprodução sociometabólica
218

; 3) se equivoca (pelo menos no que toca 

à América Latina) na identificação das mediações políticas com 

potencial verdadeiramente crítico em relação ao sistema do capital
219

. 

                                                           
218

 Em uma entrevista realizada em 2002, quando perguntado se em Cuba 

existia realmente socialismo, Mészáros foi taxativo: “Não poderia haver 

socialismo em Cuba. É um país dominado por forças muito hostis, que precisa 

simplesmente sobreviver - e sobreviveu por 43 anos. Esse é o seu grande feito. 

Por um lado, é um feito negativo. Se isso vai continuar com os sucessores de 

Fidel Castro é uma grande interrogação. São muitos pontos negativos atuando 

contra isso. E não apenas pelas dificuldades internas de produção. O socialismo, 

num país como Cuba, uma pequena ilha, como pode existir socialismo num 

único país, se ficou inconcebível na União Soviética ou num país do tamanho da 

China, com mais de um bilhão e 300 milhões de habitantes? Como seria com 

dez milhões? Como estabelecer o socialismo nessas circunstâncias?” (2002b). 
219

 É possível que as abstrações da análise de Mészáros em relação à conjuntura 

latino-americana se devam à pouca atenção que o filósofo dá à apreensão 

concreta da dinâmica do ciclo do capital em escala global. Como mostramos 

anteriormente, Mészáros não descarta a teoria de que as crises cíclicas 

continuam a ocorrer, só que agora no interior do contexto da era de transição 

definida nos termos da crise estrutural do capital. No entanto, a atenção que o 

filósofo dedica à compreensão desta última é muito maior do que em relação às 

crises cíclicas. Ora, é sabido que a cada momento do ciclo do capital as ações 

táticas das organizações socialistas devem se dar de uma maneira ou de outra, a 

fim de se articular com o objetivo estratégico mais amplo. Cremos que, se 

Mészáros levasse em conta de forma mais concreta essa realidade do ciclo 

econômico, articulando esse saber com sua teoria da crise estrutural do capital, 

javascript:;


480 
 

 
 

 Em suma, acreditamos que acontece aqui algo semelhante ao 

que acontece na teorização do filósofo húngaro na década de 1960, 

quando, ao criticar o caminho soviético para o socialismo, aponta, em 

relação a essa via de transição, a Revolução Chinesa como uma 

possibilidade alternativa. Mais tarde, Mészáros mudará a sua opinião a 

respeito da China, caracterizando-a não como uma via alternativa em 

relação ao caminho tomado pelo socialismo soviético, mas como uma 

formação social híbrida, que mescla métodos políticos e econômicos de 

extração do trabalho excedente. 

 Há, no entanto, no referido artigo de 2006, posições 

interessantes que é preciso ressaltar. A primeira delas é, como dissemos, 

a reafirmação da teoria da revolução permanente como processo 

efetivador da transição socialista. A segunda diz respeito à necessidade 

de que a estratégia a ser efetivada na América Latina seja construída a 

partir das condições históricas desse locus específico, baseada na 

recriação crítica das tradições de luta consolidadas, e não algo 

implementado mecanicamente, a partir de uma formulação elaborada 

                                                                                                                           
possivelmente viria a identificar no real mediações de luta com um potencial 

maior e mais efetivo no que tange ao enfrentamento e à superação da forma 

social atualmente vigente. No Brasil, por exemplo, as considerações sobre as 

crises cíclicas levariam o formulador de uma estratégia de revolução socialista a 

considerar, entre outras coisas, a estrutura produtiva econômica, a sua 

distribuição espacial, os pontos dessa estrutura que têm mais peso sobre o todo, 

etc., o que levaria à conclusão de que as mediações de luta da classe 

trabalhadora deveriam se voltar para esses pontos específicos, a fim de, entre 

outras coisas, parar a produção. Essa estratégia, por certo, não dispensaria 

aquilo que Mészáros chama de “formas tradicionais de luta política da classe 

trabalhadora”, mas estaria bem longe de considerar um movimento como o 

MST, por exemplo, como força primordial para a efetivação da revolução 

brasileira. Em síntese, acreditamos que se pode dizer de Mészáros algo 

semelhante ao que ele mesmo afirmou sobre Lenin em O poder da ideologia: 

“Do ponto de vista metodológico, a maior habilidade de Lenin era a sua 

incomparável percepção das especificidades históricas e sociais e das 

possibilidades práticas imediatas que poderiam ser delas derivadas. Rosa 

Luxemburgo, ao contrário, orientou-se para os marcos das tendências históricas 

mais amplas, frequentemente desafiando a realidade histórica corrente” (2004, 

p. 402). Ou seja, Mészáros, tal como Rosa Luxemburgo, orienta-se melhor em 

relação “às tendências históricas mais amplas”. Falta-lhe a “incomparável 

percepção das especificidades históricas e sociais e das possibilidades práticas 

imediatas que podem ser delas derivadas”, características ao pensamento do 

grande líder bolchevique. 



481 
 

 
 

com base em um contexto histórico estranho. O terceiro ponto diz 

respeito à possibilidade de a revolução socialista ser efetivada 

primeiramente na América Latina, sem que se dependa, 

necessariamente, de uma revolução realizada anteriormente nos países 

de centro do sistema do capital. Vale a pena ler, nesse sentido, as 

palavras do próprio Mészáros a esse respeito. Diz o filósofo: 

 
Embora seja verdade que o socialismo como 

ordem reprodutiva social alternativa deva ser 

classificado como uma abordagem viável 

universal, abrangendo também as áreas 

capitalistas mais desenvolvidas do mundo, 

incluindo os Estados Unidos, não podemos pensar 

nesse problema em termos de uma sequência 

temporal, de acordo com a qual uma futura 

revolução social nos países de capitalismo 

avançado tenha de tomar a precedência sobre a 

possibilidade de uma mudança radical geral. 

Longe disso. Visto que, diante da inércia maciça 

gerada pelos interesses adquiridos do capital nos 

países capitalistas privilegiados, ao lado da 

cumplicidade consensual reformista dos sindicatos 

em seu desenvolvimento auto-satisfatório, é muito 

mais provável, num futuro não muito distante, que 

se verifique o rebentar de uma revolução social na 

América Latina e não nos Estados Unidos ou na 

Europa ocidental, com implicações de longo 

alcance para o resto do mundo. (Ibid., idem) 

 

Feitas essas considerações, podemos passar agora à analise dos 

capítulos finais de Para além do capital. 
 

7.11 Demais questões candentes da transição 

 

 No capítulo 19 de Para além do capital, intitulado O sistema 

comunal e a lei do valor, Mészáros desenvolve outros importantes temas 

da transição, em especial uma teoria das trocas sociometabólicas no 

sistema comunal, teoria esta que, é claro, é delineada em suas linhas 

gerais, mas que pretende servir como elemento norteador da práxis 

revolucionária atual.  

Esse propósito está de acordo com a leitura que o filósofo 

húngaro faz de Marx, de que é necessário não apenas negar a ordem 



482 
 

 
 

estabelecida controlada pelo capital, mas, principalmente, afirmar a 

forma social qualitativamente nova, sob o controle consciente dos 

produtores associados. Para que seja possível afirmar a nova forma 

histórica, faz-se preciso um princípio teórico-político geral que, 

justamente, sirva de bússola crítica das ações revolucionárias efetivadas 

no presente
220

. 

 Interessa-nos, neste ponto, ressaltar as reflexões de Mészáros a 

respeito do tempo disponível e da troca de atividades como elementos 

reguladores das trocas sociometabólicas no sistema comunal. A 

afirmação dessas categorias teóricas, como não poderia deixar de ser, é 

feita mediante a crítica das condições em que a organização do tempo 

social e da atividade de produção, distribuição e consumo são realizadas 

na forma social do capital.  

 Mészáros afirma, com base em Marx, que, na sociedade 

comunista, a atividade sociorreprodutiva humana é comandada a partir 

do princípio do tempo disponível, isto é, de se organizar a atividade 

produtiva com vistas a se gerar o maior tempo disponível possível para a 

criação dos “indivíduos socialmente ricos”.  

 Sob o sistema do capital em sua forma capitalista, a dinâmica 

sociometabólica humana é controlada de modo que o trabalho vivo seja 

transformado em trabalho abstrato. Tal concepção é contrária à opinião 

do Lukács de O presente e o futuro da democratização, de 1968, para 

quem a lei do valor seria característica a-histórica dos modos de 

produção. Nessa condição, o trabalho abstrato também vigeria nas 

sociedades em que a forma-capital já teria sido abolida. Criticando a 

posição de seu velho mestre, Mészáros afirma que “Marx [...] enfrenta 

                                                           
220

 É certo que Marx acreditava que “cada passo do movimento real é mais 

importante do que uma dúzia de programas” (2012b, p. 20), como atesta sua 

famosa carta a Bracke, escrita no contexto da redação da Crítica do Programa 

de Gotha, que não visava se opor à unificação das organizações políticas que 

viriam a formar o Partido Operário Social-Democrata da Alemanha, e sim 

criticar, como bem assinala Löwy, o “socialismo aliado ao Estado”, ou o 

“estatismo social-democrata” (2012, p. 10). No entanto, como o Marx sublinha, 

na mesma carta, “ao se conceber programas de princípios (em vez de postergar 

isso até que tal programa possa ser preparado por uma longa atividade comum), 

o que se faz é fornecer ao mundo as balizas que servirão para medir o avanço do 

movimento do partido” (2012b., p. 20-1). Acreditamos que as reflexões 

desenvolvidas por Mészáros, neste ponto de sua obra, visam incorporar o 

espírito da ideia de Marx de “fornecer as balizas” que permitem medir o avanço 

dos instrumentos de luta e organização da classe trabalhadora. 



483 
 

 
 

esses assuntos de uma ótica radicalmente diferente. Longe de aceitar a 

permanência da medida de tempo de trabalho, ele sublinha o papel do 

tempo disponível como a medida de riqueza nas condições de uma 

sociedade socialista avançada” (2002, p. 868). E, lançando mão de um 

trecho bastante significativo dos Grundrisse, assinala: 

 
A verdadeira riqueza é o poder produtivo 

desenvolvido por todos os indivíduos. Então, a 

medida de riqueza não é mais, de modo algum, o 

tempo de trabalho, e sim o tempo disponível. O 

tempo de trabalho como a medida do valor define 

a própria riqueza como fundada na pobreza, e o 

tempo disponível como existente na, e devido à, 

antítese ao tempo de trabalho excedente; ou 

postular todo o tempo de um indivíduo como 

tempo de trabalho e sua degradação, então, a 

mero trabalhador, subsunção ao trabalho. (Marx, 

apud Mészáros, ibid., p. 869) 

  

 Mészáros complementa essa afirmação dizendo que: “Marx 

argumenta vigorosamente que nas condições do socialismo avançado 

testemunhamos a transformação do „tempo de trabalho necessário‟, de 

medida tirânica e degradante, a tempo que passa a ser medido, ele 

mesmo por critérios humanos qualitativos” (Ibid., idem), ou, nas 

palavras de Marx, “pelas necessidades do indivíduo social”
221

 (Marx, 

apud Mészáros, ibid., idem). 

 No “socialismo avançado”, portanto, o tempo de trabalho 
necessário deixa de ser a medida alienada e fetichista que controla e 

organiza a atividade sociorreprodutiva humana. Pelo contrário, o tempo 

de trabalho a ser destinado à produção dos meios que garantem a 

produção e a reprodução da vida é que passa a ser, ele mesmo, regulado 

por critérios humanos qualitativos, isto é, pelas necessidades do 

                                                           
221

 Mais à frente, Mészáros desenvolve a crítica a Lukács com base na posição 

de Marx, dizendo que “a leitura de Lukács dos Grundrisse altera radicalmente o 

significado original da ideia marxiana de produção e consumo comunais, assim 

como do uso correspondente do tempo em um sentido qualitativo/libertador, 

em contraste com a imposição quantitativa tirânica exercida sobre os 

produtores, que é inseparável da relação-valor. Para Marx, o uso qualitativo do 

tempo na forma comunal de intercâmbio reprodutivo representa o nível 

historicamente atingível e, nas fases mais avançadas do socialismo, o único e 

absoluto modo de mediação dos produtores associados” (Ibid., p. 872). 



484 
 

 
 

indivíduo social. O indivíduo social, “carente de uma totalidade de 

manifestações humanas de vida”, torna-se aquilo que é mediante, 

justamente, a disponibilidade de tempo livre para efetivar a sua 

omniletaralidade de acordo com as necessidades que a sua condição 

emancipada faculta. Daí que, afirma Mészáros: 

 
A questão, portanto, é saber se as considerações 

de tempo desempenham um papel determinante 

na forma historicamente específica de 

sociometabolismo ou, pelo contrário, se o tempo 

de trabalho da sociedade – sua produção e sua 

alocação – é regulado e determinado pelos 

objetivos que os membros de uma sociedade 

socialista avançada estabeleceram para si 

próprios, na estrutura de um plano genuíno 

divisado por eles. Em outras palavras, a questão é 

se os indivíduos sociais poderão planejar no 

sentido genuíno, alocando o seu tempo – o tempo 

de vida com significado – entre uma gama inteira 

de atividades que correspondem às suas 

necessidades. (Ibid., p. 869) 

  

 Desse modo, diz Mészáros, a tarefa imprescindível é 

transformar radicalmente a “função social do tempo de trabalho”, 

fazendo com que ele passe da condição de elemento determinante a 

elemento determinado, com vistas a permitir o livre desenvolvimento 

das potencialidades humanas. Para isso, é necessário superar a divisão 
do trabalho tal como é posta pela forma social do capital, não apenas 

em sua expressão capitalista, mas também como foi estabelecido pela 

sua forma mutante, verificada nas sociedades pós-capitalistas do século 

XX, onde se observou, segundo o filósofo húngaro, “a caricatura de 

planejamento: a imposição burocrática, de cima para baixo, de um 

conjunto de ditames produtivos e distributivos regido pela necessidade 

de extrair – de modo iníquo – o trabalho excedente (e o equivalente de 

tempo excedente) dos trabalhadores” (Ibid., idem). 

 Tais considerações são fundamentais para a reflexão 

desenvolvida em seguida sobre a troca de atividades (em contraposição 

à troca de produtos) como princípio regulador da dinâmica 

sociorreprodutiva da humanidade nas condições da sociedade 

emancipada. Mais uma vez a referência, aqui, são os Grundrisse, de 

Marx, onde se propõe para o sistema comunal não “uma troca de valores 

de troca mas de atividades, determinadas por necessidades e propósitos 



485 
 

 
 

comunais” (Marx, apud Mészáros, Ibid., p. 873). Para bem desenvolver 

a teorização a respeito do referido tema, Mészáros lista as características 

gerais do sistema comunal de produção e reprodução sociometabólicas 

(isto é, das mediações sociais constituintes desse sistema): 

 
 A determinação da atividade de vida dos 

sujeitos trabalhadores como um elo 

necessário e individualmente significativo na 

produção diretamente geral, e na sua 

correspondente participação direta no mundo 

de produtos disponíveis; 

 A determinação do próprio produto social 

como produto inerentemente comunal, 

produto geral desde o início, em relação às 

necessidades e aos propósitos comunais, com 

base na parte especial que os indivíduos 

particulares adquirem da produção comunal 

em andamento; 

 A plena participação dos membros da 

sociedade no próprio consumo comunal: 

circunstância extremamente importante 

devido à inter-relação dialética entre 

produção e consumo, com base na qual o 

último é correta e positivamente 

caracterizado no sistema comunal como 

“consumo produtivo”; 

 A organização planejada do trabalho (em vez 

da sua alienante divisão, determinada pelos 

imperativos auto-afirmadores do valor de 

troca na sociedade de mercado, de tal modo 

que a atividade produtiva dos trabalhadores 

particulares seja mediada não de forma 

reificada-objetivada por meio da troca de 

mercadorias, mas pelas condições 

intrinsecamente sociais do próprio modo de 

produção dado no interior do qual os 

indivíduos são ativos). (Ibid., p. 880-1) 

 

São essas as definições que permitem pensar a mais do que 

importante questão da troca no sistema comunal de produção e 

consumo. “Troca”, aqui, segundo o filósofo húngaro, diz respeito, por 

um lado, ao próprio intercâmbio metabólico com a natureza e, por outro, 

às trocas dos indivíduos particulares entre si. Em razão disso, percebe-se 



486 
 

 
 

que “as categorias de troca e de mediação são inseparáveis” (Idem, p. 

882), daí a necessidade de que ambas sejam definidas 

concomitantemente e levando-se em consideração a íntima relação que 

mantém entre si. 

No sistema comunal vigora a autodeterminação das atividades 

“nas quais os indivíduos se engajam conforme as suas necessidades 

como seres humanos ativos” (Ibid., p. 883). A necessidade é tomada 

como a “medida viável” para a “troca mediadora de atividades”, ou, em 

outros termos, “troca de atividades produtivas genuinamente planejadas 

e auto-administradas” (Ibid, p. 884), que substitui a dinâmica orientada 

pela troca de produtos. Isso exige a superação da “divisão do trabalho” 

estrutural hierárquica vigente na forma social do capital pela 

“organização do trabalho planejada segundo as necessidades e 

aspirações dos sujeitos trabalhadores envolvidos” (Ibid., p. 886). Essa 

“organização consciente do trabalho” é aquela “planejada pelos 

indivíduos trabalhadores ativos que se reapropriam de todas as funções 

controladoras” do metabolismo social
222

 (Ibid., p. 887). 

 O capítulo 20 de Para além do capital, intitulado A linha de 

menor resistência e a alternativa socialista, traz explicações sobre a 

teoria do capital e da transição socialista de István Mészáros que 

complementam a argumentação desenvolvida nos capítulos anteriores. 

Devemos nos deter, aqui, somente nos pontos que iluminam a teorização 

desenvolvida no capítulo 19, de modo a dar o seu fecho. Nesse sentido, 

três são os pontos que nos interessam: a contabilidade, os incentivos e a 

disciplina na fase superior do comunismo. Esses elementos são 

pensados por Mészáros como determinações constituintes da 

                                                           
222

 A passagem constantemente citada de Babeuf por Mészáros ajuda a 

esclarecer o significado da troca de atividades requerido para a sociedade 

comunista: “A igualdade deve ser medida pala capacidade do trabalhador e pela 

carência do consumidor, não pela intensidade do trabalho nem pela quantidade 

de coisas consumidas. Um homem dotado de certo grau de força, quando 

levanta um peso de dez libras, trabalha tanto quanto outro homem com cinco 

vezes a sua força que levanta cinquenta libras [grifo nosso]. Aquele que, para 

saciar uma sede abrasadora, bebe um caneco de água, não desfruta mais do que 

seu camarada que, menos sedento, bebe apenas um copo. O objetivo do 

comunismo em questão é igualdade de trabalhos e prazeres, não de coisas 

consumíveis e tarefas dos trabalhadores. (Babeuf, apud Mészáros, ibid., 42). A 

referida passagem também ilumina o significado da máxima “de cada um 

conforme sua capacidade, a cada um conforme sua necessidade”, estipulada 

por Marx para a regulação das trocas sociometabólicas vigentes na forma 

histórica emancipada. 



487 
 

 
 

comunidade humana emancipada, condições fundamentais para a sua 

plena efetivação e para que o sistema do capital seja totalmente 

superado no desenvolvimento histórico. 

 Contabilidade, incentivos e disciplina devem ser 

qualitativamente diferentes daquilo que se executa sob essas mesmas 

designações no sistema sociometabólico do capital. Sobre o primeiro 

tema, em especial, Mészáros afirma, diferenciando-o do modo como é 

praticado na forma social vigente: 

 
O sistema socialista de contabilidade deve ser 

econômico no sentido substantivo. Ou seja, a sua 

principal força determinante, conscientemente 

avaliada, é constituída pelo trabalho, reconhecido 

não como abstrata “capacidade de trabalho” mas 

como indivíduos humanos vivos. Por outro lado, o 

capital só se relaciona com a maioria esmagadora 

de seres humanos reduzindo-os a “capacidade de 

trabalho” explorável, posto em uso em sua forma 

reificada – como um “fator material de produção” 

– com a finalidade de extrair o trabalho excedente. 

(Ibid., p. 946) 

 

 Nesse contexto, a qualidade é tomada como “o princípio 

fundamental da contabilidade socialista” (Ibid., p. 947), ao contrário da 

quantidade, tal como é adotada fetichisticamente na contabilidade 

capitalista. É o princípio socialista da qualidade, que supera as 

determinações quantificadoras do capital, que permite dar sentido à 

máxima “a cada um de acordo com a sua necessidade”, a vigorar na 

etapa avançada da sociedade socialista. Do mesmo modo, afirma o 

filósofo húngaro, também produção e distribuição precisam ser regidas 

pelo mesmo princípio, de modo a se poder retroalimentar positivamente 

a dinâmica de reprodução sociometabólica da nova forma histórica. 

Essas condições são fundamentais para a efetivação da “medida real da 

riqueza – o tempo disponível total [que] não se ajusta à contabilidade do 

capital” (Ibid., p. 949). Assim, de acordo com o autor de Para além do 

capital, 

 
a estrutura de contabilidade socialista é a única 

capaz de contemplar a superação da escassez; isto 

significa tanto a afirmação consistente de critérios 

qualitativos na avaliação dos recursos materiais e 

humanos da sociedade como a regulamentação 



488 
 

 
 

dos intercâmbios – com base na troca de 

atividades -, segundo o principio “de cada um de 

acordo com a sua capacidade, para cada um de 

acordo com a sua necessidade”. (Ibid., p. 952-3) 

 

 A questão da contabilidade é intimamente ligada ao tema da 

forma dos incentivos a serem adotados no modo socialista avançado de 

produção e reprodução social. Também aqui a questão da qualidade tem 

um importante papel, na medida em que os incentivos são 

qualitativamente determinados, e não impulsionados por medidas de 

caráter quantitativo, como na ordem social do capital. Evidentemente, os 

indivíduos sociais só podem ser qualitativamente incentivados numa 

ordem social em que a livre associação e a autodeterminação dos 

produtores impere, e não modos heterônomos e externos de controle do 

metabolismo social. É justamente a efetivação dessa nova formação 

social que constitui o incentivo maior, interiormente determinado, para a 

perpetuação da comunidade humana emancipada.  

Mészáros lança mão de uma célebre passagem da Crítica ao 
Programa de Gotha para fundamentar a sua posição: 

 
Em uma fase mais elevada da sociedade 

comunista, na qual se superou a subordinação 

escravizante do indivíduo à divisão do trabalho, 

e, com ela, o desaparecimento também da antítese 

entre trabalho mental e físico; depois de o 

trabalho ter se tornado não só meio de vida, mas 

necessidade primeira da vida; depois que também 

as forças produtivas aumentam com o 

desenvolvimento em todos os aspectos do 

indivíduo, e todos os fluxos de riqueza 

cooperativa emanem mais abundantemente – só 

então poderá ser ultrapassado em sua totalidade o 

horizonte estreito do direito burguês e a sociedade 

poderá inscrever em suas bandeiras: De cada um 

de acordo com a sua capacidade, para cada um 

de acordo com as suas necessidades! (Marx, apud 

Mészáros, ibid., p. 967) 

 

 Note-se que é a condição histórica na qual a alienação, e, em 

específico, a modalidade capitalista de alienação, deixou de constituir a 

forma da dinâmica geral da reprodução sociometabólica da humanidade. 

Uma vez reapropriadas as condições que permitem aos indivíduos 



489 
 

 
 

sociais serem os senhores conscientes de suas próprias vidas, o trabalho 

deixa de ser uma imposição externa e passa a “a primeira necessidade da 

vida”. O incentivo, aqui, não é mais como na forma social do capital, 

exteriormente (e quantitativamente) imposto, mas intimamente 

assumido no sentido de que agora o que de fato está em jogo é a 

autodeterminação do ser social humano, que organiza a produção e a 

reprodução da sua vida não com base em imperativos fetichisticamente 

postos, mas a fim de produzir o tempo disponível, a verdadeira medida 

para a constituição do ser humano rico – no sentido marxiano do termo 

–, isto é, com possibilidade efetiva para o livre desenvolvimento das 

potencialidades individuais e sociais. Assim, Mészáros afirma: 

 
Só nessa estrutura é possível superar a falsa 

oposição entre incentivos individuais e sociais, de 

um lado, e, de outro, incentivos materiais e não-

materiais (culturais e morais). A separação e a 

alienação do controle dos produtores trazem 

juntas a fragmentação da força de trabalho, cujos 

membros só adquirem legitimidade como 

indivíduos isolados e, do mesmo modo, como 

consumidores individuais isolados no mercado, 

vis-à-vis ao capital. Desse modo, também a 

questão dos incentivos deve ser limitada ao plano 

estritamente individual. (Ibid., p. 968) 

 

 E, mais adiante, complementa: 

 
O sistema socialista de incentivos está baseado na 

primazia das necessidades sobre os objetivos da 

produção, libertando-se assim da tirania do valor 

de troca. Isto só é possível em um sistema 

reprodutivo no qual: 1) o controle é 

completamente exercido pelos próprios indivíduos 

produtores, excluindo assim a imposição de 

objetivos de produção preestabelecidos sobre a 

sua atividade; e 2) o caráter social do trabalho é 

afirmado diretamente, não post festum, permitindo 

que os indivíduos planejem seus intercâmbios 

produtivos e distributivos no sentido 

verdadeiramente significativo do termo. (Ibid., p. 

968-9) 

 



490 
 

 
 

 Daí compreende-se que, “para os indivíduos, nenhum incentivo 

poderia ser maior, em qualquer ordem social, do que a capacidade de 

controlar as suas próprias condições de vida” (Ibid., p. 969). Tais 

considerações, por fim, iluminam a compreensão da questão da 

disciplina como elemento constituinte da práxis social na comunidade 

humana emancipada. Claro está que a disciplina aqui vigente nada tem a 

ver com a disciplina imposta de fora, pelo processo fetichista de 

produção e acumulação de capital, e sim a disciplina interiormente 

motivada, relacionada com a capacidade e a possibilidade de que os 

indivíduos controlem as condições de suas próprias vidas. Diferenciando 

os tipos de disciplina requeridos pela ordem social do capital e da nova 

forma histórica, Mészáros assevera: 

 
A única disciplina praticável em todas as formas 

possíveis do sistema do capital – devido à 

determinação estrutural incorrigível conflitante 

de seu processo de trabalho – é a disciplina 

externa, imposta de uma maneira ou de outra 

sobre a força de trabalho. Em contraste, a 

alternativa socialista envolve a disciplina 

internamente motivada dos produtores individuais 

associados. E isso só é possível se o antagonismo 

estrutural entre capital e trabalho e o impasse 

conflitante dele resultante forem substituídos 

pelos processos reprodutivos positivos da 

alternativa hegemônica socialista à ordem 

sociometabólica estabelecida. Disciplina, neste 

sentido positivo, significa a dedicação autônoma 

dos indivíduos às tarefas que enfrentam, não por 

meio de algum comando externo a eles – nem 

sequer como resultado de exortações morais que 

de muitas formas se assemelham a comandos 

externos – mas porque eles de fato internalizaram 

as tarefas pelas suas deliberações e ações 

autodeterminadas, definindo para si próprios tanto 

os objetivos a serem perseguidos como os modos 

e os meios pelos quais eles podem ser realizados. 

(Ibid., p. 976) 

 

 Assim ficam definidos, em linhas gerais, os elementos 

constituintes da teoria da transição socialista elaborada por István 

Mészáros. Podemos, agora, passar ao estudo das teorizações mais 

avançadas do filósofo húngaro a respeito do tema da educação. 



491 
 

 
 

8A EDUCAÇÃO PARA ALÉM DO CAPITAL 

 

A coincidência da modificação das 
circunstâncias e da atividade humana só 

pode ser apreendida e racionalmente 

compreendida como prática transformadora. 
 

Marx, Teses sobre Feuerbach 

 

A obra de Mészáros onde a educação aparece como problema 

central é A educação para além do capital, texto de 2004, elaborado 

para uma conferência a ser proferida no Fórum Mundial de Educação, 

em Porto Alegre
223

. Nesse ensaio, a reflexão do filósofo se realiza com 

base nos seguintes objetivos: mostrar a importância da educação para 

um projeto político revolucionário; ampliar o sentido dessa educação e 

da aprendizagem - a fim de desidentificá-las com as dimensões 

formais/institucionais de ensino -; e, finalmente, relacionar a atividade 

educativa com o processo de internalização, isto é, com a forma como 

os seres humanos ativamente se apropriam das criações históricas 

desenvolvidas pela humanidade no processo de produção e reprodução 

de sua vida social.  

 A concepção de que a aprendizagem não se resume ao âmbito 

da escola fica evidente já na passagem de Paracelso que Mészáros toma 

como uma das epígrafes escolhidas para o ensaio: “A aprendizagem é a 

nossa própria vida, desde a juventude até a velhice, de fato quase até a 

morte: ninguém passa dez horas sem nada aprender”. A segunda 

epígrafe, de José Marti, também deve ser mencionada, pois 

complementa a anterior: “A educação começa com a vida, e só acaba 

com a morte”. A terceira passagem, que finalmente completa o conjunto 

de epígrafes, é a celebre crítica de Marx, nas Teses sobre Feuerbach, da 

concepção iluminista de mundo – que divide a sociedade em duas 

partes, os homens e as circunstâncias, os educadores e os educandos – e 

a conseqüente afirmação da práxis revolucionária como única forma de 

se fazer coincidir a modificação dos homens com a modificação das 

circunstâncias:  

 

                                                           
223

 Pela Editora Boitempo, o texto foi lançado pela primeira vez em 2005. A 

versão que utilizamos aqui é a que constitui o capítulo 8 de O desafio e o fardo 

do tempo histórico. 



492 
 

 
 

A teoria materialista de que os homens são 

produto das circunstâncias e da educação e de 

que, portanto, homens modificados são produto de 

circunstâncias diferentes e de educação 

modificada, esquece que as circunstâncias são 

modificadas precisamente pelos homens e que o 

próprio educador precisa ser educado. Leva, pois, 

forçosamente à divisão da sociedade em duas 

partes, uma das quais se sobrepõe à sociedade. 

[…] A coincidência da modificação das 

circunstâncias e da atividade humana só pode ser 

apreendida e racionalmente compreendida como 

prática transformadora. (Marx, apud Mészáros, 

2007, 195) 

 

 Fica assim claro, desde o início, que a educação, para 

Mészáros, confunde-se com a própria práxis revolucionária, ou, 

melhor, está integrada nela como uma de suas atividades fundamentais. 

Tal é a premissa de que parte o filósofo húngaro. Vale a pena 

contemplar, pois, os desdobramentos da sua teoria em cada um dos 

tópicos em que está subdividido o ensaio. 

 O primeiro deles tem o título A incorrigível lógica do capital e 

seu impacto sobre a educação. Seus objetivos são, precisamente: 1) 

esclarecer em que consiste a essência do movimento do capital em 

nossos dias; 2) como esse sistema conforma a educação de modo a fazer 

que ela contribua para a realização das suas exigências; e 3) mostrar que 

uma transformação radical da educação exige também uma modificação 

profunda do sistema de reprodução sociometabólica em que ela está 

atrelada. 

 A educação, por si só, assevera o filósofo, não pode mudar o 

mundo, não pode “corrigir” o capital. Este sistema é, na verdade, uma 

estrutura de controle hierarquicamente estabelecida sobre a atividade 

produtiva. É ele que regula até mesmo os processos formais de 

aquisição de conhecimentos e valores. Apesar de não ser absoluto, tal 

controle é efetivo. O capital é, pois, em si mesmo, um conjunto de 

relações sociais que se desdobra automaticamente e que é, por isso, 

impossível de ser “domado” por algum elemento constituinte de sua 
estrutura. Como explica Mészáros, 

 
a razão para o fracasso de todos os esforços 

anteriores, e que se destinavam a instituir grandes 

mudanças na sociedade por meio de reformas 



493 
 

 
 

educacionais lúcidas, reconciliadas com o ponto 

de vista do capital, consistia – e ainda consiste – 

no fato de as determinações fundamentais do 

sistema do capital serem irreformáveis. Como 

sabemos muito bem pela lamentável história da 

estratégia reformista, que já tem mais de cem 

anos, desde Edward Bernstein e seus 

colaboradores – que outrora prometiam a 

transformação gradual da ordem capitalista numa 

ordem qualitativamente diferente, socialista -, o 

capital é irreformável porque, pela sua própria 

natureza, como totalidade reguladora sistêmica, é 

totalmente incorrigível. Ou bem tem êxito em 

impor aos membros da sociedade, incluindo-se as 

personificações “carinhosas” do capital, os 

imperativos estruturais do seu sistema como um 

todo ou perde a sua viabilidade como regulador 

historicamente dominante do modo bem-

estabelecido de reprodução metabólica universal e 

social. Consequentemente, em seus parâmetros 

estruturais fundamentais, o capital deve 

permanecer sempre incontestável, mesmo que 

todos os tipos de corretivo estritamente marginais 

sejam não só compatíveis com seus preceitos, mas 

também benéficos, e realmente necessários a ele 

no interesse da sobrevivência continuada do 

sistema. Limitar uma mudança educacional 

radical às margens corretivas interesseiras do 

capital significa abandonar de uma só vez, 

conscientemente ou não, o objetivo de uma 

transformação social qualitativa. Do mesmo 

modo, contudo, procurar margens de reforma 

sistêmica na própria estrutura do sistema do 

capital é uma contradição em termos. É por isso 

que é necessário romper com a lógica do capital 

se quisermos contemplar a criação de uma 

alternativa educacional significativamente 

diferente. (Ibid., p. 197-8) 

 

 A educação não pode, portanto, estar resumida à sua dimensão 

institucional/formal se quer auxiliar na superação da ordem do capital. 

Não é esta modalidade de educação que vai revolucionar a sociedade – 

assim como também não é a política institucional. Essas atividades 

devem ser entendidas a partir de uma perspectiva mais ampla, que 



494 
 

 
 

compreenda criticamente a estrutura do capital como um sistema 

antagônico de mediações que regulam o sociometabolismo humano, 

para assim se articularem de uma forma coerente e radical como projeto 

de afirmação de novas mediações, que concentre, assim, o seu potencial 

crítico na raiz dos problemas que afetam a humanidade. O capital é, 

como dissemos, um modo de controle que não se deixa controlar. As 

tentativas de reformá-lo são, por isso, nesse sentido, em última 

instância, impossíveis. Somente o rompimento total com essa lógica que 

governa as relações produtivas na formação social vigente pode colocar 

os trabalhadores no rumo da emancipação humana. 

 As soluções reformistas, iluministas e utópicas, com o 

gradualismo e a parcialidade que lhe são inerentes, são todas elaboradas, 

diz Mészáros, a partir do ponto de vista do capital. Por esse motivo, não 

conseguem enxergar a incontrolabilidade do sistema. Tanto essas 

propostas, quanto o ponto de vista que lhes fundamenta, devem ser 

descartadas. Apenas partindo-se de um horizonte social e político 

diverso é que se chega à compreensão de que o que deve ser buscado 

não é o controle do capital e sim a sua superação. A educação pode 

colaborar para esse fim, garante o filósofo, na medida em que conseguir  

 
rasgar [a] camisa-de-força da lógica incorrigível 

do sistema [e] perseguir de modo planejado e 

consistente uma estratégia de rompimento do 

controle exercido pelo capital, com todos os meios 

disponíveis, bem como com todos os meios ainda 

a ser inventados e que tenham o mesmo espírito. 

(Ibid., p. 201) 

 

 No item posterior do ensaio, intitulado As soluções não podem 

ser apenas formais: elas devem ser essenciais, são aprofundadas tais 

reflexões. 

 O papel da educação dentro da sociedade do capital, diz o 

filósofo, é fornecer o conhecimento, os valores, os interesses e o pessoal 

que vai realizar as exigências de reprodução desse sistema. A educação 

institucional/formal funciona, assim, “em sintonia com as determinações 

educacionais gerais da sociedade como um todo” (ibid., 206). Do ponto 

de vista da ordem dominante, a questão crucial é assegurar que cada 
indivíduo assuma como o sentido de sua existência realizar os 

imperativos práticos que auxiliem para garantir a continuidade do 

complexo mais amplo dentro do qual vivem. Mas a assunção desses 

imperativos não se dá única e exclusivamente através da escola ou da 



495 
 

 
 

universidade, e sim por intermédio da internalizaçãoativa que ocorre em 

todas as relações sociais fundamentais em que os indivíduos 

participam, e onde prevalece, justamente, o domínio do capital.  

Por essa razão, é preciso compreender o “sentido 

verdadeiramente amplo do termo educação” (ibid., 206.). O sentido 

assim ampliado da educação, estabelecido por Mészáros, tem a ver 

exatamente com a internalização que se verifica por meio de todas as 

atividades que os sujeitos desempenham em sociedade ao longo davida, 

e não apenas nas instituições de ensino. Como explica o filósofo 

húngaro, 

 
as instituições formais de educação certamente 

são uma parte importante do sistema global de 

internalização. Mas apenas uma parte [grifo 

nosso]. Quer os indivíduos participem ou não – 

por mais ou menos tempo, mas sempre em 

número de anos bastante limitado – das 

instituições formais de educação, eles devem ser 

induzidos a uma aceitação ativa (ou mais ou 

menos resignada) dos princípios reprodutivos 

orientadores dominantes na própria sociedade, 

adequados a sua posição na ordem social e de 

acordo com as tarefas reprodutivas que lhe foram 

atribuídas. Sob as condições de escravidão ou 

servidão feudal isto é, naturalmente, um problema 

bastante diferente daquele que deve vigorar no 

capitalismo, mesmo que os trabalhadores não 

sejam (ou sejam muito pouco) educados 

formalmente. Todavia, ao internalizar as 

onipresentes pressões externas, eles devem adotar 

as perspectivas globais da sociedade 

mercantilizada como inquestionáveis limites 

individuais a suas aspirações pessoais. Apenas a 

mais consciente das ações coletivas poderá livrá-

los dessa grave e paralisante situação. Nessa 

perspectiva, fica bastante claro que a educação 

formal não é a força ideológica primária que 

consolida o sistema do capital; tampouco ela é 

capaz de, por si só, fornecer uma alternativa 

emancipadora radical. Uma das funções principais 

da educação formal nas nossas sociedades é 

produzir tanta conformidade ou “consenso” 

quanto for capaz, a partir de dentro e por meio dos 



496 
 

 
 

seus próprios limites institucionalizados e 

legalmente sancionados. Esperar da sociedade 

mercantilizada uma sanção ativa – ou mesmo 

mera tolerância – de um mandato que estimule as 

instituições de educação formal a abraçar 

plenamente a grande tarefa histórica do nosso 

tempo, ou seja, a tarefa de romper com a lógica 

do capitalno interesse da sobrevivência humana, 

seria um milagre monumental. É por isso que, 

também no âmbito educacional, as soluções “não 

podem ser formais; elas devem ser essenciais”. 

Em outras palavras, elas devem abarcar a 

totalidade das práticas educacionais da sociedade 

estabelecida. (Ibid., p. 206-7) 

 

 Portanto, o problema da educação é o problema da 

internalização. A internalização diz respeito à apropriação ativa do 

mundo humano e à reprodução desse mundo no plano da subjetividade, 

com seus consequentes imperativos, pressões, valores e interesses 

constituídos de acordo com uma lógica que está atrelada ao controle do 

metabolismo social. Esse metabolismo é subordinado, em nossos dias, 

aos imperativos do sistema do capital. Romper com tal sistema não 

depende só de mudanças no plano da educação formal. Exige, isto sim, 

que se modifique “de cima a baixo” – isto é, totalmente - a forma como 

os sujeitos sociais agem, se relacionam, se apropriam e internalizam as 

suas próprias elaborações objetivas no processo de produção e 

reprodução das suas vidas. A educação buscada pelos socialistas precisa 

ter, necessariamente, esse objetivo.  

 Um projeto de educação revolucionária precisa abarcar todo o 

conjunto de atividades que determina o sistema social. É por isso que 

Mészáros afirma que não basta reformar a escola, visto que, se a 

transformação se restringir ao âmbito das instituições de ensino, aquilo 

que existia antes dessa reforma poderá retornar mais cedo ou mais tarde. 

Como explica o autor de A educação para além do capital, 
 

o que precisa ser confrontado e alterado 

fundamentalmente é todo o sistema de 

internalização, com todas as suas dimensões, 

visíveis e ocultas. Romper com a lógica do capital 

na área da educação equivale, portanto, a 

substituir as formas onipresentes e profundamente 

enraizadas de internalização mistificadora por 



497 
 

 
 

uma alternativa concreta abrangente
224

. (Ibid., p. 

207) 

 

 No tópico seguinte, intitulado A aprendizagem é a nossa 

própria vida, desde a juventude até a velhice - uma referência, mais 

uma vez, à citação de Paracelso tomada como epígrafe do ensaio -, o 

filósofo aprofunda a teorização sobre a internalização. Mészáros insere 

agora tal questão na reflexão sobre o problema da relação de 

reciprocidade dialética que existe entre cultura e história.  

 É certo, diz ele, que os homens são aquilo que fazem de si 
mesmos a partir das condições a eles transmitidas pelas gerações 

passadas. A formação de ideias, símbolos, significados, cultura em 

geral, emerge dessa dinâmica material sociorreprodutiva. Mas tal 

relação não é unilateral e sim dialética. A cultura, formada no interior 

do processo de produção e reprodução das condições materiais de 

existência, volta a interferir sobre essa mesma realidade. Desse modo, 

Mészáros, na esteira de Marx, reforça a tese de que uma ideologia pode 

contribuir para manter ou para transformar um determinado status quo 

social. 

 As formações ideológicas, contudo, não podem ser mudadas, 

simplesmente, segundo a vontade de uma entidade especial, apartada da 

coletividade. Em outras palavras, tais modificações não podem vir “de 

cima”, isto é, por parte de líderes políticos ou de intelectuais de qualquer 

tipo. As ideias se transformam apenas na medida em que se modificam 

radicalmente as formas de agir e de se relacionar em sociedade. A 

questão decisiva é, então, para Mészáros, transformar o modo de 

internalizar o mundo sócio-histórico. E isso só pode ser feito a partir de 

um esforço coletivo,prático e material. Como diz o filósofo húngaro, 

nesse sentido,  

 

                                                           
224

 Parece-nos claro, pelo exposto até aqui, que a concepção de Mészáros sobre 

educação diferencia-se largamente das pedagogias que se assentam sobre a 

proposta do “trabalho como princípio educativo” e veem na escola um lócus 

privilegiado de atuação revolucionária. O principal expoente de tais concepções 

é o educador brasileiro Dermeval Saviani. Para o conhecimento de suas 

propostas, ver Saviani (1994), Saviani (2009) e Saviani (2011). Para uma 

abordagem crítica de tais concepções, ver Tumolo (2005) e Tumolo (2011). As 

opiniões do filósofo húngaro a respeito das – muito modestas – possibilidades 

do educador atuante no âmbito institucional de ensino podem ser vistas em 

Mészáros (2009d) e Mészáros (2009e). 



498 
 

 
 

a questão fundamental é a necessidade de 

modificar, de uma forma duradoura, o modo de 

internalização historicamente prevalecente. 

Romper a lógica do capital no âmbito da educação 

é absolutamente inconcebível sem isso. E, mais 

importante, essa relação pode e deve ser expressa 

também em uma forma concreta. Pois através de 

uma mudança radical no modo de internalização 

agora opressivo, que sustenta a concepção 

dominante do mundo, o domínio do capital pode 

ser e será quebrado. (Ibid., p. 210-1) 

 

 Talvez se possa considerar esta uma “teoria ampliada da 

educação”, visto que o próprio Mészáros se refere a ela nesses termos – 

por exemplo: “nunca é demais salientar a importância estratégica da 

concepção mais ampla da educação [grifo nosso]” (ibid., 211). A 

educação - internalização, aprendizagem, apropriação do mundo 

humano, etc. - não se restringe, portanto, àquilo que é feito nos estreitos 

limites do ambiente institucional/formal de ensino. Conceber as coisas 

dessa maneira seria um equívoco completo por parte dos socialistas. Ao 

contrário, os processos educacionais, como explica Mészáros, 

 
comportam tudo, desde o surgimento de nossas 

respostas críticas em relação ao ambiente material 

mais ou menos carente em nossa primeira 

infância, do nosso primeiro encontro com a poesia 

e a arte, passando por nossas diversas experiências 

de trabalho, sujeitas a um escrutínio racional, feito 

por nós mesmos e pelas pessoas com quem as 

partilhamos e, claro, até o nosso envolvimento, de 

muitas diferentes maneiras e ao longo da vida, em 

conflitos e confrontos, inclusive as disputas 

morais, políticas e sociais dos nossos dias. Apenas 

uma pequena parte disso tudo está diretamente 

ligada à educação formal. Contudo, os processos 

acima descritos têm uma enorme importância, não 

só nos nossos primeiros anos de formação, como 

durante a nossa vida, quando tanto deve ser 

reavaliado e trazido a uma unidade coerente, 

orgânica e viável, sem a qual não poderíamos 

adquirir uma personalidade e nos 

fragmentaríamos em pedaços sem valor, 



499 
 

 
 

deficientes mesmo a serviço de objetivos 

sociopolíticos autoritários. (Ibid., p. 211) 

 

 Não é demais frisar, então, que a educação coerente com o 

projeto socialista é algo que transcende os limites da institucionalidade 

escolar, visto que se vincula ao mundo da atividade sociorreprodutiva 

humana. Aí, desde os encontros com a poesia e a arte, passando pelo 

trabalho e indo até os confrontos e conflitos morais, sociais e políticos, a 

forma de atividade, para poder emancipar a humanidade do domínio do 

capital, precisa ser radicalmente diferente daquelas ações que 

meramente realizam os imperativos desse sistema. 

 Limitar a nova forma revolucionária de educação ao âmbito das 

instituições formais seria, nesse sentido, um tremendo engano, pois, 

como explica Mészáros,  

 
da maneira como as coisas estão hoje, a principal 

função da educação formal é agir como um cão-

de-guarda ex-offício e autoritário para induzir um 

conformismo generalizado em determinados 

modos de internalização, de forma a subordiná-los 

às exigências da ordem estabelecida. O fato de a 

educação formal não poder ter êxito na criação de 

uma conformidade universal não altera o fato de, 

no seu todo, ela estar orientada para aquele fim. 

Os professores e alunos que se rebelam contra tal 

desígnio fazem-no com a munição que adquiriram 

tanto dos seus companheiros rebeldes, dentro do 

domínio formal, quanto a partir da área mais 

ampla da experiência educacional “desde a 

juventude até a velhice”. (Ibid., p. 212) 

 

 A reversão da forma de internalização que realiza os 

imperativos de extração de trabalho excedente sob o desígnio do capital 

é chamada por Mészáros de contra-internalização, uma atividade que 

necessariamente nega o conjunto de mediações que compõe o capital e 

cria um outro modo de relacionamento social-humano “concretamente 

sustentável ao que já existe” (ibid., 212). A educação revolucionária dos 

trabalhadores precisa, então, abarcar a totalidade das práticas político-

educacionais-culturais, organizando-as no sentido de que possam 

auxiliar na superação do sistema sociometabólico existente. O 

movimento prático que combina a negação de uma ordem fetichista e 

alienadora e com a consequente afirmação de uma outra, 



500 
 

 
 

qualitativamente diferente, sustentável e emancipada, exige essa contra-

internalização (ou contraconsciência), sem a qual a tarefa da construção 

do socialismo não é possível. 

 O que resta, então, para os princípios orientadores da educação 

formal? Mészáros o responde nas seguintes palavras: 

 
Os princípios orientadores da educação formal 

devem ser desatados do seu tegumento da lógica 

do capital, de imposição de conformidade, e em 

vez disso mover-se em direção a um intercâmbio 

ativo e efetivo com práticas educacionais mais 

abrangentes. Eles (os princípios) precisam muito 

um do outro. Sem um progressivo e consciente 

intercâmbio com processos de educação 

abrangentes como “a nossa própria vida”, a 

educação formal não pode realizar as suas muito 

necessárias aspiraçõesemancipadoras. Se, 

entretanto, os elementos progressistas da educação 

formal forem bem-sucedidos em redefinir a sua 

tarefa num espírito orientado em direção à 

perspectiva de uma alternativa hegemônica à 

ordem existente, eles poderão dar uma 

contribuição vital para romper a lógica do capital, 

não só no seu próprio e mais limitado domínio, 

mas também na sociedade como um todo. (Ibid., 

p. 214) 

 

 Estabelecidos esses pontos, Mészáros passa a realizar a súmula 

de sua teorização “ampliada” da educação transformadora. O tópico 

seguinte, intitulado A educação como “transcendência positiva da auto-

alienação do trabalho”tem, justamente, esse propósito.Sigamos uma 

vez mais o raciocínio do filósofo húngaro. 

 Segundo Mészáros, superar o capital exige intervenções 

conscientes em todos os níveis da existência social humana. O sentido 

dessas intervenções deve ser dado pelo objetivo da reestruturação 

radical da forma da organização produtiva e reprodutiva, de modo a que 

se possa assim transcender definitivamente a alienação e o fetichismo 

inerentes ao sistema de exploração de trabalho excedente. Trata-se, pois, 
de arranjar uma nova forma para o metabolismo social, por meio da qual 

os antagonismos presentes na formação atualmente estabelecida possam 

ser jogados “na lata de lixo da história”.  



501 
 

 
 

Para tanto, é necessário levar a efeito um conjuntos de ações 

que sejam eminentemente negativos do atual estado de coisas, mas que 

não se limitem a essa negatividade, visto que, como diz Mészáros, “as 

formas de negação permanecem condicionadas pelo objeto da sua 

negação” (ibid., 215). A estratégia socialista precisa ser eminentemente 

afirmativa de uma ordem diferente. Nesse movimento, o que cabe à 

educação realizar? Explica o filósofo húngaro: 

 
É aqui que a educação – no sentido mais 

abrangente do termo, tal como foi examinado 

anteriormente – desempenha um importante papel. 

Inevitavelmente, os primeiros passos de uma 

grande transformação social na nossa época 

envolvem a necessidade de manter sob controle o 

estado político hostil que se opõe, e pela sua 

própria natureza deve se opor, a qualquer ideia de 

uma reestruturação mais ampla da sociedade. 

Nesse sentido, a negação radical de toda a 

estrutura de comando político do sistema 

estabelecido deve afirmar-se, na sua inevitável 

negatividade predominante, na fase inicial da 

transformação a que se vise. Mas, mesmo nessa 

fase, e na verdade antes da conquista do poder 

político, a negação necessária só é adequada para 

o papel assumido se for orientada efetivamente 

pelo alvo global da transformação social visada, 

como uma bússola para toda a caminhada. 

Portanto, desde o início o papel da educação é de 

importância vital para romper com a 

internalização predominante nas escolhas políticas 

circunscritas à “legitimação constitucional 

democrática” do Estado capitalista que defende 

seus próprios interesses. Pois também essa 

“contra-internalização” (ou contraconsciência) 

exige a antecipação de uma visão geral, concreta e 

abrangente, de uma forma radicalmente diferente 

de gerir as funções globais de decisão da 

sociedade, que vai muito além da expropriação, há 

muito estabelecida, do poder de tomar todas as 

decisões fundamentais, assim como das suas 

imposições sem cerimônia aos indivíduos, por 

meio de políticas como uma forma de alienação 

por excelência na ordem existente. Contudo, a 

tarefa histórica que temos de enfrentar é 



502 
 

 
 

incomensuravelmente maior que a negação do 

capitalismo. O conceito para além do capital é 

inerentemente concreto. Ele tem em vista a 

realização de uma ordem social metabólica que 

sustente concretamentea si própria, sem nenhuma 

referência autojustificativa para os males do 

capitalismo. Deve ser assim porque a negação 

direta das várias manifestações de alienação é 

ainda condicional daquilo que ela nega e, 

portanto, permanece vulnerável em virtude dessa 

condicionalidade. (Ibid., 215) 

 

 A tarefa da educação é, portanto, tremendamente importante. 

Ela precisa articular-se com todas as outras atividades sociais, políticas, 

culturais, que estejam também orientadas para enfrentar o sistema do 

capital. Deve contribuir para fazer vir à luz uma maneira de agir, de 

relacionar-se, de apropriar-se, de internalizar o mundo humano, que seja 

diferente da que é levada a cabo pelo atual sistema de exploração de 

trabalho excedente
225

. Necessita fundamentalmente auxiliar nas práticas 

de negação da ordem estabelecida, bem como nas de afirmação da 

comunidade humana emancipada, fato que só será possível se a 

estratégia revolucionária de orientação de todas essas atividades 

transformadoras estiver guiada pelo “alvo global”, pela “visão geral, 

concreta e abrangente” da nova forma de controle sociometabólico a ser 

estabelecida. É responsabilidade precípua, pois, da educação socialista, 

tomada “em seu sentido amplo”, auxiliar na elaboração desse alvo 
global e na sua implementação prática. 

                                                           
225

 O enfoque teórico e o destaque dado por Mészáros ao tema da internalização 

permite-nos acreditar numa possível complementariedade entre suas reflexões 

acerca da educação e as do psicólogo soviético L. S. Vigotski. Para esse autor, 

as relações intrapsicológicas que constituem as funções psicológicas complexas 

– ou superiores, isto é, aquelas que os seres humanos controlam 

conscientemente - são internalizações das relações reais, estabelecidas entre 

pessoas em sociedade. É por essa razão que toda função psicológica complexa 

aparece em cena, no indivíduo, duas vezes, em dois planos – primeiro, social; 

depois, psicológico: ― “primeiro entre as pessoas como categoria 

interpsicológica, depois – dentro da criança” (2000, 26). A passagem “de fora 

para dentro, isto é, a internalização” – ou interiorização -, da relação social, por 

ser um movimento ativo, transforma o processo, sintetiza-o. A respeito do tema 

do desenvolvimento das funções psicológicas superiores, ver Vigotski (1998), 

Vigotski (2000), Vigotski (2001), Vygotski (1997) e Vygotsky (1990). 



503 
 

 
 

 O papel da educação para a política radical é, como fica 

esclarecido, soberano. Ela participa em muitas esferas de crítica, sejam 

elas teóricas ou práticas – essas dimensões na verdade não estão 

separadas na práxis revolucionária –, da sociedade burguesa. A 

educação pode, pois, auxiliar na construção da própria estratégia de 

superação do sistema do capital, bem como na realização material das 

novas mediações não antagônicas de regulação do metabolismo social. 

A emancipação humana exige que, tanto as condições reais de 

existência, quanto a consciência dos sujeitos envolvidos nesse projeto, 

sejam radicalmente modificadas. No processo de transformação 

socialista, diz Mészáros, os indivíduos sociais necessitam se recriar 

consciente e permanentemente. “Portanto, não é surpreendente que na 

concepção marxista a efetiva transcendência da auto-alienação do 

trabalho seja caracterizada como uma tarefa inevitavelmente 

educacional” (ibid., 217). 

 A transcendência positiva da auto-alienação do trabalho, isto 

é, a realização da nova forma histórica, da comunidade humana 

emancipada, depende, portanto, da universalização da educação – assim 

concebida, como contra-internalização, como contraconsciência, como 

parte essencial de uma práxis revolucionária -, bem como do trabalho 

“altamente formativo em todos os sentidos e altamenterevolucionário” – 

isto é, como uma forma de mediação não antagônica e horizontalmente 

organizada de regulação do intercâmbio entre os homens e a natureza. 

 A universalização da atividade produtiva e da educação assim 

concebidas necessita ser orientada pelo objetivo de realizar a igualdade 

substantiva, que é, como dissemos anteriormente, a superação da 

igualdade formallevada a cabo pelo sistema do capital. Tais práticas 

devem, pois, contribuir para a sustentabilidade, definida mais uma vez 

por Mészáros como o 

 
controle consciente do processo de reprodução 

metabólica social por parte de “produtores 

livremente associados”, em contraste com a 

insustentável e estruturalmente estabelecida 

conflitualidade/adversidade e a destrutividade 

fundamental da ordem reprodutiva do capital. É 

inconcebível que se introduza esse controle 

consciente dos processos sociais – uma forma de 

controle, que por acaso também é a única forma 

factível de autocontrole: o requisito necessário 

para os “produtores serem associados livremente” 



504 
 

 
 

– sem ativar plenamente os recursos da educação 

no sentido mais amplo do termo. (Ibid., 220) 

 

 Daí a necessidade da instauração das novas mediações não 

antagônicas de segunda ordem em lugar das já cristalizadas mediações 

do capital, inerentemente antagônicas e essencialmente fetichistas. A 

educação deve, pois, participar da elaboração dessas mediações e dos 

valores adequados para a sua sustentação. 

 A educação para além do capital só pode se efetivar, enfim, se 

for concebida como um processo de educação continuada atrelada aos 

movimentos materiais que lutam pela transformação radical da ordem 

sociometabólica vigente. Em verdade, essa educação necessita 

estabelecer uma relação de reciprocidade dialética com todas as demais 

atividades político-sociais atuantes no sentido da revolução socialista. 

Nesse contexto, vale a pena ler mais uma vez o que estabelece, sobre 

tais questões, o filósofo húngaro (ibid., 223): 

 
A transformação social emancipadora radical 

requerida é inconcebível sem uma concreta e ativa 

contribuição da educação no seu sentido amplo, 

tal como foi descrito neste texto. E vice-versa: a 

educação não pode funcionar suspensa no ar. Ela 

pode e deve ser articulada adequadamente e 

redefinida constantemente no seu inter-

relacionamento dialético com as condições 

cambiantes e as necessidades da transformação 

social emancipadora e progressiva em curso. Ou 

ambas têm êxito e se sustentam, ou fracassam 

juntas. 

 

 A educação socialista é, assim, para Mészáros, uma parte 

extremamente importante da práxis revolucionária
226

. 

                                                           
226

Depois de havermos percorrido o percurso desde os textos mais antigos de 

Mészáros até aqui, pode parecer algo repetitiva esta exposição. Contudo, é 

bastante proveitoso que isso se dê desse modo. A educação para além do 

capital é, como vimos, um brilhante ensaio de síntese das concepções de 

Mészáros sobre a educação - e, quiçá, de sua obra como um todo - 

desenvolvidas desde a década de 1960. A comparação deste com os escritos 

anteriores do autor pode lançar muitas luzes sobre o seu pensamento, como por 

exemplo, nas questões referentes aos elementos de continuidade e 

descontinuidade em sua teoria e a compreensão daquilo que apareceu de 



505 
 

 
 

                                                                                                                           
qualitativamente novo desde A teoria da alienação em Marx até aqui. Ademais, 

ler os textos dessa forma pode nos ajudar a superar certos equívocos 

interpretativos, como os que são apresentadas por Emir Sader no Prefácio de A 

educação para além do capital. Quem lê desavisadamente esse Prefácio pode 

ser levado a crer que as preocupações de Mészáros são as mesmas de Sader, a 

saber: como fortalecer a esfera pública em contraposição ao domínio do 

privado. Se não, vejamos. Diz Sader em seu ardiloso prefácio: “no reino do 

capital, a educação é, ela mesma, uma mercadoria. Daí a crise do sistema 

público de ensino, pressionado pelas demandas do capital e pelo esmagamento 

dos cortes de recursos dos orçamentos públicos. Talvez nada exemplifique 

melhor o universo instaurado pelo neoliberalismo, em que „tudo se vende, tudo 

se compra‟, „tudo tem preço‟, do que a mercantilização da educação. Uma 

sociedade que impede a emancipação só pode transformar os espaços 

educacionais em shoppings centers, funcionais à sua lógica do consumo e do 

lucro. O enfraquecimento da educação pública, paralelo ao crescimento do 

sistema privado, deu-se ao mesmo tempo em que a socialização se deslocou da 

escola para a mídia, a publicidade e o consumo” (Cf. SADER, 2005, 16). 

Desnecessário dizer que os termos de referência e as preocupações de Mészáros 

são completamente outros. Em primeiro lugar, porque não é o neoliberalismo 

que mercantiliza tudo – inclusive a educação -, e sim, nesse contexto, o sistema 

do capital. Em segundo lugar, a questão realmente importante não é exatamente 

o “enfraquecimento da educação pública” em comparação com o crescimento 

do ensino privado. Ao colocar as questões desse modo, Sader tenta fazer-nos 

crer que a preocupação de Mészáros seria com um eventual fortalecimento do 

setor público em contraposição ao setor privado – seria, portanto, combater 

precipuamente o “neoliberalismo”. Evidentemente, Mészáros não mistifica 

dessa maneira o setor “público” (o Estado). Antes disso, está muito mais 

interessado em demonstrar como é osistema do capital – e não somente o 

“neoliberalismo” -, incluindo-se aí o próprio Estado, que deve ser superado. A 

educação pode contribuir com esse propósito, desde que não se limite apenas ao 

âmbito formal de ensino – note-se, então, que não se trata de colocar a questão 

em termos de “público” e “privado” - e se volte para a formação das mediações 

materiais não antagônicas de regulação do sociometabolismo humano. E isso só 

pode ser feito se a educação em questão for radicalmente crítica, isto é, 

articuladora teórico-prática de negação e afirmação no sentido da construção do 

socialismo – ponto importantíssimo que nem sequer é tocado nesse curioso 

prefácio. A preocupação de Mészáros, portanto, é em firmar uma educação 

revolucionária, e não meramente “pública”. Ademais, em Para além do capital, 

o filósofo húngaro deixa bem claro que o objetivo dos socialistas é a 

socialização do poder de decisão sobre todos os âmbitos da atividade humana, e 

não a estatização das coisas. Em terceiro lugar, é um equívoco completo afirmar 

alguma coisa parecida com “a socialização se deslocou da escola para a mídia, a 

publicidade e o consumo”. Na verdade, a socialização - isto é, o aprendizado 



506 
 

 
 

 

* 

 

Há ainda um signifativo ensaio em que Mészáros trata o tema 

da educação de forma privilegiada. Trata-se de O socialismo no século 

XXI, trazido à luz em 2007
227

.O que aí se desenvolve é uma ampla 

formulação estratégica com o propósito de orientar ações 

revolucionárias no sentido de superar o sistema do capital em crise 

estrutural e instaurar a alternativa hegemônica do trabalho emancipado. 

São discutidos, então, oito princípios, em torno dos quais se estrutura a 

teoria política do filósofo. Esses pontos não são elaborados de uma 

forma hierárquica, isto é, Mészáros não considera que alguns deles 

sejam mais importantes que os demais. Eles são, de fato, articulados de 

modo que cada um ilumine e dê sustentação aos outros. É importante 

observar bem como Mészáros explica a estrutura desse ensaio e de sua 

teorização: 

 
No presente capítulo, apenas se poderá indicar 

brevemente os principais objetivos e 

características da necessária transformação 

socialista, como princípios orientadores para a 

elaboração de estratégias viáveis para nosso futuro 

próximo e mais distante. A sequência em que os 

tópicos particulares são aqui apresentados não 

pretende sugerir uma ordem de importância, à 

qual os tópicos subsequentes devam subordinar-

se. Pela própria natureza das questões em jogo, 

seria artificial e deturpador classificá-las dessa 

maneira. Pois as características que definem uma 

genuína transformação socialista constituem uma 

totalidade estreitamente integrada. Todas elas são, 

em certo sentido, pontos arquimedianos que 

                                                                                                                           
das relações, normas e valores sociais, a internalização do mundo humano, a 

apropriação ativa das produções histórico-culturais -, nunca poderia ter feito 

esse percurso porque ela é, na verdade, como a educação, “a própria vida”, ou 

seja, se confunde com a própria vida, seja na escola ou fora dela. O referido 

prefácio, portanto, desvia o foco da nossa atenção para pontos que não são 

preocupações centrais de Mészáros. Constitui, enfim, o cômico registro de um 

caso de prefaciador que apresentou como se fossem do prefaciado ideias que na 

verdade não lhe pertenciam. (Acreditamos que mistificação seja um termo 

bastante apropriado para designar o sentido desse tipo de operação intelectual).   
227

Esse ensaio compõe o capítulo 9 de O desafio e o fardo do tempo histórico. 



507 
 

 
 

sustentam a si mesmos e uns aos outros por meio 

de suas determinações recíprocas e implicações 

globais. Em outras palavras, todas elas têm igual 

importância, no sentido de que nenhuma deve ser 

negligenciada ou omitida no curso mais longo a 

partir da estratégia geral, seja qual for sua 

relevância imediata no início da jornada. (2007, p. 

225) 

 

 A educação, então, apresentada como um dos princípios 

orientadores da estratégia socialista, não é concebida como um ponto 

menor da teoria política de Mészáros. Ela é equivalente em importância 

aos demais princípios e mantém com eles uma relação de 

complementaridade dialética, sustentando e sendo sustentada por todos, 

iluminando-os e sendo por eles iluminada. Por algumas indicações feitas 

anteriormente, percebe-se que essa maneira de teorização, que mantém 

uma articulação horizontal e de complementaridade recíproca entre os 

conceitos, tem a ver com a própria forma da atitude crítica preconizada 

por Mészáros, bem como com a forma proposta pelo filósofo para a 

organização da comunidade humana emancipada, o socialismo.  

De forma resumida, pode-se dizer, a respeito dessa formulação 

estratégica, que a igualdade substantiva é, enquanto um dos seus 

princípios orientadores constituintes, o primum inter pares - isto é, o 

“primeiro entre iguais” - em relação aos demais
228

. Em Socialismo no 

século XXI, o filósofo húngaro articula, arquimedianamente, tal 

princípio com outros sete, que listamos a seguir: o imperativo de se 

trazer à luz uma ordem alternativa historicamente sustentável, a fim de 

se superar o enorme desperdício de recursos naturais e humanos levados 

a cabo pela lógica capitalista do lucro; a promoção da real participação 

dos “produtores associados”, por meio da transferência progressiva a 

estes do poder de decisão sobre a atividade produtiva; o planejamento, 

que deve fazer vir à tona um modo de organização social que não agrida 

as condições materiais de existência e que torne possível a reprodução 

do gênero humano sobre o planeta numa perspectiva de longo prazo; o 

crescimento qualitativo em utilização dos produtos do trabalho, para que 

se possa combater a destrutividade que satisfaz as demandas do capital 

auto-expansivo; a complementaridade entre os âmbitos nacional e 

internacional nas lutas pela emancipação humana; a unificação das 

esferas da reprodução material e da política, que foram separadas pelo 

                                                           
228

 Conforme Mészáros (2008). 



508 
 

 
 

capital durante seu movimento histórico auto-constitutivo; e, finalmente, 

a educação como alavanca para se produzir o desenvolvimento contínuo 

da consciência e dos valores socialistas necessários para a realização da 

nova forma histórica, uma educação que se converta, em última 

instância, em auto-educação permanente para uma sociedade que supere 

definitivamente as determinações fetichistas do sistema produtor de 

mercadorias
229

. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
229

 Ainda que com uma leitura de Marx diferente da de Mészáros, acreditamos 

que, no Brasil, os melhores e mais coerentes esforços no sentido de levar a cabo 

uma educação para além do capital são realizados pelo 13 de Maio Núcleo de 

Educação Popular, de São Paulo. Para mais informações a esse respeito, ver 

Tumolo e Silva (2010) e Silva (2008). 



509 
 

 
 

9CONCLUSÃO: TEORIA DO CAPITAL, TRANSIÇÃO 

SOCIALISTA E EDUCAÇÃO NA OBRA DE ISTVÁN 

MÉSZÁROS 

 

As revoluções proletárias encontram-se em 

constante autocrítica, interrompem 
continuamente a sua própria marcha, 

retornam ao que aparentemente conseguiram 
realizar para começar tudo de novo, zombam 

de modo cruel e minucioso de todas as meias 

medidas, das debilidades e dos aspectos 
deploráveis das suas primeiras tentativas, 

parecem jogar o seu adversário por terra 

somente para que ele sugue dela novas 
forças e se reerga diante dela em proporções 

ainda mais gigantescas, recuam 
repetidamente ante a enormidade ainda 

difusa dos seus próprios objetivos até que se 

produza a situação que inviabiliza qualquer 

retorno e em que as próprias condições 

gritam: Hic Rhodus, hic salta! 
 

Marx, O 18 de Brumário de Luís Bonaparte 

 
O marxismo vivo é heurístico. 

 

Sartre, Questão de método 

 

István Mészáros é um autor que há mais de sessenta anos vem 

realizando estudos rigorosos no campo da teoria marxista. Oriundo da 

classe trabalhadora, tendo efetuado a experiência do trabalho braçal por 

período de tempo significativo de sua vida, seus esforços foram 

orientados sempre pelo objetivo supremo da emancipação humana.  

Filósofo de formação, teve a oportunidade de estudar com 

György Lukács, de quem foi amigo e discípulo. Sob sua influência, 

também exerceu militância política e cultural, na Hungria, até esse país 

ser invadido, em 1956, por tropas da União Soviética. Esse conjunto de 

experiências foi crucial para a sua evolução pessoal e para o 

desenvolvimento de sua teoria. Sua perspectiva acidamente crítica à 

experiência socialista soviética é bastante pronunciada em todos os seus 



510 
 

 
 

escritos principais e visível em suas formulações mais densas e sutis. Do 

campo da estética e da filosofia, marcantes em seus anos formativos 

iniciais, Mészáros moveu-se na direção do estudo crítico do capital e das 

possibilidades da afirmação da comunidade humana emancipada, 

mediante um processo de transição socialista corporificada a partir da 

ideia marxiana da revolução permanente.  

Seu intento pessoal, portanto, é político, e tem na transformação 

revolucionária do mundo o seu mote principal. Aqui reside o cerne de 

suas preocupações: criticar radicalmente o capital e impedir que a 

transição descambe para o que ocorreu na sociedade soviética durante o 

século XX. Para que uma força material possa ser efetiva nesse sentido, 

necessária se faz, fundamentalmente, a consciência histórica de como os 

homens produzem e reproduzem as suas vidas em sociedade. Daí, os 

“três grupos fundamentais de problemas” firmados no início de Para 
além do capital: “1) a determinação da ação histórica”; “2) a percepção 

da mudança [...] como um movimento de caráter intrinsecamente 

cumulativo, implicando alguma espécie de avanço e desenvolvimento”; 

e, finalmente, 3) a “oposição implícita ou consciente entre a 

universalidade e a particularidade, visando obter uma síntese de ambas, 

de modo a explicar historicamente eventos relevantes em termos de seu 

significado mais amplo que, necessariamente, transcende sua 

especificidade histórica imediata” (2002, p. 59). 

 A consciência, então, buscada – centrada nos problemas da 

ação histórica, da mudança histórica e da totalidade corporificada a 

partir da oposição entre universalidade e particularidade históricas – 

precisa ser obtida, por um lado, a partir da interlocução crítica com o 

rico manancial de conhecimentos acumulados pela classe trabalhadora 

em sua luta centenária travada contra o capital; por outro, emerge da 

análise da própria história, em especial, dos processos que, na vigência 

do século XX, revelaram facetas originais e aspectos qualitativamente 

novos em relação às batalhas econômicas, sociais, políticas e culturais 

presentes em períodos anteriores da luta de classes. É por meio, 

portanto, do diálogo com a tradição passada e da análise do real 

histórico que Mészáros intenta construir a sua formulação teórica, de 

modo a fazer com que esta corporifique uma síntese dialética 

(Aufhebung), tanto no que toca à crítica do capital, quanto à elaboração 

de uma teoria da transformação revolucionária do mundo. 

 Daí, os objetivos enunciados na introdução de seu grande livro: 

ir além do capital em si; ir além da versão publicada de O Capital de 

Marx; e ir além do “projeto marxiano em si”, na medida em que este 



511 
 

 
 

projeto esteve condicionado pelo seu tempo histórico, “articulado sob as 

circunstâncias da ascendência global” do sistema do capital do século 

XIX.  

 Note-se, então, que os problemas concernentes à consciência 

histórica– isto é, os problemas que permitem compreender como os 

homens produzem, reproduzem e transformam a sua vida em sociedade 

- são, por si mesmos, historicizados, na medida em que Mészáros 

intenta compreendê-los não abstratamente, mas a partir do estudo crítico 

de uma determinada formação social – a formação social do capital, tal 

como se estabeleceu no século XX – e sob a direção de um princípio 

político bem definido, a efetivação do processo socialista de transição. 

O filósofo húngaro se propõe a compreender essas questões, como 

assinalado em Para além do capital, orientado pelo “espírito da obra de 

Marx” – a chamada “transcendência positiva da auto-alienação do 

trabalho”
230

 -, pela nova questão crucial que a história impôs, referente 

às possibilidades de deslocamento das contradições do capital cerceadas 

pelo fim de seu movimento de ascensão histórica, e levando em 

consideração o “impacto dos acontecimentos sociais pós-marxianos 

sobre a orientação da teoria” (ibid., p. 522), em especial, o surgimento 

das sociedades pós-revolucionárias vindas às luz após a Revolução de 

Outubro. 

 Nesse sentido, o capital – algo, por si, distinto do capitalismo, 

como mostramos anteriormente - é apresentado por Mészáros como um 

incontrolável modo de controle sociometabólico que visa à exploração 

de trabalho excedente – seja por via econômica e/ou política – e que se 

define a partir de um sistema específico de mediações de segunda 

ordem, criadas historicamente, que mantém um tipo muito peculiar de 

articulação com as mediações de primeira ordem da atividade produtiva 

humana. As mediações de segunda ordem do capital são, precisamente: 

a família nuclear, os meios alienados de produção e suas 

“personificações”, o dinheiro, “com suas inúmeras formas enganadoras 

e cada vez mais dominantes ao longo do desenvolvimento histórico [...], 

passando pelo baú do usurário e pelos empreendimentos 

necessariamente limitados do antigo capital mercantilista, até chegar à 

força opressora global do sistema monetário dos dias de hoje” (Ibid., p. 

180), os objetivos fetichistas de produção, o “trabalho estruturalmente 

                                                           
230

 Tal concepção envolve todos os aspectos econômicos, políticos, estéticos, 

morais e ontológicos da teoria da alienação de Marx, tais como assentados nos 

Manuscritos econômico-filosóficos. 



512 
 

 
 

separado da possibilidade de controle” (Ibid., idem), as variedades de 

formação do Estado do capital e o mercado mundial. 

 As mediações de primeira ordem da atividade produtiva, 

também criadas historicamente, mas postas como condição ontológica 

da humanidade, são definidas, por sua vez, a partir das seguintes 

determinações: a “regulação da atividade reprodutora biológica [em 

articulação com] o tamanho da população sustentável, em conjunto com 

os recursos disponíveis” (Ibid., p. 213), a “regulação do processo de 

trabalho, pelo qual o indispensável intercâmbio da comunidade com a 

natureza produz os bens necessários para gratificação do ser humano, 

além dos instrumentos de trabalho, empresas produtoras e 

conhecimentos” (Ibid., idem) que sustentam o processo de reprodução 

sociometabólica, as relações pelas quais se podem efetivar permutas 

entre os homens e a natureza e entre os homens para com os homens 

mesmos, a organização, coordenação e controle das atividades 

concernentes ao metabolismo social, a “alocação racional de recursos 

materiais e humanos disponíveis” (Ibid., idem), e as normas e 

regulamentos para a direção da produção e reprodução sociometabólica. 

 Saliente-se, aqui, que, de acordo com o filósofo húngaro, as 

mediações de segunda ordem do capital expressam, de uma forma muito 

peculiar, o fenômeno da auto-alienação do trabalho. O capital, composto 

por um determinado conjunto – com uma articulação interna específica - 

de mediações de segunda ordem, é resultado histórico da própria 

atividade produtiva humana, em relação à qual ele se autonomiza e 

passa a confrontar como um poder hostil, isolando, fragmentando e, por 

que não dizer?, desumanizando o homem de variadas maneiras. A 

alienação, bem entendido, vem de antes do surgimento e da 

consolidação do sistema do capital
231

, mas sob a vigência desse 

complexo sociometabólico adquire uma formatação específica, da qual o 

fetichismo da mercadoria, do dinheiro e do capital são expressões 

precípuas.  

                                                           
231

 Já nos Manuscritos econômico-filósóficos há uma tentativa de entendimento 

da alienação anterior ao capitalismo, no contexto das relações de produção 

feudais. A transição dessa forma social para a forma do capital, com a 

consequente alteração da forma da alienação, é fruto de um processo histórico 

complexo, do qual o livro 1 de O Capital nos dá uma boa visão. Uma discussão 

interessante a respeito dos complicados problemas concernentes ao 

entendimento da transição do feudalismo ao capitalismo é apresentada em 

Sweezy, Dobb et aliii (1972). 



513 
 

 
 

Além disso, Mészáros explica que os elementos que compõem o 

sistema de mediações do capital possuem origens históricas diversas, 

vindo a se constituir, em dado momento, como “camadas geológicas” 

sobrepostas umas às outras. A camada mais antiga, diz o filósofo, tem 

sua origem em períodos remotos da história da humanidade. A camada 

intermediária, por sua vez, liga-se ao período da subsunção formal do 
trabalho ao capital. E a camada mais recente, por fim, “pertence à fase 

capitalista do desenvolvimento, que se estendeu apenas pelos últimos 

quatrocentos anos” (Ibid., p. 206). É nesse contexto que vigora a 

subsunção real do trabalho ao capital. 

 De uma longa fase “embrionária”, como capital mercantil ou 

capital a juros
232

, o capital passou à sua fase mais desenvolvida, como 

capitalismo industrial. Nesse período histórico, as características do 

sistema são: dominância da produção para a troca (e consequente 

dominação do valor de uso pelo valor de troca), força de trabalho como 

mercadoria, motivação do lucro como força reguladora da produção, 

forma econômica de exploração de excedente como mais-valia, mais-

valia apropriada privadamente pela classe capitalista e integração global 

do capital mediante o mercado internacional, “como um sistema 

totalmente interdependente de dominação e subordinação econômica” 

(Ibid. p. 1029). 

 Nessa fase mais desenvolvida, como capitalismo industrial, 

estabelece-se uma intrincada divisão hierárquica estrutural e funcional 

do trabalho, que passa a entrar, também, na definição do capital, 

segundo Mészáros. Nesse contexto, diz o filósofo, um conjunto 

complexo de contradições toma forma e se acirra: contradições entre as 

classes como tais, entre o indivíduo e sua classe, entre os estratos que 

compõem as classes, entre a classe trabalhadora e a inércia das suas 

instituições e entre a classe trabalhadora e a própria hierarquia estrutural 

e funcional que compõe essa classe. 

Tais contradições, por sua vez, se desdobram em outras: 

contradições entre um grupo particular ou de um setor do trabalho, entre 

diferentes grupos de trabalhadores pertencentes a um mesmo país, entre 

corpos de trabalho de países diferentes - eventualmente competidores no 

contexto do capitalismo internacional -, entre os trabalhadores dos 

países avançados e os dos países “subdesenvolvidos” e entre os 

                                                           
232

 Em O Capital, Marx faz várias vezes menção a essas formas embrionárias de 

capital. Mészáros se baseia, além desse livro, nos Grundrisse e em outros 

manuscritos de O Capital. 



514 
 

 
 

trabalhadores “no emprego” e os desempregados em razão do próprio 

desenvolvimento do capital
233

. 

 No contexto de desenvolvimento pleno do capital, como 

capitalismo industrial, é que ocorre a valorização do valor, o aumento 

da composição orgânica do capital em razão do desenvolvimento das 

forças produtivas capitalistas, a queda tendencial da taxa de lucro e as 

famosas crises cíclicas de superprodução do capital. Mészáros não nega 

que esses processos ocorram, nem que o capital se constitua deles. O 

que o filósofo húngaro faz é engendrar um conceito que dê conta de 

explicar formas outras de realização do capital diferentes das formas 

clássicas apreendidas por Marx no século XIX. 

 As crises cíclicas de superprodução de capital começaram a 

ocorrer em 1825
234

. Seguiram sua periodicidade média de sete a dez 

anos quando, a partir da década de 1870, o capitalismo expressou uma 

mudança de forma que resultou na consolidação do capital financeiro e 

do capitalismo monopolista, complexos que, mais tarde, Lenin estudaria 

em um célebre opúsculo
235

. Para Mészáros, a emergência de tal 

fenômeno é produto de uma crise estrutural do capital, desencadeada 

entre as décadas de 1850 e 1860. É esse processo que está na raiz das 

crises sociais que deram origem à Primeira Guerra Mundial e às 

Revoluções Russas de 1905 e 1917. Este último acontecimento 

histórico, especialmente, é de primordial importância para o 

desenvolvimento da teoria do filósofo húngaro acerca das mudanças de 

forma do capital e da sua persistência na sociedade pós-revolucionária 

soviética, até o momento da sua implosão, em 1991.  

 Para Mészáros, então, o capital não foi eliminado quando da 

formação e da efetivação histórica da União das Repúblicas Socialistas 

Soviéticas. Adquiriu aí, na verdade, uma forma mutante para e 

realização do controle sociometabólico, forma esta que se afirmou 

assentada sobre a vigência: 

                                                           
233

 Para Mészáros, essa complexa divisão hierárquica estrutural e funcional do 

trabalho, cujas contradições possuem efeitos e ressonâncias em escala 

internacional, constitui, talvez, o ponto menos desenvolvido da teoria de Marx e 

traz algumas consequências danosas à sua concepção de transição. Essa possível 

insuficiência da concepção marxiana está na raiz dos esforços por uma 

formulação mais ricamente determinada, tal como pretende estabelecer o 

filósofo húngaro. 
234

 Apresentamos o histórico de ocorrência de tais crises no apêndice deste 

trabalho. 
235

 Referimo-nos, aqui, a O imperialismo: a etapa superior do capitalismo. 



515 
 

 
 

 
1) dos imperativos materiais que circunscrevem as 

possibilidades da totalidade do processo vital; 2) 

da divisão social do trabalho herdada que, apesar 

das suas significativas modificações, contradiz “o 

desenvolvimento das livres individualidades”; 3) 

da estrutura objetiva do aparato produtivo 

disponível (incluindo instalações e maquinaria) e 

da forma historicamente limitada ou desenvolvida 

do conhecimento científico, ambas condições da 

divisão social do trabalho; e 4) dos vínculos e 

interconexões das sociedades pós-revolucionárias 

com o sistema global do capitalismo, quer estes 

assumam a forma de “competição pacífica” 

(intercâmbio comercial e cultural), quer assumam 

a forma de oposição potencialmente mortal (desde 

corrida armamentista até maiores ou menores 

confrontações reais em áreas sujeitas a disputa). 

(Ibid., p. 1030) 

 

 Segundo a argumentação de Mészáros, depreende-se que o 

elemento determinante, aqui, é o da vigência do capital nas sociedades 

revolucionárias mediante a persistência da divisão social do trabalho 
herdada em articulação coma inexistência da força de trabalho como 

mercadoria e de um mercado de trabalho verdadeiramente coerente 

com esse conceito. Foi isso que esteve na raiz da emergência de uma 

forma mutante de capital, baseada ainda na exploração de trabalho 

excedente, mas agora de um modo politicamente posto, e não mais 

economicamente afirmado, como na formação social de capital 

capitalista, na qual se verifica a existência da força de trabalho como 

mercadoria e de um mercado de trabalho correspondente. Daí a 

definição dada por Mészáros de que  

 
as características essenciais que definem todas as 

possíveis formas do sistema do capital são: a mais 

elevada extração praticável do trabalho excedente 

por um poder de controle separado, em um 

processo de trabalho conduzido com base na 

subordinação estrutural hierárquica do trabalho 

aos imperativos materiais da produção orientada 

para a acumulação – “valor sustentando-se a si 

mesmo” (Marx) – e para a contínua reprodução 

ampliada de riqueza acumulada. (Ibid., p. 781)  



516 
 

 
 

 

Ou seja: as formas possíveis do capital, baseadas na exploração 

de trabalho excedente, se expressam, na visão de Mészáros, como “valor 

sustentando-se a si mesmo” (forma do capital capitalista) e, 

também,como “contínua reprodução ampliada de riqueza acumulada” 

(forma do capital pós-capitalista). É por isso que, no caso da sociedade 

pós-revolucionária soviética, apesar de juridicamente a propriedade ter 

sido abolida e o trabalho garantido por lei a todos, as estruturas 

sociometabólicas herdadas, expressas, entre outras coisas, na complexa 

divisão hierárquica do trabalho e num Estado correspondente com essa 

realidade, possibilitaram que o capital vigesse aí numa forma mutante 

(por que não dizer: bizarra ou atrofiada) que, ao invés de corporificar a 

ditadura do proletariado, materializou uma ditadura sobre o 

proletariado, centrada em si mesma (sua extração politicamente 
orientada de trabalho excendente) e retroalimentada de maneira 

contraditória, até que, finalmente, tivesse termo, devido a razões 

externas e internas, em 1991. Daí o filósofo húngaro afirmar que: “as 

formas particulares de personificação do capital podem variar 

consideravelmente, contanto que as formas assumidas se moldem às 

exigências que emanam das características definidoras essenciais do 

sistema” (Ibid., idem). Isto é: as personificações do capital continuam a 

se afirmar no interior das formas mutantes do capital, com funções, 

tarefas e sentidos práticos de vida definidos pelos critérios de 

manutenção de tal estrutura sociometabólica “alternativa”.  

Mas esta não é a única forma “alternativa” do capital estudada 

por Mészáros em suas obras. Se não, vejamos. As crises cíclicas 

continuaram a ocorrer, com sua periodicidade constituída de 

“prosperidade, superprodução, crise e estagnação”
236

, até que, na virada 

da década de 1960 para a de 1970, verificou-se uma nova alteração da 

forma do capital, com sua efetivação em crise estrutural e seu 

desdobrar-se por toda uma época histórica que trouxe desafios 

incontornáveis para a humanidade, firmando a, assim chamada por 

Mészáros, atualidade histórica da ofensiva socialista. 

A crise estrutural atual do capital
237

 é o resultado do fim da fase 
de ascendência histórica do capital, na qual, segundo o filósofo 

húngaro, surge uma situação de hibridização, onde o capital se afirma 

                                                           
236

Conforme Marx, O Capital, Livro 1. 
237

 Temos que frisar que estamos a falar da crise estrutural atual, visto que, 

conforme Mészáros, esta não é a única crise estrutural a ser verificada na 

história do capital. 



517 
 

 
 

por todo o globo terrestre como controlador do sociometabolismo 

humano, seja por via econômica (dominante), seja por via política – na 

verdade, ele articula essas duas modalidades de exploração do trabalho 

excedente. Nesse contexto, são ativados os limites absolutos
238

 do 

sistema, isto é, o conjunto de mediações que compõe o ser do capital se 

realiza plenamente, o que dificulta que seus “limites relativos” e suas 

contradições sejam deslocadas para a sua periferia, como em contextos 

históricos anteriores.  

Como consequência, surge uma conjuntura em que a relação 

dialética entre produção e consumo, dominada pelo capital, assume a 

forma da produção destrutiva, isto é, vem à tona uma época histórica na 

qual o capital se realiza mediante a afirmação da destrutividade levada a 

cabo pelo complexo militar-industrial, que tem no Estado nacional dos 

Estados Unidos da América um elemento central e determinante desse 

processo sociometabólico contraditório. Tal época histórica configura 

uma nova etapa do – potencialmente fatal - imperialismo, 

qualitativamente superior em relação à que Lenin teorizou em meados 

do século XX. 

A crise estrutural atual, portanto, não nega as crises cíclicas, 

mas as engloba, possibilitando que se realizem por meio de uma outra 

formatação da dinâmica do sistema do capital. As crises cíclicas passam 

a ocorrer no interior do complexo da crise estrutural. A diferença é que, 

agora, a destrutividade não ocorre meramente como uma queima de 

capital constante e de capital variável efetivada no decorrer do 

movimento periódico sequencial à dinâmica de prosperidade, 

superprodução e crise. A destrutividade, mediante guerras perpetradas 

pelo imenso complexo militar-industrial sob o comando do 

imperialismo norte-americano, pode acontecer em qualquer momento do 

ciclo, e esse evento interfere em seu no movimento “normal”, alterando 

a sua configuração espácio-temporal e permitindo, de certa forma, a sua 

“administração” por meio dos vários mecanismos à disposição da 

grande potência imperialista. As contradições do capital não são 

superadas, mas desdobradas de uma forma muito mais explosiva. O 

“crescimento cancerígeno” do capital (produção destrutiva, segundo 

Mészáros) se associa à sua “sede vampiresca” (valorização do valor, 

superprodução e crise, segundoMarx). 

                                                           
238

 Os assim chamados “limites absolutos”, aqui, não são externos, mas 

intrínsecos ao próprio capital, como mostramos anteriormente. 



518 
 

 
 

Frise ainda que, além desse significado, que dá a especificidade 

da crise estrutural atual, há um outro, mais geral, que Mészáros também 

atribui a esse conceito, isto é, o de era de transição, que significa 

precisamente o seguinte: um período histórico no qual a “ordem 

estabelecida se rompe sob a pressão de suas contradições internas”, 

deixando de “corresponder a suas funções sociometabólicas essenciais”. 

Trata-se de um contexto, portanto, em que a forma social vigente 

“envelhece”, sendo que a forma alternativa ainda está “longe de ser 

plenamente articulada”. Verifica-se, assim, uma etapa histórica onde 

“nem o velho sistema nem a alternativa emergente” conseguem se 

afirmar, plenamente. O “vácuo social relativo entre dois mundos” 

impera, o que faz a história especialmente fértil em produzir revoltas, 

levantes e movimentos sociais e políticos contra a ordem estabelecida. 

 

* 

 

O conceito de capital, em Mészáros, compreende todas essas 

determinações. O conceito de educação para além do capital, por 

conseguinte, se torna enriquecido quando compreendido à luz desse 

complexo sistema de formulações teóricas. Mas o conceito de educação 

para além do capital não paira no vazio, como se fosse uma exigência 

abstrata para a confrontação do sistema sociometabólico atualmente em 

vigor. Ele adquire as tonalidades específicas que dão a sua coloração 

peculiar quando embebido da fonte desse rico manancial. Mas sua 

configuração concreta depende da delineação da teoria da transição 

elaborada para fins de superação do capital. 

Esta consiste, pois, na teoria da ofensiva socialista, que parte da 

consideração de que, pelo fato de o capital ser uma “força 

extraparlamentar par excellence”, é preciso confrontá-lo de uma 

maneira também extraparlamentar (extrainstitucional), de modo que se 

possa efetivar na prática a negação do ser do capital (do seu sistema 

constitutivo de mediações) e a afirmação das mediações 

qualitativamente novas que realizam o processo de transição 

socialista
239

. 

                                                           
239

 A atividade crítico-prática revolucionária consiste, justamente, nessa 

articulação material de negação e afirmação, que precisa ser definida nesses 

termos para que as mediações de luta da classe trabalhadora não espelhem o 

objeto por elas por elas criticado, mas sejam efetivas, já em sua estrutura 

constitutiva, de forma e conteúdo qualitativamente superiores. 



519 
 

 
 

Nesse contexto, o projeto estratégico não pode deixar de ser 

guiado por uma concepção geral a respeito do que são as mediações da 

comunidade humana emancipada. Estas precisam apresentar, segundo 

Mészáros, as seguintes características:  

 
1) a determinação da atividade vital dos sujeitos 

trabalhadores como um vínculo necessário e 

individualmente significativo na produção 

diretamente geral e sua correspondente 

participação direta no mundo de produtos 

disponíveis; 2) a determinação do próprio produto 

social como inerentemente comunal e geral desde 

o início, em relação às necessidades e propósitos 

comunais, baseando-se na cota especial que os 

indivíduos particulares adquirem na produção 

comunal em andamento; 3) a participação plena 

dos membros da sociedade também no consumo 

comunal propriamente dito [...]; 4) a organização 

planificada do trabalho [...] de tal modo que a 

atividade produtiva dos sujeitos particulares do 

trabalho seja mediada de uma forma não 

reificada-objetificada, por meio da troca de 

mercadorias, mas por meio das condições 

intrinsecamente sociais do próprio modo de 

produção dado, no interior do qual os indivíduos 

são ativos. (2009, p. 198) 

 

 A comunidade humana emancipada também depende de uma 

síntese específica entre mediações de primeira e de segunda ordem, 

onde as últimas dão o mote de regulação do metabolismo social, e não o 

contrário. O princípio de regulação da atividade produtiva e reprodutiva 

humana consiste, nesse contexto, na geração de tempo livre a ser 

aproveitado para o pleno desenvolvimento dos indivíduos sociais. Essa 

concepção geral, afirmativa de uma formação social superior, é que 

subordina as ações negativas em relação à ordem atualmente 

estabelecida. Ela vale como princípio orientador da transição socialista, 

tanto antes quanto depois da tomada do poder político propriamente 

dito. A tomada do poder político é meio para um processo 

revolucionário de base mais radical, social, que se movimenta no 

sentido de transferir o poder de decisão sobre todos os ramos da 

atividade produtiva humana para a responsabilidade autogestora dos 

produtores associados. 



520 
 

 
 

 Ressalte-se, aqui, mais uma vez, que a elaboração de Mészáros, 

tanto no que diz respeito à sua conceituação de capital, quanto ao que se 

refere à teoria da transição, é inspirada por sua crítica à experiência pós-

revolucionária da sociedade soviética. Nesse contexto, importa assinalar 

aquele que é, a nosso ver, o grande exemplo histórico de mediação de 

luta da classe trabalhadora – extraparlamentar e ofensiva - que serve ao 

filósofo para a articulação de sua teoria revolucionária: os conselhos de 

trabalhadores que emergiram no horizonte histórico em meados do 

século XX. 

 Sublinhamos, no local oportuno, a importância dos conselhos de 

trabalhadores para a formulação estratégica de Mészáros. Esses 

conselhos tiveram papel fundamental, na história, antes e depois da 

tomada do poder político. Antes, como mediação adequada para “pôr 

fim à fragmentação espácio-temporal do proletariado” e para “reunir a 

economia e a política na verdadeira unidade da atividade proletária”, 

reconciliando, assim, a oposição entre interesses imediatos e objetivo 

final do processo revolucionário; e depois, como meio de “superar a 

separação burguesa entre o legislativo, executivo e judiciário” (2002, p. 

260). 

 Os conselhos de trabalhadores não servem, aqui, como modelos 

extemporâneos para a implementação, no presente, dos instrumentos de 

organização e luta da classe trabalhadora. Servem como representação 

histórica válida para a argumentação de Mészáros sobre a possibilidade 

de se criar mediações alternativas em relação às mediações do capital, 

capazes de servir de fundamento à luta revolucionária tanto antes quanto 

depois da tomada do poder. Claro está que cada época histórica 

específica deve ser capaz de criar os seus organismos especiais de 

combate, levando em conta a “análise concreta da conjuntura concreta” 

e os parâmetros estratégicos mais amplos para a realização da transição 

socialista.   

 A questão da combinação das lutas de longo e de curto prazo é 

bastante sensível no pensamento de Mészáros. Aqui, verifica-se a 

influência marcante das formulações de Lenin e de Rosa Luxemburgo 

para a sua teoria da transição. Trata-se de uma síntese tentada pelo 

filósofo húngaro entre as ideias – complementares, na sua visão - desses 

dois líderes revolucionários, síntese esta que tem nas elaborações da 

dirigente spartaquista a sua base. Daí Mészáros afirmar que 

 
do ponto de vista metodológico, a maior 

habilidade de Lenin era a sua incomparável 

percepção das especificidades históricas e sociais 



521 
 

 
 

e das possibilidades práticas imediatas que 

poderiam ser delas derivadas. Rosa Luxemburgo, 

ao contrário, orientou-se para os marcos das 

tendências históricas mais amplas, frequentemente 

desafiando a realidade histórica corrente. (2004, p. 

402) 

 

 A síntese buscada pelo filósofo húngaro diz respeito, então, à 

consideração das perspectivas e coordenadas de luta política num 

contexto espácio-temporal relativamente amplo (aqui, valem as ideias de 

Rosa Luxemburgo) e sua articulação com as lutas de caráter imediato e 

localizado (nesse ponto, Lenin é quem tem a primazia). O resultado é o 

postulado de que, para um contexto amplo, não se pode estabelecer um 

diretriz extremamente rígida e centralizada no que toca às questões 

organizacionais de cunho socialista. As massas aprendem a usar o poder 

usando o poder, acertando e errando nesse processo, e forjando sua 

consciência por meio de práticas que combinam dialeticamente a 

espontaneidade e o planejamento racional efetivado de acordo com 

cada contexto específico – frise-se, aqui, a proposta lenineana da “ação 

política centralmente organizada, disciplinada e taticamente viável” 

(Ibid., p. 412)
240

, válida, segundo o filósofo húngaro, para situações 

determinadas. É preciso que se ressalte, evidentemente, nesse contexto, 

que Lenin e Rosa Luxemburgo não tinham apenas divergências, mas 

também posições convergentes em vários pontos, como, por exemplo, o 

modo como entendiam ser possível ganhar a maioria da classe 

trabalhadora para a revolução. Daí Mészáros afirmar, em sua teoria, a 

aprovação de Luxemburgo às práticas bolcheviques de que: “não a 

partir de uma maioria até as táticas revolucionárias, mas a partir das 
táticas revolucionárias até uma maioria – é esta a direção que o 

caminho segue” (Ibid., p. 437). 

 A relação entre as lutas de caráter parcial e específico e as lutas 

de cunho geral revolucionário não é mecânica, instrumental ou 

unilateral, mas dialética, na medida em que se interpenetram e se 

condicionam mutuamente. Por isso Mészáros estabelecer que a luta pela 

emancipação humana “não é um ato único [...], seu oposto, a superação 

da atividade alienada por meio da iniciativa autoconsciente, só pode ser 

concebida como um processo complexo de interação, que produz 

mudanças estruturais em todas aspartes da totalidade humana” (2006, p. 

167), num movimento em que “meios” e fim” não mantêm uma relação 

                                                           
240

 Conforme O poder da ideologia. 



522 
 

 
 

estática entre si, mas de influência recíproca
241

. Daí Mészáros afirmar, 

também, que os programas devem ser flexíveis a ponto de se adequarem 

criticamente às realidades históricas constantemente cambiantes
242

. 

 Essa luta, portanto, toma corpo num contexto em que as 

condições objetivas e subjetivas se condicionam reciprocamente, 

mesclando determinações econômicas, sociais, políticas e culturais que 

definem, a cada momento, o ser das classes em combate. Por certo, diz 

Mészáros, a superação do capital depende da “maturação” de 

determinadas situações objetivas – a emersão da “consciência comunista 

em escala de massa”, por exemplo, é facilitada por uma crise ideológica 

desencadeada por uma crise econômica
243

. Mas essa “maturação” é 

obtida não a partir de um comportamento passivo, no qual se espera que 

o real se desdobre por si mesmo e desemboque numa configuração que 

favoreça a intervenção revolucionária. Ao contrário, a “maturação” das 

condições objetivas é atingida mediante a intervenção política das 

massas que, em seu fazer revolucionário, alteram a si mesmas e as 

condições objetivas com as quais estão intimamente interligadas
244

. 

 São significativas, nesse sentido, as menções do filósofo 

húngaro às greves de massa, nas quais as reivindicações “particulares”, 

referentes a cada setor parcial da classe trabalhadora, e as demandas 

“gerais” (mas com caráter limitado: saúde, educação, etc.) são 

politizadas num sentido socialista e integradas num projeto global de 

superação do capital, a ser efetivado mediante um conjunto de ações 

econômicas e políticas coerentes e consequentes com tal objetivo. Daí 

Mészáros estabelecer, em Para além do capital, que 

 
o papel do movimento extraparlamentar do 

trabalho é [...], por um lado, afirmar seus 

interesses estratégicos como alternativa 

                                                           
241

 Conforme A teoria da alienação em Marx. 
242

 Vale sublinhar, aqui, mais uma vez, a referência de Mészáros a Marx, que, 

em contraste com os anarquistas, propunha a questão organizacional como “1) 

Permanecer fiel aos princípios socialistas, e 2) Desenhar programas de ação 

viáveis e flexíveis para as várias forças que compartilham os amplos objetivos 

comuns de luta” (2002, p. 812, grifos nossos). Esses programas são 

sistematizados concretamente pela classe trabalhadora em sua luta contra o 

capital.  
243

 Conforme O poder da ideologia. 
244

 A referência de Mészáros às concepções de Marx expostas em Salário, preço 

e lucro são significativas e bastante ilustrativas de seu pensamento a respeito 

dessa questão. 



523 
 

 
 

sociometabólica pelo confronto e pela necessária 

negação, em termos práticos, das determinações 

estruturais da ordem estabelecida que se 

manifestam na relação-capital e na concomitante 

subordinação do trabalho no processo 

socioeconômico de reprodução material. Por 

outro lado, o poder político do capital dominante 

no Parlamento precisa e deve ser contestado por 

meio da pressão que as formas de ação 

extraparlamentar podem exercer sobre o 

Legislativo e o Executivo (2002, p. 859-60).  

  

 Portanto, a teoria de Mészáros exige a composição de uma 

coesa força extraparlamentar (extrainstitucional) capaz de efetuar ações 

no âmbito econômico – por exemplo: parar a produção - e também no 

âmbito político – visando o Estado do capital -, pressionando, 

confrontando e combatendo, via instrumentos de luta autônomos da 

classe trabalhadora, os centros vitais do capital. Tais são os princípios 

orientadores da ofensiva socialista antes da tomada do poder político 

propriamente dito
245

. Uma vez dado esse passo, a transição socialista 

pode ter início, balizada pelo objetivo de reestruturar totalmente as 

mediações materiais herdadas de regulação sociometabólica. 

 Nesse momento, a revolução permanente de que fala Mészáros 

precisa ter uma atenção redobrada para que o processo histórico não 

desemboque, mais uma vez, nas chamadas ditaduras sobre o 

proletariado, de que a sociedade pós-revolucionária da União Soviética 

constituiu um caso exemplar. Isso requer uma atuação precisa no que 

toca ao desmonte das estruturas hierárquicas de controle do capital
246

. 

 Tais ações envolvem, como Mészáros não cansa de frisar, 

solidariedade, pluralismo, disciplina, estímulos internos significativos 

para a participação ativa na realização do projeto socialista, coordenação 

de ações nos planos nacional e internacional e, por suposto, ações de 

                                                           
245

 Frise-se que a ofensiva engloba a defensiva, isto é, ações efetivadas no 

sentido de defender os trabalhadores dos ataques do capital. A ação defensiva 

pode ser efetivada mediante práticas estabelecidas tanto dentro como fora do 

Estado do capital – na medida em que este é o centro de referência da ação 

defensiva -, mas não se exerce no sentido de “disputar” esse Estado, e sim de 

negá-lo, o que só pode ser feito de modo consequente com a articulação das 

ações ofensivas extraparlamentares.  
246

 A referência de Mészáros a Goethe, em Para além do capital, é elucidativa a 

respeito de suas concepções sobre este ponto específico da teoria da transição. 



524 
 

 
 

caráter formativo/educacional, que sua teoria da educação para além do 

capital atesta de modo recorrente. 

 Assim, a educação para além do capital é, num primeiro 

aspecto, a educação que concorre, em todos os momentos da práxis 

revolucionária, para a formação da consciência comunista em escala de 

massa
247

, realizada em conjunto com uma complexidade de outras ações 

que combatem o capital nos níveis econômico, político, social e 

cultural
248

. É uma educação que fomenta a consciência do ser do capital 

                                                           
247

 Conforme A ideologia alemã. É preciso salientar, nesse contexto, que a 

educação pretendida por Mészáros articula elementos de cunho científico 

(referentes às sínteses das múltiplas determinações do real a ser enfrentado) 

com elementos de cunho ideológico (referente aos interesses materiais da classe 

trabalhadora, interiorizados e sintetizados, de modo a compor uma consciência 

prática imbuída de estímulos mobilizadores à ação, conforme O poder da 

ideologia e Filosofia, ideologia e ciência social). Claro está que essa ciência e 

essa ideologia, críticas e autocríticas, corporificadas na contraconsciência 

construída pelos trabalhadores em sua luta contra o capital, necessita ser erigida, 

justamente, a partir do ponto de vista criticamente assumido dessa mesma 

classe, isto é, do “ponto de vista da humanidade social”, conforme as Teses 

sobre Feuerbach. 
248

 No que toca à questão da articulação entre a educação e as lutas de caráter 

imediato e final dos trabalhadores, acreditamos que pode haver uma 

complementaridade entre as ideias de Mészáros e as reflexões desenvolvidas 

por Tumolo quando afirma que “não é a realização mesma das reformas que 

constitui a tática, mas a luta por elas; [...] não se pode pensar que a revolução 

seja o desdobramento de um processo de reformas. [...] A revolução só é 

necessária exatamente porque o capitalismo não pode fazer reformas profundas, 

não pode eliminar suas contradições internas. [...] [A revolução não é] fruto de 

um acúmulo de quantidade de reformas, mas ao contrário, de um acúmulo de 

quantidades de dificuldades e impossibilidades de realizá-las, ou seja, acúmulo 

de agudização de suas contradições internas. [...] A luta por reformas só pode 

adquirir um caráter de tática proletária quando seu objetivo é muito menos o de 

conquistar posições no capitalismo e muito mais o de denunciar os limites da 

capacidade do capitalismo de se reformar. [...] Dessa maneira, dependendo da 

forma como é conduzida, tal luta pode adquirir um caráter pedagógico, quer 

dizer, os trabalhadores vão aprendendo e percebendo, na própria prática, os 

limites postos pela realidade e, portanto, a necessidade de se organizar e 

qualificar sua luta. [...] Não obstante, a prática social e, em particular, a prática 

militante, não oferecem, e não podem oferecer, os ingredientes necessários para 

a superação de uma compreensão mais ou menos epidérmica da realidade, tendo 

em vista o altíssimo grau de complexidade desta, já que se constitui como 

síntese de múltiplas contradições, o que exige, para a sua apreensão, a adoção 



525 
 

 
 

– tal como Mészáros o conceitua, com suas formas alternativas mutantes 

e críticas, de que o século XX deu exemplo – e, consequentemente, a 

consciência da necessidade de uma revolução radical, que supere o 

capital e promova as condições da emergência da “nova forma 

histórica”, a livre associação dos produtores, tal como definida por Marx 

e Engels. Numa palavra: é uma educação crítica do capital e afirmativa 

da emancipação humana
249

. 

 Essa educação trabalha ativamente antes e depois da tomada do 

poder político, portanto, antes e depois de iniciado o processo de 

transição socialista, balizada pelo seu conteúdo geral, mas enriquecida 

                                                                                                                           
de um método dialético e, portanto, um profundo e árduo exercício de abstração 

e análise. [...] Assim, a superação do „primeiro patamar‟ de consciência em 

direção à consciência de classe exige, necessariamente, uma intervenção 

teórico-educativa. É aí que entra o papel da formação política, cujo objetivo, em 

linhas gerais, deve ser o de buscar a superação do senso comum, qualificando o 

conhecimento adquirido na prática da militância, quer dizer, oferecendo os 

instrumentos teórico-metodológicos para que se possa compreender, na 

radicalidade necessária, não só as questões postas pela luta cotidiana mas, 

principalmente, o modo de produção capitalista, sua lógica, seu movimento 

contraditório, ou melhor, apreender a totalidade social e as questões 

conjunturais e cotidianas no bojo dessa mesma totalidade. Isso porque a 

realização da revolução implica necessariamente a elaboração de um projeto, o 

que pressupõe um conhecimento profundo da realidade que se pretende 

transformar. Tal conhecimento da realidade, por sua vez, tem como pressuposto 

a apreensão do conhecimento já sistematizado e acumulado historicamente. [...] 

Se o objetivo histórico do proletariado é a transformação da sociedade burguesa, 

então o conhecimento é imprescindível, pois só se pode transformar aquilo que 

melhor e mais profundamente se conhece. Para transformar essa sociedade, o 

proletariado tem de conhecê-la cientificamente, isto é, conhecer suas partes ou 

elementos mais íntimos e suas conexões dentro do movimento histórico” (2002, 

p. 241-8).  
249

 Claro está, como dissemos acima, que esta educação caminha a par e a passo 

com a formação das mediações extraparlamentares/extrainstitucionais de luta da 

classe trabalhadora e de forma alguma se restringe ao ambiente formal de 

ensino, conforme apreendemos em A educação para além do capital. Como 

afirmamos anteriormente, cremos que, no Brasil, quem melhor realiza uma 

educação para além do capital é o 13 de Maio Núcleo de Educação Popular. É 

possível supor que as organizações que efetuam formação política junto a esse 

núcleo sejam as que possuam uma estratégia mais articulada e próxima da 

crítica radical do capital, tal como prescreve a tradição marxiana. Pensamos, 

aqui, especialmente, na Intersindical Instrumento de Luta e Organização da 

Classe Trabalhadora e no Partido Comunista Brasileiro (PCB). 



526 
 

 
 

concretamente ao incorporar as especificidades das necessidades 

revolucionárias inerentes a cada contexto histórico, com a percepção da 

exigência de sua permanente reconfiguração de modo a adequar-se, 

também, às fases alta e baixa do comunismo. Na fase superior do 

comunismo, pode-se supor que teríamos, enfim, uma educação humana, 

no sentido de que ela não só concorreria para a efetivação das atividades 

sociorreprodutivas que assegurassem a manutenção da comunidade 

emancipada, como também auxiliaria na realização dos indivíduos 

sociais plenamente desenvolvidos, ou “carentes de uma totalidade de 

manifestações humanas de vida”, conforme Marx
250

.  

 A educação para além do capital, articulada ao movimento 

prático dos trabalhadores em luta contra o capital, transmite a esses 

sujeitos o conhecimento sobre as contradições do complexo 

sociometabólico em questão e fomenta, por certo, a necessidade de sua 

superação. Mas aqui há que se acrescentar um aspecto bastante peculiar 

da reflexão de Mészáros sobre a educação. Além de proporcionar os 

elementos de cunho científico, estético e ideológico concernentes à 

consciência comunista em escala de massa, a educação revolucionária 

também é imbuída de uma outra propriedade: inspirar a auto-

educação
251

. “O bom educador é aquele que inspira à auto-educação”, 

diz o filósofo húngaro. O que significa dizer, em outras palavras, que a 

educação transformadora é um processo em que a classe se auto-educa 

permanentemente no movimento de luta contra o capital. 

 Mais ainda: se o que importa é inspirar a auto-educação, isso 

permite pensar que a boa educação é algo que, além da transmissão de 

conteúdos, envolve também um tipo específico de relação entre 

educadores e educandos, uma relação que engendra o estímulo para que 

estes não apenas busquem por si tomar cada vez mais consciência de seu 

ser concreto, mediante a apropriação da rica tradição acumulada, mas 

também se sintam impelidos a, eles mesmos, desenvolverem novos 

conhecimentos. 

 A fonte dessa reflexão, sem dúvida, se encontra na ontologia do 

próprio Marx. Assim, diz o filósofo alemão nos seus Manuscritos 

econômico-filosóficos: 

 
Pressupondo o homem enquanto homem e seu 

comportamento com o mundo enquanto um 

[comportamento] humano, tu só podes trocar 

                                                           
250

 Nos Manuscritos econômico-filosóficos. 
251

 Conforme A teoria da alienação em Marx. 



527 
 

 
 

amor por amor, confiança por confiança, etc. Se tu 

quiseres fruir da arte, tens de ser uma pessoa 

artisticamente cultivada; se queres exercer 

influência sobre outros seres humanos, tu tens de 

ser um ser humano que atue efetivamente sobre os 

outros de modo estimulante e encorajador[grifo 

nosso]. Cada uma das tuas relações com o homem 

e com a natureza – tem de ser uma externação 

(Äusserung) determinada de tua vida individual 

efetiva correspondente ao objeto de tua vontade. 

Se tu amas sem despertar amor recíproco, se 

mediante tua externação de vida 

(Lebensäusserung) como homem amante não te 

tornas homem amado, então teu amor é impotente, 

uma infelicidade. (2009, p. 161) 

 

 A educação, portanto, é um processo em que não só os aparatos 

cognitivos dos sujeitos participantes interagem no movimento 

educativo. Ela envolve, entre outras coisas, afetos, sensibilidades, 

valores morais, estéticos, políticos, respeito, acolhimento, aceitação e, 

por que não dizer?, envolve paixão entre os praticantes da dinâmica 

educativa. Esse conjunto de elementos está inextricavelmente presente 

em todo e em cada ato educativo
252

.  

Sendo um conjunto de procedimentos imbuídos não só de 

conhecimentos, mas também de emoções, é que a educação pode 

“inspirar a auto-educação”, num movimento coletivo e permanente 

orientado pelo objetivo supremo da emancipação humana. É essa 

inspiração presente na “auto-educação dos iguais”
253

, em sua luta 

revolucionária, que engendra a necessidade de, além de se apreender 

conceitos transmitidos pela tradição passada, criar novos conceitos que 

elevem o rico cabedal assimilado a um patamar superior de formulação. 

 A criação de novos conceitos é exemplificada pela obra do 

próprio Mészáros que, em sua interlocução crítica com a tradição 

passada, não se limitou a assimilá-la, e sim buscou elevá-la a um 

patamar mais alto, tal como seu projeto de ir para além do capital 
atesta. Buscamos, na presente investigação, fornecer elementos para a 

compreensão de como se dá, nos escritos do filósofo húngaro, essa 

interlocução e esse processo de criação. É claro que muito ainda resta a 

                                                           
252

 Diz o escritor Raduan Nassar: “só usa a razão quem nela incorpora as suas 

paixões”. 
253

 Conforme O poder da ideologia. 



528 
 

 
 

ser perquirido, compreendido e criticado em se tratando de suas 

formulações teóricas - nós mesmos apontamos algumas de suas 

limitações quando nos deparamos com análises abstratas forjadas por 

sua pena. No entanto, temos a convicção de que o processo de criação 

de conceitos, tanto quanto o de assimilação crítica dos conceitos 

formulados no passado, são de extrema importância para a práxis 

revolucionária dos trabalhadores do mundo. 

 Ademais, o grande desafio é o de, justamente, criar uma 

sociedade nova, além da exploração, da dominação de classe, da 

alienação, da fragmentação, da mediocrização e da mortificação 

perpetradas pelo sistema do capital, que ameaça, hoje mais do que 

nunca, dar um fim às possibilidades de vida humana por sobre o planeta. 

Se a práxis revolucionária é inerentemente criadora e criativa, por que 

não o haverão de ser também as relações humanas presentes no ato 

educativo? 

 É claro que há uma diferença entre a pesquisa e o ensino. A 

primeira deve se apropriar do objeto investigado. O segundo, ser capaz 

de apresentar, de uma forma assimilável, as conclusões a que chegou o 

processo investigativo. Mas serão dois atos tão distantes e separados 

dentro de um processo formativo?  

 A boa educação inspira a auto-educação: inspira, portanto, a ir 

além. Inspira a ir além do conhecimento historicamente atingido, como 

também da sociedade que engendrou tais conhecimentos. Não podemos, 

partindo desse princípio, sustentar que a boa educação é aquela que, 

articuladamente, transmite o conhecimento historicamente produzido e 

inspira a superá-lo? Disse o poeta Walt Whitman: “mais honra o meu 

estilo aquele que aprende a superar o mestre”. Seria um desatino 

compreender a educação revolucionária balizada por tais propósitos?
254

 

 De qualquer modo, verificamos, no dia-a-dia, que o capital 

segue dominando, explorando, barbarizando, destruindo e matando. Ao 

que parece, nesse contexto, a criação de uma sociedade nova exige um 

movimento complementar de criação de conceitos novos, que amparem 

as práticas críticas de efetivação de uma forma social superior. 

                                                           
254

 Se alguém nos perguntasse: “no caso de a elaboração de Mészáros ser, de 

fato, a mais desenvolvida, não deveríamos nós, já que essa teoria foi construída 

no século XX, ir para além de Mészáros e de suas formulações, visto que 

estamos no século XXI?”, responderíamos com um enfático sim, devemos, 

desde que o capital expresse formas para além daquelas já analisadas e 

compreendidas na história. Isso seria mesmo uma tarefa revolucionária precípua 

e incontornável.  



529 
 

 
 

Acreditamos poder dizer que os estudos de István Mészáros são capazes 

de nos dar boas indicações nesse sentido - mesmo com as possíveis 

tensões e abstrações eventualmente verificáveis em sua obra, que 

precisam ser perscrutadas e também criticadas de modo radical. 

 

  

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



530 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



531 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

APÊNDICE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



532 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

NOTAS SOBRE A HISTÓRIA DAS CRISES CÍCLICAS 

DO CAPITAL 

 

A respeito do início da história das crises cíclicas do capital, 

José Martins nos explica que: “crises especificamente capitalistas [...] 



533 
 

 
 

explodiram pela primeira vez na história no início do século 19 [...]” 

(2014, p. 1-2). Roger Garaudy, por sua vez, nos dá uma informação 

mais precisa: 

 
Em Anti-Dühring, Engels descreve o fenômeno 

das crises nesse vivo resumo: “Desde 1825, data 

em que estalou a primeira crise geral, o mundo 

industrial e comercial inteiro, a produção e a troca 

de todos os povos civilizados e de seus anexos 

mais ou menos bárbaros, desarranjaram-se 

aproximadamente uma vez cada dez anos. O 

comércio para; os mercados ficam saturados; os 

produtos lá se encontram, ao mesmo tempo, em 

massa e em suspenso; o dinheiro líquido torna-se 

invisível; o crédito desaparece; as fábricas 

despedem; as massas operárias sentem falta, por 

ter produzido demais, de meios de existência, 

falências e falências sucedem-se; vendas e vendas 

forçadas sucedem-se. A dura obstrução de anos 

inteiros; forças produtivas e produtos são 

desperdiçados e destruídos em massa até que os 

estoques de mercadorias acumuladas escoem-se, 

por fim, com uma depreciação mais ou menos 

forte até que a produção e a troca retomem 

gradualmente seu passo. Progressivamente, a 

passada acelera-se, passa a trote; o trote industrial 

torna-se galope e esse galope acelera-se de novo 

até a desfilada de um steeplechase geral da 

indústria, do comércio, do crédito, da especulação, 

para terminar, após os saltos perigosos, por se 

reencontrar no fosso do craque. E sempre a 

mesma repetição”. A crise, uma vez ultrapassada, 

ao preço de todas essas catástrofes, tem uma 

consequência fundamental: a acentuação da 

concentração capitalista, porquanto a crise 

acarretou o desaparecimento de uma parte das 

empresas. Assim, “o verdadeiro limite da 

produção capitalista é o próprio capital”. Todas as 

contradições do modo de produção capitalista se 

ligam finalmente a uma contradição fundamental: 

a contradição entre a socialização de fato da 

produção e a forma privada de apropriação. (1967, 

p. 186-7) 

 



534 
 

 
 

Marx, no livro 1 de O Capital, assim resume a dinâmica do 

ciclo do capital: “A vida na indústria se converte numa sequência de 

períodos de vitalidade mediana, prosperidade, superprodução, crise e 

estagnação” (2013, p. 524-5). E, apresentando o fenômeno da crise 

tendo em vista o caso específico da indústria algodoeira na Inglaterra, 

sintetiza: 

 
[Verifica-se na] indústria algodoeira [...] de 1815 

a 1821, depressão; em 1822 e 1823, prosperidade; 

em 1824, são abolidas as leis de coalizão 

[organização de trabalhadores], grande expansão 

geral das fábricas; em 1825, crise; em 1826, 

grande miséria e levantes entre os trabalhadores 

do algodão; em 1827, leve melhora; em 1828, 

grande aumento dos teares a vapor e das 

exportações; em 1829, a exportação, 

particularmente para a Índia, supera a de todos os 

anos anteriores; em 1830, mercados saturados, 

grande calamidade; de 1831 a 1833, depressão 

contínua; a Companhia das Índias Orientais é 

privada do monopólio do comércio com o 

Extremo Oriente (Índia e China). Em 1834, 

grande incremento de fábricas e maquinaria, 

escassez de mão de obra. A nova Lei dos Pobres 

promove o êxodo dos trabalhadores agrícolas para 

os distritos fabris. Grande busca de crianças nos 

condados rurais. Tráfico de escravos brancos. Em 

1835, grande prosperidade. Ao mesmo tempo, os 

tecelões manuais de algodão morrem de fome. Em 

1836, grande prosperidade. Em 1837 e 1838, 

depressão e crise. Em 1839, recuperação. Em 

1840, grande depressão, insurreições, intervenção 

do Exército. Em 1841 e 1842, terríveis 

sofrimentos dos operários fabris. Em 1842, os 

fabricantes expulsam os operários das fábricas, a 

fim de forçar a revogação das leis dos cereais. 

Milhares de trabalhadores vão para Yorkshire, 

onde são repelidos pelo Exército e seus líderes 

sendo levados a julgamento em Lancaster. Em 

1843, grande miséria. Em 1844, recuperação. Em 

1845, grande prosperidade. Em 1846, 

primeiramente ascensão contínua em seguida, 

sintomas de reação. Revogação das leis dos 

cereais. Em 1847, crise. Redução geral dos 



535 
 

 
 

salários em 10%, ou mais, para a festa do “big 

loaf” [duplicação do tamanho do pão]. Em 1848, 

continua a depressão. Manchester sob ocupação 

militar. Em 1849, recuperação. Em 1850, 

prosperidade. Em 1851, preço das mercadorias em 

baixa, salários baixos, greves frequentes. Em 

1852, tem início um processo de melhora. 

Continuam as greves, os fabricantes ameaçam 

importar trabalhadores estrangeiros. Em 1853, 

exportações em alta. Greve de oito meses e grande 

miséria em Preston. Em 1854, prosperidade, 

saturação dos mercados. Em 1855, chegam 

notícias de falências provenientes dos Estados 

Unidos, do Canadá e dos mercados da Ásia 

oriental. Em 1856, grande prosperidade. Em 1857, 

crise. Em 1858, melhora. Em 1859, grande 

prosperidade, aumento das fábricas. Em 1860, 

apogeu da indústria algodoeira inglesa. Os 

mercados indiano, australiano e de outros países 

encontram-se tão saturados que, ainda em 1863, 

mal haviam conseguido absorver todo o encalhe. 

Tratado comercial com a França. Enorme 

crescimento das fábricas e da maquinaria. Em 

1861, a melhora continua por algum tempo; 

reação, Guerra Civil Americana, escassez de 

algodão. De 1862 a 1863, colapso total. [...] Os 

48 anos que vão de 1815 a 1863 contam apenas 

vinte anos de recuperação e prosperidade contra 

28 anos de depressão e estagnação. (2013, p. 526-

7; 530. Grifos nossos) 

 

 Já para o ano de 1866, o autor de O Capital registra o seguinte: 

 
O ano de 1857 trouxe consigo uma das grandes 

crises com que invariavelmente se encerra o ciclo 

industrial. O prazo seguinte expirou em 1866. 

Antecipada já nos distritos fabris propriamente 

ditos pela escassez de algodão, que deslocou 

muito capital das esferas habituais de 

investimentos para as grandes sedes centrais do 

mercado monetário, a crise assumiu nessa ocasião 

um caráter predominantemente financeiro. Sua 

irrupção, em maio de 1866, foi assinalada pela 

falência de um gigantesco banco londrino, seguida 



536 
 

 
 

imediatamente pela derrocada de inúmeras 

sociedades praticantes de fraudes financeiras. Um 

dos grandes ramos de negócios londrinos afetado 

pela catástrofe foi o da construção de navios de 

ferro. Durante o período das fraudes financeiras, 

os magnatas desse negócio haviam não só 

produzido em demasia, mas, além disso, assumido 

enormes contratos de fornecimento, especulando 

que a fonte de credito continuaria a jorrar com a 

mesma abundância de antes. Deu-se, 

recentemente, uma terrível reação, que ainda no 

momento atual, final de março de 1867, continua 

a afetar outras indústrias londrinas. (Ibid., p. 741-

42)  

 

Sobre o período que vai do ano 1825 a 1873, Rosa 

Luxemburgo, em seu clássico livro Reforma ou Revolução?, nos explica 

que: 

 
Todos se acostumaram a observar as grandes e 

periódicas crises gerais do comércio como crises 

de envelhecimento do capitalismo esquematizadas 

por Marx em sua análise. A periodicidade de dez 

anos do ciclo de produção parecia a melhor 

confirmação desse esquema. Esse entendimento, 

porém, parece-nos residir num mal-entendido. Se 

observarmos com mais detalhes a causa de cada 

uma das crises internacionais ocorridas até o 

momento, deve-se, então, chegar à constatação de 

que elas não eram a expressão de senilidade da 

economia capitalista, mas, antes, de sua 

juventude. Basta pensar um pouco para entender 

como o capitalismo dos anos 1825, 1836 e 1847 

não poderia de modo algum ter dado origem ao 

choque periódico e inevitável das forças 

produtivas, decorrente de toda sua maturidade, 

contra as fronteiras de mercado, como fora 

desenhado pelo esquema de Marx, visto que 

naquela época, na maioria dos países, ainda estava 

de fraldas. De fato, a crise de 1825 foi o resultado 

de grandes investimentos em estradas, canais e 

usinas de gás, ocorridos, assim como a crise 

propriamente dita, predominantemente na 

Inglaterra na década anterior. A crise seguinte, de 



537 
 

 
 

1836 a 1839, foi igualmente o resultado de 

investimentos colossais em novos meios de 

transporte. A crise de 1847 foi sabidamente 

provocada pela criação assídua de estradas de 

ferro por parte dos ingleses (1844-1847, ou seja, 

em apenas três anos, o parlamento ofereceu 

concessões de aproximadamente 1,5 bilhão de 

táleres!). Nos três casos trata-se de diferentes 

formas de reconstituição da economia social, do 

estabelecimento de novos fundamentos do 

desenvolvimento capitalista, que levaram às 

crises. Em 1857 ocorre a abertura repentina de 

novos mercados para a indústria europeia na 

América e na Austrália, em decorrência da 

descoberta de minas de ouro, e na França a 

criação de estradas de ferro, seguindo os passos da 

Inglaterra (de 1852 a 1856 construíram-se novas 

estradas de ferro na França no valor de 1.250 

milhões de francos). Finalmente, a grande crise de 

1873 foi reconhecidamente consequência direta da 

reconstituição {da economia} do primeiro surto 

da grande indústria na Alemanha e na Áustria, que 

seguiu os acontecimentos políticos de 1866 e 

1871. (2011, p. 18-9) 

 

Já Engels, a partir de 1867, sublinha o surgimento de uma nova 

dinâmica, que ressalta por meio das seguintes palavras (datadas de 

1886): “O ciclo decenal de estagnação, prosperidade, superprodução e 

crise sempre recorrente de 1825 a 1867, parece, de fato, ter se esgotado, 

mas apenas para nos deixar no lodaçal de desesperança de uma 

depressão crônica e permanente.” (2013, p. 104)  

 Um comentarista, Otto Ohlweiler, destaca, nesse contexto, que: 

“a primeira crise de amplitude mundial foi a de 1847-1848, que 

abrangeu os Estados Unidos, Inglaterra e vários países do continente 

europeu” (1986, p. 99). Sobre o período que vai de 1857 a 1896, o 

mesmo autor nos informa que: 

 
A intervalos de aproximadamente 10 anos 

sucederam-se as crises de 1857, 1866, 1873, 1882 

e 1890. A de 1857 estendeu-se pelos principais 

países europeus e da América. A mais séria das 

crises foi a que cobriu o período de 1873 a 1896 e 

ficou conhecida como Grande Depressão do fim 



538 
 

 
 

do século XIX. Pela primeira vez, o epicentro da 

crise desloca-se da Inglaterra para o continente 

europeu. Foi um período de mais de 20 anos de 

grande convulsão social e uma profunda 

reestruturação do sistema capitalista, que se 

caracterizou pela concentração e centralização do 

capital que culminou com o surgimento do 

capitalismo monopolista – o imperialismo – a 

nível mundial. (Ibid., idem) 

 

 O período específico que vai de 1873 a 1896 foi analisado por 

Lenin em seu clássico estudo sobre a questão do imperialismo. Vale a 

pena nos determos em algumas passagens suas, ainda que longas, a 

respeito do referido contexto histórico. Sobre ele, o líder bolchevique 

afirma, sinteticamente, que: 

 
“Inicia-se uma transformação profunda com o 

craque de 1873, ou, mais exatamente, com a 

depressão que se lhe seguiu e que – com uma 

pausa quase imperceptível em princípios da 

década de 1880 e com um ascenso 

extraordinariamente vigoroso, mas breve, por 

volta de 1889 – abarca vinte e dois anos da 

história econômica da Europa”. “Durante o breve 

período de ascenso de 1889 e 1890 foram 

utilizadas em grande escala os cartéis para 

aproveitar a conjuntura. Uma política irrefletida 

elevava os preços ainda com maior rapidez e em 

maiores proporções do que teria acontecido sem 

os cartéis, e quase todos esses cartéis pereceram 

ingloriamente, enterrados „na fossa do craque‟. 

Decorreram outros cinco anos de maus negócios e 

preços baixos, mas já não reinava na indústria o 

estado de espírito anterior: a depressão não era já 

considerada uma coisa natural, mas, 

simplesmente, uma pausa antes de uma nova 

conjuntura favorável. E o movimento dos cartéis 

entrou na sua segunda época. Em vez de serem 

um fenômeno passageiro, os cartéis tornam-se 

uma das bases de toda a vida econômica; 

conquistam, uma após outra, as esferas industriais 

e, em primeiro lugar, a da transformação de 

matérias-primas. Em princípios da década de 

1890, os cartéis conseguiram já, na organização 



539 
 

 
 

do sindicato do coque que serviu de modelo ao 

sindicato hulheiro, uma tal técnica dos cartéis que, 

em essência, não foi ultrapassada. O grande 

ascenso de fins do século XIX e a crise de 1900 a 

1903 decorreram já inteiramente, pela primeira 

vez – pelo menos no que se refere às industrial 

mineira e siderúrgica – sob o signo dos cartéis. E 

se então isso parecia ainda algo novo, agora é uma 

verdade evidente para a opinião pública que 

grandes setores da vida econômica são, regra 

geral, subtraídos à livre concorrência”. 

(Vogelstein, apud Lenin, 1980, p. 590-1) 

 

 Mais adiante, Lenin complementa dizendo que: 

 
Assim, o resultado da história dos monopólios é o 

seguinte: 1) Décadas de 1860 e 1870, o grau 

superior, culminante, de desenvolvimento da livre 

concorrência. Os monopólios não constituem mais 

do que germes quase imperceptíveis. 2) Depois da 

crise de 1873, longo período de desenvolvimento 

dos cartéis, os quais constituem ainda apenas uma 

exceção, não são ainda sólidos, representando 

ainda um fenômeno passageiro. 3) Ascenso de 

fins do século XIX e crise de 1900 a 1903: os 

cartéis passam a ser uma das bases de toda a vida 

econômica. O capitalismo transformou-se em 

imperialismo. Os cartéis estabelecem entre si 

acordos sobre as condições de venda. Fixam a 

quantidade de produtos a fabricar. Estabelecem os 

preços. Distribuem os lucros entre diferentes 

empresas, etc.” (Ibid., p. 591). 

 

 E também que:  

 
As crises – as crises de toda a espécie, sobretudo 

as crises econômicas, mas não só estas – 

aumentam por sua vez em proporções enormes a 

tendência para a concentração e para o monopólio. 

Eis algumas reflexões extraordinariamente 

elucidativas de Jeidels sobre o significado da crise 

de 1900, que, como sabemos, foi um ponto de 

viragem na história dos monopólios modernos: “A 

crise de 1900 produziu-se num momento em que, 



540 
 

 
 

ao lado de gigantescas empresas nos ramos 

principais da indústria, existiam ainda muitos 

estabelecimentos com uma organização antiquada 

segundo o critério atual, “estabelecimentos 

simples” (isto é, não combinados), que se tinham 

elevado sobre a onda do ascenso industrial. A 

baixa dos preços e a diminuição da procura 

levaram essas empresas “simples” a uma situação 

calamitosa que as gigantescas empresas 

combinadas ou não conheceram em absoluto ou 

apenas conheceram durante um brevíssimo 

período. Como consequência disto, a crise de 

1900 determinou a concentração da indústria em 

proporções incomparavelmente maiores do que a 

de 1873, a qual tinha efetuado também uma certa 

seleção das melhores empresas, se bem que, dado 

o nível teórico de então, esta seleção não tivesse 

podido conduzir ao monopólio as empresas que 

tinham sabido sair vitoriosas da crise. É 

precisamente desse monopólio persistente e em 

alto grau que gozam as empresas gigantescas das 

indústrias siderúrgica e elétrica atuais, graças ao 

seu equipamento técnico muito complexo, à sua 

extensa organização e ao poder se deu capital, e 

depois, em menor grau, também as empresas de 

construção de maquinaria, de determinados ramos 

da indústria metalúrgica, das vias de 

comunicação, etc.” O monopólio é a última 

palavra da “fase mais recente de desenvolvimento 

do capitalismo”. Mas o nosso conceito da força 

efetiva e do significado dos monopólios atuais 

seria extremamente insuficiente, incompleto, 

reduzido, se não tomássemos em consideração o 

papel dos bancos. (Ibid., p. 597). 

 

Para Lenin, portanto, o “novo capitalismo” (que emerge entre 

os anos 1873 e 1895) é uma “etapa de transição”, “em estado de 

decomposição” e um sistema “agonizante”. Segundo o líder 

revolucionário russo: 

 
Por outras palavras: o velho capitalismo, o 

capitalismo da livre concorrência, com o seu 

regulador absolutamente indispensável, a Bolsa, 

passa à história. Em seu lugar apareceu o novo 



541 
 

 
 

capitalismo, que tem os traços evidentes de um 

fenômeno de transição, que representa uma 

mistura da livre concorrência com o monopólio. 

Surge a pergunta: em que desemboca a 

“transição” do capitalismo moderno? Mas os 

homens de ciência burgueses têm medo de a 

formular. “Há trinta anos, os empresários que 

competiam livremente entre si realizavam 9/10 da 

atividade econômica que não pertence à esfera do 

trabalho físico dos „operários‟. Na atualidade, são 

os funcionários que realizam os 9/10 desse 

trabalho intelectual na economia. Os bancos 

encontram-se à frente da evolução”. Esta 

confissão de Schulze-Gaevernitz conduz 

novamente ao problema de saber onde desemboca 

esta transição do capitalismo moderno, do 

capitalismo na sua fase imperialista. (Ibid, p. 605) 

 

 A ideia de que o período que compreende os anos de 1873 e 

1896 consistem numa “etapa de transição” é ainda desenvolvida nas 

seguintes palavras. Diz, a respeito disso, Lenin: 

 
O velho capitalismo caducou. O novo constitui 

uma etapa de transição para algo diferente [grifo 

nosso]. Encontrar “princípios firmes e fins 

concretos” para a “conciliação” do monopólio 

com a livre concorrência é, naturalmente, uma 

tentativa votada ao fracasso. As confissões dos 

homens práticos ressoam de maneira muito 

diferente dos elogios do capitalismo “organizado”, 

entoados pelos seus apologistas oficiais, tais como 

Schulze-Gaevernitz, Liefmann e outros “teóricos” 

do mesmo estilo (Ibid., p. 609). 

 

 E, mais à frente: 

 
Os monopólios, a oligarquia, a tendência para a 

dominação em vez da tendência para a liberdade, 

a exploração de um número cada vez maiores de 

nações pequenas ou fracas por um punhado de 

nações riquíssimas ou muito fortes: tudo isto 

originou os traços distintivos do imperialismo, 

que obrigam a qualifica-lo de capitalismo 

parasitário, ou em estado de decomposição. Cada 



542 
 

 
 

vez se manifesta com maior relevo, como uma das 

tendências do imperialismo, a formação de 

“Estados-rentiers”, de Estados usurários, cuja 

burguesia vive cada vez mais à custa da 

exportação de capitais e do “corte de cupões”. 

Seria um erro pensar que esta tendência para a 

decomposição exclui o rápido crescimento do 

capitalismo. Não; certo ramos industriais, certos 

setores da burguesia, certos países, manifestam, 

na época do imperialismo, com maior ou menor 

intensidade, quer uma quer outra dessas 

tendências. No seu conjunto, o capitalismo cresce 

com uma rapidez incomparavelmente maior do 

que antes, mas este crescimento não só é cada vez 

mais desigual como a desigualdade se manifesta 

também, de modo particular, na decomposição 

dos países mais ricos em capital (Inglaterra) 

(Ibid., p. 668). 

 

 Por fim, Lenin afirma: “De tudo o que dissemos sobre a 

essência econômica do imperialismo deduz-se que se deve qualificá-lo 

de capitalismo de transição ou, mais propriamente, de capitalismo 

agonizante”
255

 (Lenin, O imperialismo... Obras escolhidas, vol. 1, 1980, 

p. 669). 

                                                           
255

 Sobre o período que vai de 1873 a 1896, a “etapa de transição” de que fala 

Lenin, é interessante observar o seguinte comentário feito por Otto Alcides 

Ohlweiler: “Alguns autores sugerem a conveniência da fazer-se uma certa 

distinção entre crise cíclica e crise estrutural [grifo nosso], embora 

reconhecendo que são dois tipos de distúrbios no processo de acumulação 

seguramente relacionados nas suas causas determinantes. As crises cíclicas, que 

fazem parte habitual do ciclo econômico do capital, são aquelas em que o 

processo de acumulação sofre uma perturbação que, entretanto, o sistema se 

mostra capaz de superar sem qualquer transformação estrutural básica. As crises 

estruturais, por sua vez, são aquelas em que a retomada do processo de 

acumulação implica uma certa reestruturação do sistema. Em qualquer caso, a 

superação da crise tem de ser alcançada por algum meio que restabeleça a 

rentabilidade do capital a um nível considerado razoável. Nas crises cíclicas 

clássicas, isso era alcançado em função das próprias condições criadas no seu 

desenrolar, através do incremento da taxa de exploração do trabalho 

aproveitando a presença de uma grande massa de desempregados, e da 

desvalorização de parte do capital constante em consequência da falência das 

unidades de capital mais vulneráveis. Já a Grande Depressão de 1873-1896 é o 

caso de uma crise estrutural que teve de ser superada através de uma profunda 



543 
 

 
 

 Entre os anos que vão de 1900 a 1907, temos a seguinte análise 

levada a cabo por Rosa Luxemburgo: 

 
Quando Bernstein, em 1898, havia acabado de 

mandar a teoria das crises de Marx para o ferro-

velho, no ano de 1900 eclodiu uma forte crise 

geral e, sete anos depois, em 1907, uma nova crise 

expandiu-se dos Estados Unidos para o mercado 

mundial. Com isso, até mesmo a teoria da 

“adaptação” do capitalismo foi destruída por fatos 

decisivos. Ao mesmo tempo, isso demonstrou que 

aqueles que haviam abandonado a teoria das 

crises de Marx, apenas por ela ter supostamente 

falhado em dois “momentos decisivos”, tinham 

confundido o núcleo dessa teoria com uma 

particularidade exterior irrelevante de sua forma – 

com o ciclo de dez anos. A formulação da 

circulação da indústria capitalista moderna como 

um período de dez anos, porém, era, na teoria de 

Marx e Engels nos anos 1860 e 1870, uma simples 

constatação dos fatos, que, por sua vez, não estava 

baseada em quaisquer leis da natureza, mas em 

uma série de determinadas condições históricas, 

que estavam ligadas aos saltos expansivos da 

esfera de atuação do jovem capitalismo. (2011, p. 

18) 

 

 Sobre o período que compreende a primeira metade do século 

XX, mais precisamente até o fim da Segunda Guerra Mundial, 

Ohlweiler comenta que: 

 
Na passagem para o século XX, houve a crise dos 

anos 1900-1903 que, tendo começado na Rússia, 

propagou-se rapidamente pela Europa. Sucedem-

                                                                                                                           
reestruturação da ordem econômica. O aço, a eletricidade, o motor a combustão 

interna e a indústria química alteraram substancialmente a fisionomia da 

indústria, até então fundada no padrão carvão/ferro/máquina a vapor. A 

aplicação da ciência nos processos produtivos se torna usual e sistemática. 

Crescem enormemente as escalas de produção. As pequenas empresas de 

propriedade individual gradativamente são substituídas por grandes empresas 

sob a dominação do capital financeiro. Em suma, tem curso a transição do 

capitalismo competitivo ao capitalismo monopolista” (1986, p. 102-3). 



544 
 

 
 

se, então, os desequilíbrios menores de 1907 e 

1913, que, afinal, desembocam na I Guerra 

Mundial. O período de 1914 a 1945 incluiu as 

duas guerras mundiais e, entre estas duas, a 

Grande Depressão dos anos 30. Depois de uma 

recuperação parcial em 1933, em parte alcançada 

com a ajuda de políticas keynesianas de gastos 

públicos – especialmente nos Estados Unidos com 

o New Deal e as políticas de preparação para a 

guerra por parte da Alemanha e Itália -, e do surto 

de uma nova onda recessiva em 1936, a crise 

propagou-se pelo resto da década para ser cortada 

finalmente com a deflagração da II Guerra 

Mundial em 1939. (1986, p. 99) 

 

 Sobre o período específico que vai de 1929 ao final da Segunda 

Guerra Mundial, José Martins explica que 

 
a dinâmica da produção capitalista apresenta 

inúmeras e regulares crises parciais. No mesmo 

período pode-se verificar a ocorrência de apenas 

uma crise geral. A única depressão econômica 

global ocorreu entre Outubro de 1929 e 

Novembro de 1932, seguida de longa estagnação 

(ou estado estacionário) até o final da 2ª Guerra 

Mundial. Todo o problema envolvendo a 

discussão da natureza e forma das crises 

econômicas decorre deste fato que nem todas 

isoladas crises periódicas parciais de 

superprodução desembocam necessariamente em 

crises gerais globais. (2014, p. 2) 

 

 Segundo José Martins, não há um “estado estacionário 

(permanente)”, como propôs David Ricardo, apenas algo como um 

“estado estacionário excepcional”, que ocorreu no período entre a 

Depressão de 1929 e o final da Segunda Grande Guerra (1945), um 

fenômeno necessariamente acompanhado pela eclosão de grandes 

guerras imperialistas mundiais e revoluções sociais. A respeito desse 

estado estacionário excepcional e seus limites, Martins escreve: 

 
A minúscula taxa geral de lucro, deflação global 

dos preços durante período superior a 12 

trimestres seguidos, economia de guerra, 



545 
 

 
 

protecionismo, estatização da economia, e outras 

medidas democráticas mais grosseiras que se 

materializam no Estado estacionário podem evitar 

por certo tempo a depressão econômica aberta e a 

decorrente ingovernabilidade do Estado 

capitalista. Mas essa drástica redução da “mão 

invisível”, como sabia Ricardo, também tem seu 

prazo de validade. (2014b, p. 3) 

 

Desde então, o que ocorre é: 

 
o repetitivo abortamento das crises catastróficas 

em crises e guerras imperialistas parciais, 

circunscritas de maneira mais aguda nas grandes 

áreas geoeconômicas da periferia. Este fato pode 

ser esclarecido pela análise da evolução da luta de 

classes e das vitoriosas ações militares e de 

governabilidade imperialista dos Estados Unidos, 

particularmente nos amplos continentes da Europa 

e Ásia, que formam junto com o próprio EUA as 

principais áreas geoeconômicas do globo. (Ibid., 

p. 4) 

 

José Martins vai além e nos oferece um panorama mais 

detalhado da emergência das crises cíclicas do capital da década de 1920 

até nossos dias através dos seguintes gráficos e respectivas explicações: 

 



546 
 

 
 

 
 

Explica Martins: 

 
A linha em azul representa a evolução real da 

produção industrial e a linha em vermelho, mais 

abaixo no gráfico, que se inicia em 1963, 

representa a evolução (em dólar corrente) do 

salário horário médio dos trabalhadores da 

indústria. Primeiro, a leitura da evolução da 

produção (curva em azul). O que salta aos olhos à 

primeira vista é que nos últimos cem anos, 

principalmente nas décadas mais recentes, a 

produção e acumulação do capital na economia 

reguladora do sistema ocorre como crescente 

processo de expansão e de sucessivas crises 

periódicas. Nenhum sinal de crise permanente, só 

de crises periódicas em permanência. Exatamente 

na forma verificada e descrita por Marx. As áreas 

de colunas em cinza, que também aparecem no 

gráfico, indicam os períodos de crises periódicas 

do capital no longo caminho da acumulação. 

Nota-se, por estas marcações, que os ciclos 

apresentam periodicidade média de seis a dez 

anos. Essa periodicidade e esse intervalo entre os 

diversos ciclos são mais regulares a partir da 

Grande Depressão de 1929. Não se verifica, 

portanto, os “ciclos longos” de expansão 



547 
 

 
 

imaginados pelos marxistas de Estado. Apenas 

ciclos periódicos com suas costumeiras fases de 

expansão, superprodução e crise. 

 

 E complementa: 

 
A fase mais longa de queda contínua da produção 

industrial ocorreu efetivamente entre Outubro de 

1929 e Novembro de 1932. Foi a única crise geral 

(depressão econômica) ocorrida no período 

coberto pelo gráfico. As outras foram crises 

parciais. Depois da Grande Depressão de 1929, as 

mais longas fases de crise ocorreram no duplo 

mergulho de Setembro de 1979 a Outubro de 1982 

e, finalmente, entre Janeiro de 2008 e Março de 

2009. Aproximou-se perigosamente de uma 

depressão global. De todo modo, desde a Grande 

Depressão de 1929 (e 2ª Grande Guerra) o que 

ocorre é o repetitivo abortamento das crises 

catastróficas em crises e guerras imperialistas 

parciais, circunscritas de maneira mais aguda nas 

grandes áreas geoeconômicas da periferia. Este 

fato pode ser esclarecido pela análise da evolução 

da luta de classes e das vitoriosas ações militares e 

de governabilidade imperialista dos Estados 

Unidos, particularmente nos amplos continentes 

da Europa e Ásia, que formam junto com o 

próprio EUA as principais áreas geoeconômicas 

do globo. (Ibid., p. 2-3) 

 

Um gráfico semelhante, mas mais detalhado, fornecido por José 

Martins: 

 



548 
 

 
 

 
(2015, p. 2) 

 

 O mesmo José Martins nos apresenta a seguinte análise a 

respeito do período específico entre 1945 e 1973: 

 
Terminada a 2ª Guerra Mundial, no decorrer de 22 

anos seguintes (1947 a 1969) os salários subiram 

ininterruptamente: cerca de 100%, em termos 

reais. No mesmo período a produção industrial 

cresceu em torno de 157 %. Os salários 

continuaram a subir (cerca de 8.0%) até meados 

dos anos 1970. Mas as crises periódicas neste 

período começaram a pesar perigosamente e 

levaram a economia a uma clara tendência de 

estagnação: na primeira crise (outubro de 1969 a 

outubro de 1970) a produção industrial caiu 5.5%. 

Recupera-se e expande 25% até Dezembro de 

1973. Explode neste mês mais uma crise bem 

mais potente, a maior do pós-guerra, até então. 

Quando, em Março de 1975, a produção começa a 

sair da crise e retomar mais um período de 

expansão, contabilizava o mesmo nível de 

Outubro de 1969. No saldo líquido, a produção da 

maior economia do planeta tinha estagnado por 

um período de seis anos. Para quem ainda acredita 

que o trabalho e capital podem crescer 

harmoniosamente, com colaboracionismo e 

reformismo, os dados sugerem que se deva refazer 



549 
 

 
 

rapidamente esta convicção. Como se observa na 

curva acima, a partir da crise 1973/1975, parece 

que os capitalistas chegaram à conclusão que o 

regime precisava de uma boa injeção de ânimo. 

Não foi mero voluntarismo. Acontece que em 

meados dos anos 1970 a ameaça real de uma crise 

catastrófica estava no ar. E continuou assim até 

explodir outra crise ainda mais potente, com o 

famoso “duplo mergulho” de 1979/1983. A ação 

da lei da queda da taxa geral de lucro tinha 

praticamente paralisado a produção. Algumas 

providências políticas urgentes deveriam ser 

tomadas pelos capitalistas para contrapor e tornar 

apenas tendencial (se possível anular) essa lei 

férrea da necrologia do capital.” (2014, p. 5) 

 

 Já Otto Ohlweiler, sobre o período que vai do término da 

Segunda Guerra Mundial até a década de 1980, nos informa que 

 
findo o conflito e a recuperação econômica dos 

países atingidos, seguiu-se um largo período de 

prosperidade até pelo menos meados dos anos 60, 

quando começaram a se fazer sentir, em 

sucessivos países, os primeiros sinais de queda da 

lucratividade do capital e dos investimentos nos 

principais países industrializados. À recessão de 

1973-1975, considerada a mais grave após a 

última grande depressão, sucedeu a recuperação 

insatisfatória de 1975-1979. A recessão iniciada 

em 1979 projetou-se pela década de 1980 adentro. 

(1986, p. 99-100) 

 

 A partir dos anos 1980/1982, uma nova crise desencadeou 

novas transformações, a ponto desse período ser considerado como, nas 

palavras de José Martins, “o definitivo ponto de ruptura da velha ordem 

do pós-guerra e, mais importante, como o detonador de um novo 

período de aprofundamento da globalização e de emergência das antigas 

crises de superprodução de capital, da mesma natureza daquelas que 

marcaram a paisagem econômica mundial entre 1840 e 1929.” (p. 19). 

 Pode-se acrescentar o seguinte comentário de José Martins aos 

períodos do ciclo do capital que vão de 2001 a 2015: 
 



550 
 

 
 

As condições correntes do mercado de capitais 

atinge o ponto de ebulição. Há exatamente seis 

anos (abril-maio de 2009) o mercado mundial 

livrou-se do maior choque cíclico dos últimos 

setenta anos. Conseguiu se recuperar. E iniciou 

mais um período de forte expansão, que perdura 

até agora. Em 22 de Abril de 2015, a 

superprodução de capital atinge níveis sem 

precedentes históricos. Na análise gráfica da bolsa 

de valores de Nova York predomina claramente o 

bull market [“mercado touro”] altamente 

comprador (bullich): compra-se a vista e, 

principalmente, a termo, volumes gigantescos de 

ações e outros títulos de propriedade do capital 

(ETF’s, Call Options, etc.). Compare a situação 

atual com outros ciclos econômicos recentes.  

 

 
 

O gráfico ao lado registra a variação do índice 

S&P 500, que mede a variação diária das ações 

das 500 maiores indústrias dos Estados Unidos na 

bolsa de Nova York. As setas vermelhas do 

gráfico aparecem quando reverte a tendência de 

expansão (trend momentum) e a ativação dos 

negócios no mercado reverte bruscamente de um 

acelerado “bull market”, como se encontra neste 

mês de Abril de 2015, para um depressivo “bear 

market” [“mercado urso”]. Então, ocorre naqueles 

pontos marcados pelas setas vermelhas 



551 
 

 
 

(coincidindo com as crises de 2001/2002 e 

2008/2009) uma forte deflação dos preços das 

ações e demais “ativos” negociados no mercado 

de capitais. Por outro lado, as setas verdes do 

gráfico aparecem exatamente quando se recupera 

a propulsão e reativação dos negócios. No período 

de expansão anterior mais recente (2002/2007) o 

pico mais elevado alcançado pelo S&P 500 foi 

1.526,75, em 28/Setembro/2007. Depois veio a 

deflação e queda. Em 31/03/2009, seis anos atrás, 

o S&P 500 fechou o pregão em 797,87 pontos. 

Estava no fundo do poço do período de crise mais 

recente. O mercado começou a desmanchar. Mas 

se recuperou. Não derreteu, como em 1929. A 

crise foi parcial. Não desembocou em crise geral, 

catastrófica. Quem acompanha nossa crítica 

semanal sabe as razões daquela recuperação. 

Agora, na última quarta-feira, 22, o S&P fechou 

em 2.107,51 pontos. Isso é fantástico. O mercado 

comemora? Só os idiotas. O diabo mora nos 

detalhes, diria Guimarães. Ou, como dizem alguns 

analistas muito bem informados de Wall Street “o 

nível atingido pelo bull market indica que as 

condições correntes do mercado são extremas, 

risco de reversão é grande”. Na cautelosa 

linguagem técnica do mercado, são palavras 

fortes. Wall Street aguarda mais um abalo 

sísmico.” (2015b, p. 1-2) 

 

 Por fim, pode-se acrescentar que o mesmo José Martins, em 

análise recente, prevê a eclosão da próxima crise cíclica do capital para 

2016. Em suas recentes análises, a esse respeito, lemos que: 

 
É essa crise na totalidade que deverá ocorrer nos 

próximos trimestres. O que ainda é absolutamente 

impossível de se vislumbrar é se ela será parcial, 

como ocorreu nos últimos setenta anos, ou geral, 

como nos bons e velhos tempos de grandes 

revoluções. Mas logo veremos. (2015c, p. 4) 

 

Mas há divergências entre os estudiosos sobre o momento do 

ciclo do capital em que estamos atualmente – e, mais, sobre as datas de 

ocorrências das famosas crises cíclicas do capital. O economista Jason 



552 
 

 
 

Borba, por exemplo, em análise recente, afirma que já estamos em meio 

à crise do capital, crise esta que haveria, na sua opinião, eclodido em 

2014. Nas suas palavras, 

 
a CRISE DE 2014 que mergulha definitivamente 

na sua 2a FASE, aquela que leva de roldão toda a 

esfera da circulação e acelera, portanto, o seu 

impacto na própria esfera da produção, tem na 

economia chinesa um de seus principais "drivers", 

ou fonte germinadora. Pelo seu tamanho relativo e 

seu papel no fluxo internacional de capitais e 

mercadorias, a economia chinesa tem sua grande 

importância em todos os acontecimentos que 

desdobram-se da crise do capital mundial. [...] A 

economia norte-americana também está em crise, 

enfrentando a seu modo a CRISE CÍCLICA DE 

2014 e adentrando sua 2a FASE. Se cada 

economia tem suas particularidades, 

especificidades, isto não quer dizer de modo 

algum que consigam, a partir das especificidades e 

particularidades escapar das determinações e 

momentos do CICLO MUNDIAL. A economia 

mundial não é a soma das economias nacionais - 

trata-se de um sistema, tando nos seus 

desdobramentos como na sua organicidade. 

(2016) 

 

E, usando critérios diferentes dos do FRED (Federal Reserve 

Economic Data, o sistema de dados referentes à economia mantido pelo 

Federal Reserve Bank, de Sant Louis, nos EUA) – cujo gráfico, acima 

exposto, é utilizado por José Martins para suas análises, apresenta-nos 

um novo gráfico que evidencia a ocorrência de nada menos que catorze 

crises cíclicas no período que vai de 1945 a 2016 – diferentemente das 

onze crises apontadas pelo gráfico do FRED. Vamos ao gráfico e à 

explicação: 

 



553 
 

 
 

 
 

 Segundo Borba,  

 
no gráfico temos a abordagem de MundiWar [isto 

é, o site onde Borba publica os resultados de suas 

análises] para a mesma série. As crises cíclicas até 

agora esmiuçadas por MundiWar, ainda que não 

de forma conclusiva, foram as de 2000/01 e 2007, 

além da atual de 2014 - investigação em curso, 

com resultados até agora provisórios. Enquanto a 

datação oficial para a CRISE DE 2007 é de 

dezembro de 2007, para MundiWar a crise se 

precipita a partir de novembro/dezembro de 2006 

e o primeiro trimestre de 2007. Do mesmo modo, 

esse "lag" (diferença de tempos) serve para apoiar 

o corte metodológico no nível do PMI 

correspondente à datação de MundiWar. Em 

assim procedendo MundiWar fixa o nível de crise 

em um PMI a 52, portanto acima do nível de 

neutralidade da metodologia oficial. Como vemos 

no gráfico 4, MundiWar aponta 14 crises cíclicas 

no pós-IIa Guerra, Assim incluímos como crise 

inclusive a atual de 2014. Das 14 crises cíclicas 3 

foram "soft landing" (pouso suave) e o restante 

"hard landing" (pouso dificultoso). A crise atual, a 

de 2014 estando ainda em curso, e em estudo, 

deverá ser devidamente qualificada se "soft" ou 



554 
 

 
 

"hard landing", sendo que alguns analistas já 

atribuem a ela uma qualidade mais terminal, a de 

uma crise que marca o início de uma depressão - 

para MundiWar, tudo está a verificar. (2016b) 

 

 Sobre o indicador PMI, usado como critério para definição da 

ocorrência as crises cíclicas do capital pelo autor, lemos o seguinte: 

 
A MÉTRICA DO PMI ( ISM - Institute for 

Supply Management - Manufacturing PMI) [...] 

PMI - UM EXCELENTE MARCADOR A 

marcação pelo PMI para a CRISE DE 2014 aina 

não é de todo satisfatória para MundiWar - há que 

afinar mais a análise, através de ulteriores estudos 

e levantamentos. A expressão da crise no PMI 

parece se dar com um retardo ("lag"). De qualquer 

modo, o PMI como apontador das crises cíclicas 

do pós-guerra e como apontador da tendência à 

crise na economia norte-americana atual é um 

indicador de referência e confirma os cenários e 

previsões para as crises futuras, o que validaria a 

janela de 2019-21 para a próxima ocorrência. 

(2016b) 

 

 Por muito imperfeitas e incompletas que sejam estas notas de 

estudo, esperamos que possam dar alguma contribuição para a 

apreensão dos temas que tratamos na presente investigação. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



555 
 

 
 

REFERÊNCIAS 

 

ACHCAR, Gilbert. A Revolução Russa de 1905. Em LÖWY, Michael 

(org.). Revoluções. São Paulo: Boitempo, 2009. 

 

AMIN, Samir. Capa. Em MÉSZÁROS, István, A crise estrutural do 
capital. São Paulo, Boitempo, 2009.  

 

ANDERSON, Perry. A política externa norte-americana e seus teóricos. 

São Paulo: Boitempo, 2015. 

 

ANJOS, Augusto dos. Eu e outras poesias. São Paulo: Editora Martin 

Claret, 2002. 

 

ANTUNES, Caio. A educação em Mészáros: trabalho, alienação e 

emancipação. Campinas, SP: Autores Associados, 2012. 

 

ANTUNES, Ricardo. Apresentação. Em MÉSZÁROS, István, Para 

além do capital: rumo a uma teoria da transição. São Paulo: Boitempo, 

2002. 

 

ANTUNES, Ricardo. A substância da crise e a erosão do trabalho. Em 

ARRUDA SAMPAIO JR. Plínio de (org.): Capitalismo em crise: a 

natureza e dinâmica da crise econômica mundial. São Paulo: Editora 

Instituto José Luís e Rosa Sundermann, 2009, p. 45-55. 

 

ARCARY, Valério. István Mészáros: um marxismo para as revoluções 
do século XXI. Em JINKINGS, Ivana e NOBILE, Rodrigo (orgs.). 

Mészáros e os desafios do tempo histórico. São Paulo: Boitempo, 2011, 

p. 137-150. 

 

AYERBE, Luis Fernando. A Revolução Cubana. São Paulo: Editora 

Unesp, 2004. (Coleção Revoluções do século XX). 

 

BABEUF, François-Noel Gracus. Manifesto dos Iguais (1797). Em 

BABEUF, François-Noel Gracus et aliii. O socialismo pré-marxista. 

São Paulo: Global Editora e Distribuidora Ltda., 1980. 

 

BARAN, Paul. A economia política do desenvolvimento (Coleção Os 

economistas). São Paulo: Abril Cultural, 1984. 



556 
 

 
 

 

BARAN, Paul e SWEEZY, Paul. Capitalismo monopolista. Ensaio 

sobre a ordem econômica e social americana. Rio de Janeiro: Zahar 

Editores, 1966. 

 

BENOIT, Hector. Uma teoria da transição aquém de qualquer além? 

Revista Crítica Marxista, nº 16, 2003. Disponível em 

<http://www.unicamp.br/cemarx/criticamarxista/sumario16.html>. 

Acesso em 29/10/2010. 

 

BENSAÏD, Daniel. Os irredutíveis: teoremas da resistência para o 
tempo presente. São Paulo: Boitempo, 2008. 

 

BENSAÏD, Daniel. Marx, manual de instruções. São Paulo: Boitempo, 

2013. 

 

BERARDO, João Batista. Guerrilhas e guerrilheiros no drama da 

América Latina. São Paulo: Edições Populares, 1981. 

 

BORBA, Jason. CHINA - HAPPY NEW YEAR! – 05-06/01/2016 

(2016a). Em 

<https://www.facebook.com/MundiWar/posts/553836488108630>. 

Acesso em 10/01/2016. 

 

BORBA, Jason. CRISE CÍCLICA (MÉTRICA DO PMI) – 07-

10/01/2016 (2016b) – Em 

<https://www.facebook.com/MundiWar/posts/55412894141271>. 

Acesso em 10/01/2016.  

 

BOTTOMORE, Tom. Dicionário do pensamento marxista. Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2001. 

 

BRAZ, Marcelo. Partido e revolução: 1848-1989. São Paulo: Expressão 

Popular, 2011. 

 

BRUNHOFF, Suzanne de. A moeda em Marx. Rio de Janeiro: Editora 

Paz e Terra S/A, 1978. 

 

CHASIN, J. Manifesto editorial V. Em MÉSZÁROS, István. Produção 

destrutiva e Estado capitalista. São Paulo: Ensaio, 1989. 

https://www.facebook.com/MundiWar/posts/553836488108630
https://www.facebook.com/MundiWar/posts/55412894141271


557 
 

 
 

 

CHASIN, J. Marx: estatuto ontológico e resolução metodológica. São 

Paulo: Boitempo, 2009. 

 

CHEROBINI, Demetrio. Educação e política no pensamento de István 

Mészáros: estudo introdutório. Florianópolis, SC: 2010. Dissertação 

(mestrado) – Universidade Federal de Santa Catarina, Centro de 

Ciências da Educação. Programa de Pós-Graduação em Educação. 

 

CHEROBINI, Demetrio. A emancipação feminina e a luta pela 

superação do capital: uma visão a partir de István Mészáros. Em 

Margem esquerda – ensaios marxistas nº 16. São Paulo: Boitempo, 

2011. 

 

CHEROBINI, Demetrio. Por um partido socialista de orientação 

estratégica ofensiva: Notas a partir de István Mészáros. Em 

<http://www.revistaovies.com/artigos/2011/11/por-um-partido-

socialista-de-orientacao-estrategica-ofensiva-notas-a-partir-de-istvan-

meszaros/>. 2011. Acesso em 09/07/2015. 

 

CHEROBINI, Demetrio. István Mészáros e a imperiosa necessidade do 
pluralismo socialista. Em: 

http://www.diarioliberdade.org/opiniom/opiniom-propia/14040-istvan-

meszaros-e-a-imperiosa-necessidade-do-pluralismo-socialista.html. 

2011b. Acesso em 22/10/2015.  

 

CHEROBINI, Demetrio. O partido como ferramenta de luta ofensiva 
dos trabalhadores. Em 

<http://www.revistaovies.com/artigos/2012/05/o-partido-como-

ferramenta-de-luta-ofensiva-dos-trabalhadores/>. 2012. Acesso em 

09/07/2015. 

 

COGGIOLA, Osvaldo.  O planejamento socialista foi historicamente 

vitorioso. Em AMAZONAS, João et aliii. O significado da revolução 
socialista de 1917. São Paulo: Centro de Estudos Sindicais, 1998, p. 31-

38.  

 

COGGIOLA, Osvaldo. Ideologia, materialismo e dialética. Em 

JINKINGS, Ivana e NOBILE, Rodrigo (orgs.). Mészáros e os desafios 

do tempo histórico. São Paulo: Boitempo, 2011, p. 31-42. 

http://www.revistaovies.com/artigos/2011/11/por-um-partido-socialista-de-orientacao-estrategica-ofensiva-notas-a-partir-de-istvan-meszaros/
http://www.revistaovies.com/artigos/2011/11/por-um-partido-socialista-de-orientacao-estrategica-ofensiva-notas-a-partir-de-istvan-meszaros/
http://www.revistaovies.com/artigos/2011/11/por-um-partido-socialista-de-orientacao-estrategica-ofensiva-notas-a-partir-de-istvan-meszaros/
http://www.diarioliberdade.org/opiniom/opiniom-propia/14040-istvan-meszaros-e-a-imperiosa-necessidade-do-pluralismo-socialista.html
http://www.diarioliberdade.org/opiniom/opiniom-propia/14040-istvan-meszaros-e-a-imperiosa-necessidade-do-pluralismo-socialista.html
http://www.revistaovies.com/artigos/2012/05/o-partido-como-ferramenta-de-luta-ofensiva-dos-trabalhadores/
http://www.revistaovies.com/artigos/2012/05/o-partido-como-ferramenta-de-luta-ofensiva-dos-trabalhadores/


558 
 

 
 

 

COUTINHO, Carlos Nelson. A democracia como valor universal. Em 

SILVEIRA, Ênio et al. Encontros com a Civilização Brasileira. Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 1979, v. 9). 

 

COUTINHO, Carlos Nelson. Gramsci: um estudo sobre seu pensamento 
político. 2ª ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003. 

 

DANTAS, Rodrigo de Souza. Mészáros e as condições estratégicas de 

uma teoria socialista da transição. Em JINKINGS, Ivana e NOBILE, 

Rodrigo (orgs.). Mészáros e os desafios do tempo histórico. São Paulo: 

Boitempo, 2011, p. 129-136. 

 

DENIS, Henri. História do pensamento económico. Lisboa: Livros 

Horizonte, Lda., 1978, 3ª ed. 

 

DEUTSCHER, Isaac. A Revolução Inacabada (Rússia 1917-1967). Rio 

de Janeiro: Editora Civilização Brasileira, 1968. 

 

DUAYER, Mário e MEDEIROS, João Leonardo. Marx, estranhamento 

e emancipação: o caráter subordinado da categoria da exploração na 
análise marxiana da sociedade do capital. Em Revista de Economia, v. 

34, n. especial, p. 151-161, 2008. Editora UFPR. 

 

DUSSEL, Enrique. A produção teórica de Marx: um comentário aos 

Grundrisse. São Paulo: Expressão Popular, 2012. 

 

ENGELS, Friedrich. Prefácio da edição inglesa (1886). Em MARX, 

Karl. O Capital: crítica da economia política: Livro 1: o processo de 
produção do capital. São Paulo: Boitempo, 2013. 

 

ETTINGER, Elzbieta. Rosa Luxemburgo: uma vida. Rio de Janeiro: 

Jorge Zahar Editor Ltda., 1989. 

 

EXÉRCITO ZAPATISTA DE LIBERTAÇÃO NACIONAL. Primeira 

declaração da Selva Lacandona. Em LÖWY, Michael. O Marxismo na 

América Latina: Uma antologia de 1909 aos dias atuais. São Paulo: 

Editora Fundação Perseu Abramo, 1999. 2ª reimpressão atualizada, 

2003. 

 



559 
 

 
 

FERNANDES, Florestan. Introdução. Em FERNANDES, Florestan 

(org.). Lenin: política. 2ª ed. São Paulo: Ática, 1978 (coleção Grandes 

cientistas sociais; vol. 5). 

 

FOSTER, John Bellamy e CLARK, Brett. Barbárie ou socialismo?, Em:  

<http://resistir.info/mreview/barbarie.html>, 2004. Acesso em 

19/11/2015.  

 

FOSTER, John Bellamy. A ecologia de Marx: materialismo e natureza. 

Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2005. 

 

FOSTER, John Bellamy. A dialética do metabolismo socioecológico: 

Marx, Mészáros e os limites absolutos do capital.in Margem Esquerda – 

ensaios marxistas nº 14. São Paulo, Boitempo, 2010, p. 21-9.  

 

FREDERICO, Celso. O jovem Marx (1843-1844: As origens da 
ontologia do ser social). São Paulo: Cortez, 1995. 

 

FROMM, Erich. Conceito marxista do homem. Rio de Janeiro: Zahar 

Editores, 1967. 

 

GARAUDY, Roger. Karl Marx. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1967. 

 

GOLIN, Tau. O fim da União Soviética (da Perestroika à 
desintegração). Porto Alegre: Ed. Universidade/UFRGS, 1992. 

 

GRAJEW, Oded. Entrevista destaca a contribuição do setor privado e 
ONGs para o desenvolvimento humano. 2015. 

<http://nacoesunidas.org/atlas-brasil-2013-entrevista-destaca-a-

contribuicao-do-setor-privado-e-ongs-para-o-desenvolvimento-

humano/>. Acesso em 23/11/2015.  

 

GRAMSCI, Antonio. Cadernos do cárcere, volume 3. Maquiavel – 

Notas sobre o Estado e a política. 3ª ed. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 2002. 

 

GRESPAN, Jorge. Marx. São Paulo: Publifolha, 2008. 

 

GRESPAN, Jorge. Uma teoria para as crises. Em ARRUDA 

SAMPAIO JR. Plínio de (org.): Capitalismo em crise: a natureza e 

http://resistir.info/mreview/barbarie.html
http://nacoesunidas.org/atlas-brasil-2013-entrevista-destaca-a-contribuicao-do-setor-privado-e-ongs-para-o-desenvolvimento-humano/
http://nacoesunidas.org/atlas-brasil-2013-entrevista-destaca-a-contribuicao-do-setor-privado-e-ongs-para-o-desenvolvimento-humano/
http://nacoesunidas.org/atlas-brasil-2013-entrevista-destaca-a-contribuicao-do-setor-privado-e-ongs-para-o-desenvolvimento-humano/


560 
 

 
 

dinâmica da crise econômica mundial. São Paulo: Editora Instituto José 

Luís e Rosa Sundermann, 2009, p. 29-44. 

 

HARVEY, David. Espaços de esperança. São Paulo: Edições Loyola, 

2011. 

 

HARVEY, David. Para entender O Capital – Livro 1. São Paulo: 

Boitempo, 2013. 

 

HOUZEL, Rebecca e TRAVERSO, Enzo. A Revolução Russa de 1917. 

Em LÖWY, Michael (org.). Revoluções. São Paulo: Boitempo, 2009. 

 

HUGON, Paul. História das doutrinas econômicas. São Paulo: Atlas, 

1980. 14ª ed. 

 

HYLTON, Forrest. A revolução colombiana. São Paulo: Ed. UNESP, 

2010. 

 

IASI, Mauro Luis. Ensaios sobre consciência e emancipação. São 

Paulo: Expressão Popular, 2007. 

 

IASI, Mauro Luis. O PT e a revolução burguesa no Brasil. Em 

<https://docs.google.com/file/d/0B_s4202oxQXfNzkxN2hWb2VQSlE/e

dit?pli=1>. S/d. a. Acesso em 19/06/15. 

 

IASI, Mauro Luis. Democracia de cooptação e o apassivamento da 

classe trabalhadora. Em 

<https://docs.google.com/document/d/1K86ouShh6qJtaqMN0NxOm7IG

WKNgXZba23jXBU6145k/edit>. S/d. b. Acesso em 20/06/15. 

 

IASI, Mauro Luis. As ruas: poemas e reflexões pedestres. São Paulo: 

Instituto Caio Prado Jr., 2014.  

 

IASI, Mauro Luis. O sexto turno. Em 

<http://blogdaboitempo.com.br/2014/10/15/o-sexto-turno/>. 15/10/14 

(2014b). Acesso em 20/06/2015.  

 

KONDER, Leandro. As artes da palavra: elementos para uma poética 
marxista. São Paulo: Boitempo, 2005. 

 

https://docs.google.com/file/d/0B_s4202oxQXfNzkxN2hWb2VQSlE/edit?pli=1
https://docs.google.com/file/d/0B_s4202oxQXfNzkxN2hWb2VQSlE/edit?pli=1
https://docs.google.com/file/d/0B_s4202oxQXfNzkxN2hWb2VQSlE/edit?pli=1
https://docs.google.com/document/d/1K86ouShh6qJtaqMN0NxOm7IGWKNgXZba23jXBU6145k/edit
https://docs.google.com/document/d/1K86ouShh6qJtaqMN0NxOm7IGWKNgXZba23jXBU6145k/edit
https://docs.google.com/document/d/1K86ouShh6qJtaqMN0NxOm7IGWKNgXZba23jXBU6145k/edit
http://blogdaboitempo.com.br/2014/10/15/o-sexto-turno/


561 
 

 
 

KONDER, Leandro. Contracapa. Em MÉSZÁROS, István. Filosofia, 

ideologia e ciência social. São Paulo: Boitempo, 2008. 

 

KONDER, Leandro. Marx – Vida e obra. São Paulo: Paz e Terra, 1999, 

7ª edição, 1ª reimpressão (2011). 

 

LENIN, V. I. O imperialismo, fase superior do capitalismo. V. I. Obras 

escolhidas. Vol. 1. São Paulo: Editora Alfa-Ômega, 1980a. 

 

LENIN, V. I. O Estado e a revolução. Em LENIN, V. I. Obras 

escolhidas. Vol. 2. São Paulo: Editora Alfa-Ômega, 1980a. 

 

LENIN, V. I. A doença infantil do “esquerdismo” no comunismo. Em 

LENIN, V. I. Obras escolhidas. Vol. 3. São Paulo: Editora Alfa-Ômega, 

1980b. 

 

LESSA, Sérgio. Abaixo a família monogâmica. São Paulo: Instituto 

Lukács, 2012. 

 

LESSA, Sérgio. Alienação e estranhamento. Apêndice a MARX, Karl. 

Cadernos de Paris; Manuscritos econômico-filosóficos. São Paulo: 

Expressão Popular, 2015. 

 

LOUREIRO, Isabel Maria. O socialismo democrático de Rosa 
Luxemburg. Em AMAZONAS, João et aliii. O significado da revolução 

socialista de 1917. São Paulo: Centro de Estudos Sindicais, 1998, p. 59-

68. 

 

LOUREIRO, Isabel Maria. Rosa Luxemburg: os dilemas da ação 
revolucionária. 2ª ed. São Paulo: Editora UNESP: Editora Fundação 

Perseu Abramo, 2004. 

 

LOUREIRO, Isabel Maria. A Revolução Alemã, 1918-1923. São Paulo: 

Editora UNESP, 2005. 

 

LÖWY, Michael e BESANCENOT, Olivier. Che Guevara: uma chama 

que continua ardendo. São Paulo: Editora UNESP, 2009. 

 



562 
 

 
 

LÖWY, Michael. As aventuras de Karl Marx contra o Barão de 

Münchhausen: marxismo e positivismo na sociologia do conhecimento. 

Cortez, São Paulo, 2000, 7ª ed. 

 

LÖWY, Michael. A teoria da revolução no jovem Marx. Petrópolis, RJ: 

Vozes, 2002. 

 

LÖWY, Michael. Prefácio. Em MARX, Karl e ENGELS, Friedrich. 

Lutas de classes na Alemanha. São Paulo: Boitempo, 2010. 

 

LÖWY, Michael. Prefácio à edição brasileira. Em MARX, Karl. 

Crítica do Programa de Gotha. São Paulo: Boitempo, 2012. 

 

LÖWY, Michael. O pensamento de Rosa Luxemburgo. Disponível em 

<http://blogdaboitempo.com.br/2015/03/05/michael-lowy-o-

pensamento-de-rosa-luxemburgo-2/>. 2015. Acesso em 08/03/2015. 

 

LUKÁCS, György. O jovem Marx. Sua evolução filosófica de 1840 a 

1844. Em LUKÁCS, György. O jovem Marx e outros escritos de 

filosofia / Carlos Nelson Coutinho e José Paulo Netto, organização, 

apresentação e tradução. – Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 2007. 

 

LUKÁCS, György. A responsabilidade social do filósofo. Em 

LUKÁCS, György. O jovem Marx e outros escritos de filosofia / Carlos 

Nelson Coutinho e José Paulo Netto, organização, apresentação e 

tradução. – Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 2007b. 

 

LUKÁCS, György. Para além de Stalin. Em LUKÁCS, György. 

Socialismo e democratização: escritos políticos 1956-1971. Rio de 

Janeiro: Editora UFRJ, 2008a. 

 

LUKÁCS, György. O processo de democratização. Em LUKÁCS, 

György. Socialismo e democratização: escritos políticos 1956-1971. 

Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 2008b. 

 

LUKÁCS, György. Lenin: um estudo sobre a unidade de seu 

pensamento. São Paulo: Boitempo, 2012. 

 

LUXEMBURGO, Rosa. A Revolução Russa. Em SCHÜTRUMPF, Jörn 

(org.). Rosa Luxemburg ou o preço da liberdade. São Paulo: Expressão 

http://blogdaboitempo.com.br/2015/03/05/michael-lowy-o-pensamento-de-rosa-luxemburgo-2/
http://blogdaboitempo.com.br/2015/03/05/michael-lowy-o-pensamento-de-rosa-luxemburgo-2/


563 
 

 
 

Popular: Fundação Rosa Luxemburgo. Análise Social e Formação 

Política, 2006. 

 

LUXEMBURGO, Rosa. Congresso de fundação do Partido Comunista 

Alemão (KPD), de 30 de dezembro de 1818 a 1º de janeiro de 1919, em 

Berlim. Em LUXEMBURGO, Rosa. Rosa Luxemburgo: textos 
escolhidos: volume II. São Paulo: Editora Unesp, 2011. 

 

LUXEMBURGO, Rosa. Reforma social ou revolução? Em 

LUXEMBURGO, Rosa. Rosa Luxemburgo: textos escolhidos: volume I. 

São Paulo: Editora Unesp, 2011b. 

 

LUXEMBURGO, Rosa. Questões de organização da social-democracia 

russa. Em LUXEMBURGO, Rosa. Rosa Luxemburgo: textos 
escolhidos: volume I. São Paulo: Editora Unesp, 2011. 

 

LUXEMBURGO, Rosa. A crise da social-democracia. Em 

LUXEMBURGO, Rosa. Rosa Luxemburgo: textos escolhidos: volume 

II. São Paulo: Editora Unesp, 2011. 

 

LUXEMBURGO, Rosa. O que quer a Liga Spartakus? Em 

LUXEMBURGO, Rosa. Rosa Luxemburgo: textos escolhidos: volume 

II. São Paulo: Editora Unesp, 2011, p. 287 a 298. 

 

MAESTRI, Mário. Cuba: sob o signo da restauração capitalista, 2010. 

Disponível em 

<http://www.correiocidadania.com.br/content/view/5296/9/>. Acesso 

em 29/10/14. 

 

MANDEL, Ernest. Crítica do eurocomunismo. Lisboa: Antídoto, 1978. 

 

MARCOS, Subcomandante (Exército Zapatista de Libertação 

Nacional). Convocação da Conferência Intercontinental Contra o 

Neoliberalismo e pela Humanidade. Em LÖWY, Michael. O Marxismo 
na América Latina: Uma antologia de 1909 aos dias atuais. São Paulo: 

Editora Fundação Perseu Abramo, 1999. 2ª reimpressão atualizada, 

2003. 

 

MARCUSE, Herbert. Prólogo. Em MARX, Karl. O 18 de Brumário de 

Luís Bonaparte. São Paulo: Boitempo, 2011. 

http://www.correiocidadania.com.br/content/view/5296/9/


564 
 

 
 

 

MARINGONI, Gilberto. A Revolução Venezuelana. São Paulo: Editora 

UNESP, 2009. 

 

MARINI, Ruy Mauro. O conceito de trabalho proutivo. Nota 

metodológica (1992-97). Em TRASPADINI, Roberta e STÉDILE, João 

Pedro (orgs.). Ruy Mauro Marini – vida e obra. São Paulo: Expressão 

Popular, 2005. 

 

MARTINS, José. Império do terror: Estados Unidos, ciclos econômicos 

e guerras no início do século XXI. São Paulo: Editora Instituto José Luís 

e Rosa Sundermann, 2005.  

 

MARTINS, José. Boletim semanal de crítica da economia política, nº 
32, ano 20. 2006. 

 

MARTINS, José. Boletim semanal de crítica da economia política, nº 

1033/1034. 2010. 

 

MARTINS, José. Dinâmica secular da produção de capital. Crítica 

semanal da economia. São Paulo: Edição nº 1213/1214. Ano 28, 

primeira e segunda semanas de Novembro de 2014a. 

 

MARTINS, José. Subconsumo das massas e superprodução de capital. 
Crítica semanal da economia. São Paulo: Edição nº 1215/1216/1217. 

Ano 28, Novembro e Dezembro de 2014b. 

 

MARTINS, José. O capital que acumula, flutua e balança. Crítica 

semanal da economia. São Paulo: Edição nº 1235/1236. Ano 29, 4ª 

semana de abril, 1º de maio, 2015a. 

 

MARTINS, José. O mercado não joga ados com o universo. Crítica 
semanal da economia. São Paulo: Edição nº 1234 – Ano 29; 3ª Semana 

Abril, 2015b. 

 

MARTINS, José. Dia de fúria em Wall Street. Crítica semanal da 

economia. São Paulo: Edição nº 1260/1261. Ano 29,  3ª e 4ª Semanas de 

Agosto, 2015c 

 



565 
 

 
 

MARX, Karl e ENGELS, Friedrich. A ideologia alemã: crítica da mais 

recente filosofia alemã em seus representantes Feuerbach, B. Bauer e 

Stirner, e do socialismo alemão em seus diferentes profetas (1845-
1846). São Paulo: Boitempo, 2007. 

 

MARX, Karl e ENGELS, Friedrich. Lutas de classes na Alemanha. São 

Paulo: Boitempo, 2010. 

 

MARX, Karl e ENGELS, Friedrich. Manifesto Comunista. São Paulo: 

Boitempo, 2010. 

 

MARX, Karl. Diferença entre as filosofias da natureza de Demécrito e 

Epicuro. Lisboa: Editorial Presença, s/d. 

 

MARX, Karl. Salário, preço e lucro. Em MARX, Karl. Manuscritos 

econômico-filosóficos e outros textos escolhidos: seleção de textos de 

José Arthur Giannoti. 2ª ed. São Paulo: Abril Cultural, 1978 (Coleção 

Os Pensadores). 

 

MARX, Karl. Introdução geral à crítica da economia política. Em 

MARX, Karl e SWEEZY, Paul. Para uma crítica da economia política. 

São Paulo: Global Editora e Distribuidora LTDA, 1979. 

 

MARX, Karl. Cuadernos de Paris [Notas de lectura de 1844]. México 

D. F.: Ediciones Era, S. A., segunda edición: 1980. 

 

MARX, Karl. Crítica da filosofia do direito de Hegel – Introdução. Em 

MARX, Karl. Crítica da filosofia do direito de Hegel. São Paulo: 

Boitempo, 2005. 

 

MARX, Karl. Sobre o suicídio. São Paulo: Boitempo, 2006. 

 

MARX, Karl. Ad Feuerbach. Em MARX, Karl e ENGELS, Friedrich. A 

ideologia alemã. São Paulo: Boitempo, 2007. 

 

MARX, Karl. Miséria da filosofia. São Paulo: Editora Martin Claret 

Ltda, 2008, 2ª ed. 

 

MARX, Karl. Manuscritos econômico-filosóficos. São Paulo: Boitempo, 

1ª edição: maio de 2004. 3ª reimpressão: agosto de 2009. 



566 
 

 
 

 

MARX, Karl. Sobre a questão judaica. São Paulo: Boitempo, 2010. 

 

MARX, Karl. Contribuição à crítica da economia política. 4ª ed. São 

Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2011a. 

 

MARX, Karl. A Guerra Civil na França. São Paulo: Boitempo, 2011b. 

 

MARX, Karl. O 18 de Brumário de Luís Bonaparte. São Paulo: 

Boitempo, 2011. 

 

MARX, Karl. Crítica do Programa de Gotha. São Paulo: Boitempo, 

2012. 

 

MARX, Karl. Resumo crítico de Estatismo e anarquia, de Mikhail 

Bakunin (1874). Em MARX, Karl. Crítica do Programa de Gotha. São 

Paulo: Boitempo, 2012b. 

 

MARX, Karl. Carta a Wilhelm Bracke (5 de maio de 1875). Em 

MARX, Karl. Crítica do Programa de Gotha. São Paulo: Boitempo, 

2012b. 

 

MARX, Karl. O capital: crítica da economia política: Livro I: o 

processo de produção do capital. São Paulo: Boitempo, 2013. 

 

MCLELLAN, David. As ideias de Marx. São Paulo: Editora Cultrix, 

1977. 

 

MELLO, Alex Fiuza de. Capitalismo e mundialização em Marx. São 

Paulo: Perspectiva, 2000. 

 

MÉSZÁROS, István. Política radical e transição para o socialismo – 
reflexões sobre o centenário de Marx. in CHASIN, J. (organizador). 

Marx Hoje. São Paulo: Nova Escrita Ensaio, ano V, nº 11/12, 1983, p. 

105-125. 

 

MÉSZÁROS, István. Produção destrutiva e Estado capitalista. São 

Paulo: Ensaio, 1989. 

 



567 
 

 
 

MÉSZÁROS, István. A obra de Sartre: busca da liberdade. São Paulo: 

Editora Ensaio, 1991. 

 

MÉSZÁROS, István. Introdução in MÉSZÁROS, István. Filosofia, 

ideologia e ciência social: ensaios de negação e afirmação. São Paulo: 

Editora Ensaio, 1993. 

 

MÉSZÁROS, István. Filosofia, ideologia e ciência social: ensaios de 
negação e afirmação. São Paulo: Editora Ensaio, 1993. 

 

MÉSZÁROS, István. Negação (verbete). EmBOTTOMORE, Tom. 

Dicionário do pensamento marxista. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 

2001. 

 

MÉSZÁROS, István, Para além do capital: rumo a uma teoria da 

transição. São Paulo: Boitempo, 2002. 

 

MÉSZÁROS, István. Entrevista ao programa Roda Viva. 2002b. Em: 

<http://www.rodaviva.fapesp.br/materia/266/entrevistados/istvan_mesza

ros_2002.htm>. Acesso em 23/11/2015.  

 

MÉSZÁROS, István. O século XXI: socialismo ou barbárie? São Paulo: 

Boitempo, 2003. 

 

MÉSZÁROS, István. O poder da ideologia. São Paulo: Boitempo, 2004. 

 

MÉSZÁROS, István. Marx, nosso contemporâneo, e seu conceito de 
globalização, 2004. Em 

<http://resistir.info/serpa/comunicacoes/meszaros_globalizacao .html>. 

Acesso em 01/07/2014. 

 

MÉSZÁROS, István. Avanço da esquerda na América Latina pode 
barrar semicolonialismo dos EUA. Entrevista a Ivana Jinkings – 

Especial para a Carta Maior. 08/05 2006 b. Disponível em 

<http://www.cartamaior.com.br/templates/materiaMostrar.cfm?materia_

id=10808>. Acesso em 29/10/2010. 

 

MÉSZÁROS, István. A teoria da alienação em Marx. São Paulo: 

Boitempo, 2006. 

 

http://www.rodaviva.fapesp.br/materia/266/entrevistados/istvan_meszaros_2002.htm
http://www.rodaviva.fapesp.br/materia/266/entrevistados/istvan_meszaros_2002.htm
http://www.rodaviva.fapesp.br/materia/266/entrevistados/istvan_meszaros_2002.htm
http://resistir.info/serpa/comunicacoes/meszaros_globalizacao%20.html


568 
 

 
 

MÉSZÁROS, István. A crise estrutural da política. Disponível em 

<http://resistir.info/meszaros/crise_estrutural_da_politica.html>, 2006b. 

Acesso em 23/10/2015.  

 

MÉSZÁROS, István. Bolívar e Chávez: o espírito da determinação 

radical. 2006c. Em: 

<http://resistir.info/meszaros/bolivar_chavez_p.html>. Acesso em 

23/11/2015.  

 

MÉSZÁROS, István. O desafio e o fardo do tempo histórico. São Paulo: 

Boitempo, 2007. 

 

MÉSZÁROS, István. A alienação na literatura europeia. 

EmMÉSZÁROS, István. Filosofia, ideologia e ciência social. São 

Paulo: Boitempo, 2008. 

 

MÉSZÁROS, István. Filosofia, ideologia e ciência social. São Paulo: 

Boitempo, 2008. 

 

MÉSZÁROS, István, A educação para além do capital. São Paulo: 

Boitempo, 2008b. 

 

MÉSZÁROS, István. Princípios orientadores da estratégia socialista. 

EmMargem Esquerda – ensaios marxistas nº 11. São Paulo, Boitempo, 

2008 c, p. 57-69. 

 

MÉSZÁROS, István. Crise dual. 2008. Disponível em 

<http://resistir.info/meszaros/dual_crisis.html>. Acesso em 10/05/2015. 

 

MÉSZÁROS, István, A crise estrutural do capital. São Paulo, 

Boitempo, 2009.  

 

MÉSZÁROS, István. Estrutura social e formas de consciência vol.1: A 

determinação social do método. São Paulo: Boitempo, 2009. 

 

MÉSZÁROS, István. Solução keynesiana e novo Bretton Woods são 

fantasias. Disponível em 

<http://cartamaior.com.br/?/Editoria/Economia/-Solucao-

neokeynesiana-e-novo-Bretton-Woods-sao-fantasias-/7/14625>. 2009. 

Acesso em 26/10/2015.  

http://resistir.info/meszaros/crise_estrutural_da_politica.html
http://resistir.info/meszaros/bolivar_chavez_p.html
http://resistir.info/meszaros/dual_crisis.html
http://cartamaior.com.br/?/Editoria/Economia/-Solucao-neokeynesiana-e-novo-Bretton-Woods-sao-fantasias-/7/14625
http://cartamaior.com.br/?/Editoria/Economia/-Solucao-neokeynesiana-e-novo-Bretton-Woods-sao-fantasias-/7/14625


569 
 

 
 

 

MÉSZÁROS, István. As tarefas à nossa frente. Entrevista com István 

Mészáros. 2009b. Disponível em 

<http://www.boitempoeditorial.com.br/v3/news/view/637>. Acesso em 

10/05/2015. 

 

MÉSZÁROS, István. Tempos de Lukács e nossos tempos: socialismo e 

liberdade. in Verinotio: revista online de educação e ciências humanas. 

n.10, Ano V, out./2009b. Disponível em <http://www.verinotio.org>. 

Acesso em 29/10/2010. 

 

MÉSZÁROS, István. Em busca da dimensão humana: filósofo húngaro 

encara a educação baseada em ruptura com a “lógica do capital”. 

2009 d. Disponível em 

<revistaeducacao.uol.com.br/textos.asp?codigo=11534>. Acesso em 

01/01/11.  

 

MÉSZÁROS, István. Reflexões e perspectivas das relações entre 

capital e Educação. in Perspectiva: Revista do Centro de Ciências da 

Educação. Universidade Federal de Santa Catarina. Centro de Ciências 

da Educação. – v. 27, n. 2 – julho/dezembro 2009 e – Florianópolis: 

Editora da UFSC. 

 

MÉSZÁROS, István. A obra de Sartre: busca da liberdade e desafio da 
história. São Paulo: Boitempo, 2012. 

 

MÉSZÁROS, István. O conceito de dialética em Lukács. São Paulo: 

Boitempo, 2013a. 

 

MÉSZÁROS, István. A verdade de uma lenda. Em MÉSZÁROS, 

István. O conceito de dialética em Lukács. São Paulo: Boitempo, 2013b. 

 

MÉSZÁROS, István. György Lukács: a filosofia do “tertium datur” e o 

diálogo coexistencial. Em MÉSZÁROS, István. O conceito de dialética 
em Lukács. São Paulo: Boitempo, 2013c. 

 

MÉSZÁROS, István. Reflexões sobre a Nova Internacional. Em Revista 

Margem Esquerda – ensaios marxistas, nº 22. São Paulo: Boitempo, 

2014, p. 67-90. 

 

http://www.boitempoeditorial.com.br/v3/news/view/637


570 
 

 
 

MÉSZÁROS, István. A montanha que devemos conquistar: reflexões 

acerca do Estado. São Paulo: Boitempo, 2015. 

 

MUSSE, Ricardo. O intelectual como militante revolucionário. Em 

JINKINGS, Ivana e NOBILE, Rodrigo (orgs.). Mészáros e os desafios 

do tempo histórico. São Paulo: Boitempo, 2011. (p. 103 a 114). 

 

NASSAR. Raduan. Um copo de cólera. São Paulo: Companhia das 

Letras, 1992. 5ª ed. 

 

NETTO, José Paulo. Stalin: Elementos para uma aproximação crítica. 

Em NETTO, José Paulo. Joseph Stalin:Política. São Paulo: Ática, 1982. 

(Coleção Grandes Cientistas Sociais; vol. 29). 

 

NETTO, José Paulo. O que todo cidadão precisa saber sobre 

comunismo. São Paulo: Global, 1986. 

 

NETTO, José Paulo. Lenin e a instrumentalidade do Estado. Em 

LENIN, V. I. O Estado e a Revolução. São Paulo: Expressão Popular, 

2007. 

 

NETTO, José Paulo. Introdução. Em LUKÁCS, György. Socialismo e 

democratização. Escritos políticos 1956-1971. Rio de Janeiro: Editora 

UFRJ, 2008. 

 

NETTO, José Paulo. Uma face contemporânea da barbárie, 2010. 

Disponível em 

<http://files.adrianonascimento.webnode.com.br/200000100-

bab2ebbacd/Paulo%20Netto%2C%20Jos%C3%A9.%20Uma%20face%

20contemporanea%20da%20barbarie.pdf>. Acesso em 24/12/10. 

 

NETTO, José Paulo. Introdução ao estudo do método em Marx. São 

Paulo: Expressão Popular, 2011. 

 

NETTO, José Paulo. Crise do capital e consequências societárias. Em 

Serviço Social e Sociedade: São Paulo, n. 111, p. 413-429, jul./set. 

2012. 

 

NETTO, José Paulo. Apresentação. Em MÉSZÁROS, István. O 

conceito de dialética em Lukács. São Paulo: Boitempo, 2013. 

http://files.adrianonascimento.webnode.com.br/200000100-bab2ebbacd/Paulo%20Netto%2C%20Jos%C3%A9.%20Uma%20face%20contemporanea%20da%20barbarie.pdf
http://files.adrianonascimento.webnode.com.br/200000100-bab2ebbacd/Paulo%20Netto%2C%20Jos%C3%A9.%20Uma%20face%20contemporanea%20da%20barbarie.pdf
http://files.adrianonascimento.webnode.com.br/200000100-bab2ebbacd/Paulo%20Netto%2C%20Jos%C3%A9.%20Uma%20face%20contemporanea%20da%20barbarie.pdf


571 
 

 
 

 

NETTO, José Paulo. Apresentação: Marx em Paris. Em MARX, Karl. 

Cadernos de Paris; Manuscritos econômico-filosóficos. São Paulo: 

Expressão Popular, 2015. 

 

NOVAES, Henrique T. As bases sócio-históricas do socialismo auto-
gestionário: a contribuição de István Mészáros. Em NOVAES, 

Henrique T. (org.). O retorno do caracol à sua concha: alienação e 
desalienação em associações de trabalhadores. São Paulo: Expressão 

Popular, 2011. 

 

OHLWEILER, Otto Alcides. O capitalismo contemporâneo. Porto 

Alegre: Mercado Aberto, 1986. 

 

OLIVEIRA. Francisco de. Crítica à razão dualista/O ornitorrinco. São 

Paulo: Boitempo, 2003. 

 

OLIVEIRA, Francisco de. Há Vias Abertas para a América Latina?in 

BORON, Atílio (org.) Nova hegemonia mundial. Alternativas de 

mudanças e movimentos sociais. 1ª ed. Buenos Aires: Consejo 

Latinoamericano de Ciencias Sociales, 2004. 

 

OLIVEIRA, Francisco de. O momento Lenin, 2006. Disponível em 

<http://www.scielo.br/pdf/nec/n75/a03n75.pdf>. Acesso em 24/12/10. 

 

OLIVEIRA, Francisco de. O avesso do avesso. in OLIVEIRA, 

Francisco de, BRAGA, Ruy e RIZEK, Cibele (orgs.). Hegemonia às 
avessas: economia, política e cultura na era da servidão financeira. São 

Paulo: Boitempo, 2010.  

 

PILGER, John. De Hiroshima à Síria: o inimigo cujo nome não 

ousamos pronunciar. 2013. Disponível em 

<http://resistir.info/pilger/pilger_11set13.html>. Acesso em 19/01/2016. 

 

PINASSI, Maria Orlanda. István Mészáros, um clássico do século XXI. 

Em JINKINGS, Ivana e NOBILE, Rodrigo (orgs.). István Mészáros e os 

desafios do tempo histórico. São Paulo: Boitempo, 2011. 

 

POMAR, Wladimir. A Revolução Chinesa. São Paulo: Editora Unesp, 

2003. 

http://www.scielo.br/pdf/nec/n75/a03n75.pdf
http://resistir.info/pilger/pilger_11set13.html


572 
 

 
 

 

RANIERI, Jesus. Apresentação. Em MARX, Karl. Manuscritos 

econômico-filosóficos. São Paulo: Boitempo, 1ª edição: maio de 2004. 

3ª reimpressão: agosto de 2009. 

 

REICH, Wilhelm. Psicologia de massas do fascismo. Porto: Escorpião, 

1974. 

 

REIS, José Roberto Tozoni. Família, emoção e ideologia. Disponível 

em: <http://pt.scribd.com/doc/102970332/FAMILIA-EMOCAO-E-

IDEOLOGIA-texto-formatado-21-09#scribd>. (s/d.) Acesso em 

04/11/2015.  

 

SADER, Emir. Prefácio. Em MÉSZÁROS, István. A educação para 
além do capital. São Paulo: Boitempo, 2008. 

 

SAMPAIO Jr. Plínio de Arruda. A crise estrutural do capital e os 

desafios da revolução. Em JINKINGS, Ivana e NOBILE, Rodrigo 

(orgs.). Mészáros e os desafios do tempo histórico. São Paulo: 

Boitempo, 2011. (p. 199 a 210). 

 

SARTRE, Jean-Paul. Questão de método. Em SARTRE, Jean-Paul. O 

existencialismo é um humanismo; A imaginação; Questão de método. 

(Coleção Os Pensadores). São Paulo: Abril Cultural, 1978. 

 

SAUER, Ildo. Lula consolidou o capitalismo e instrumentalizou o 

Estado no Brasil (entrevista a Valéria Nader e Gabriel Brito). 2010. 

Disponível em 

<http://www.correiocidadania.com.br/content/view/5200/9/>. Acesso 

em 03/01/11.  

 

SAVIANI, Dermeval. O trabalho como princípio educativo frente às 
novas tecnologias. In: Ferretti, Celso João et al. (Org.). Novas 

tecnologias, trabalho e educação: um debate multidisciplinar. 

Petrópolis: Vozes, 1994.  

 

SAVIANI, Dermeval. Escola e democracia. Teorias da educação, 

curvatura da vara, onze teses sobre a educação política. 41ª ed. 

Campinas, SP: Autores Associados, 2009. 

 

http://pt.scribd.com/doc/102970332/FAMILIA-EMOCAO-E-IDEOLOGIA-texto-formatado-21-09#scribd
http://pt.scribd.com/doc/102970332/FAMILIA-EMOCAO-E-IDEOLOGIA-texto-formatado-21-09#scribd
http://www.correiocidadania.com.br/content/view/5200/9/


573 
 

 
 

SAVIANI, Dermeval. Pedagogia histórico-crítica: primeiras 

aproximações. 6 ed. Campinas, SP: Autores Associados, 2011. 

 

SCAPI, Luiz Carlos. Antiapresentação... Em IASI, Mauro Luis. Meta 

amor fases: coletânea de poemas. São Paulo: Expressão Popular, 2011. 

 

SCHILLING, Voltaire. A revolução na China: colonialismo – maoísmo 

- revisionismo. Porto Alegre: Mercado Aberto, 1984. 

 

SCHOLZ, Roswitha. O valor é o homem – Teses sobre a socialização 

pelo valor e a relação entre os sexos. Em: 

<http://obeco.planetaclix.pt/rst1.htm>, 1992. Acesso em 23/01/2016.  

 

SCHOLZ, Roswitha. A teoria da dissociação sexual e a teoria crítica de 
Adorno. Em: <http://obeco.planetaclix.pt/roswitha-scholz9.htm>, 2004. 

Acesso em 23/01/2016. 

 

SILVA, Cyntia de Oliveira, O resgate da trajetória histórico-política do 

13 de Maio NEP - Núcleo de Educação Popular. Mestrado 

(Dissertação) – Universidade Federal de 

Santa Catarina, Florianópolis, 2008. 

 

SILVA, Ludovico. O estilo literário de Marx. São Paulo: Expressão 

Popular, 2012. 

 

SZMRECSÁNYI, Tamás. Apresentação a BARAN, Paul. A economia 

política do desenvolvimento (Coleção Os economistas). São Paulo: Abril 

Cultural, 1984. 

 

SOUSA Jr., Justino de. Marx e a crítica da educação: da expansão 

liberal-democrática à crise regressivo-destrutiva do capital. Aparecida, 

SP: Idéias & Letras, 2010. 

 

STÉDILE, João Pedro. Precisamos de uma frente com um projeto 
alternativo ao da burguesia. 2015. Em: 

<http://www.cartacapital.com.br/sociedade/precisamos-de-uma-frente-

com-um-projeto-alternativo-ao-da-burguesia-9932.html>. Acesso em 

23/11/2015.  

 

http://obeco.planetaclix.pt/rst1.htm
http://obeco.planetaclix.pt/roswitha-scholz9.htm
http://www.cartacapital.com.br/sociedade/precisamos-de-uma-frente-com-um-projeto-alternativo-ao-da-burguesia-9932.html
http://www.cartacapital.com.br/sociedade/precisamos-de-uma-frente-com-um-projeto-alternativo-ao-da-burguesia-9932.html


574 
 

 
 

SWEEZY, Paul, DOBB, Maurice et aliii. Do feudalismo ao capitalismo. 

Lisboa: Publicações Dom Quixote, 1972. 2ª ed. 

 

SWEEZY, Paul. Capitalismo moderno. Rio de Janeiro: Edições Graal, 

1977. 

 

SWEEZY, Paul. A sociedade pós-revolucionária. Rio de Janeiro: Zahar 

Editores, 1981.  

 

TRAGTENBERG. Maurício. A Revolução Russa. São Paulo: Atual, 

1988. 

 

TUMOLO, Paulo Sérgio e SILVA, Cyntia Oliveira e. Formação 

política e projeto histórico de classe. A trajetória histórico-política do 
13 de Maio NEP – Núcleo de Educação Popular. Em Germinal: 

Marxismo e Educação em Debate, Londrina, v. 2, n. 2, p. 118-131; ago. 

2010. 

 

TUMOLO, Paulo Sérgio. Da contestação à conformação. A formação 

sindical da CUT e a reestruturação capitalista. Campinas, SP: Editora 

da UNICAMP, 2002. 

 

TUMOLO, Paulo Sérgio. Trabalho, estranhamento e exploração 

capitalista: dos Manuscritos econômico-filosóficos em direção ao 
Capital de Marx. Em: Trabalho e educação: contradições do capitalismo 

global. Maringá: Praxis, 2006, v.1, p. 146-161. 

 

TUMOLO, Paulo Sérgio. O trabalho na forma social do capital e o 

trabalho como princípio educativo: uma articulação possível?. 2005. 

Em <www.scielo.org>. Acesso em 01/10/15. 

 

TUMOLO, Paulo Sérgio. Trabalho, educação e perspectiva histórica da 
classe trabalhadora: continuando o debate. 2011. Em: 

<www.scielo.org>. Acesso em 25/01/16.   

 

VÁSQUEZ, Adolfo Sánchez. Filosofia da práxis. Rio de Janeiro: Paz e 

Terra, 1977. 2ª edição. 

 

http://www.scielo.org/


575 
 

 
 

VÁSQUEZ, Adolfo Sánchez. Economia y humanismo. In MARX, Karl. 

Cuadernos de Paris [Notas de lectura de 1844]. México D. F.: 

Ediciones Era, S. A., segunda edición: 1980. 

 

VÁSQUEZ, Adolfo Sánchez. As ideias estéticas de Marx. São Paulo: 

Expressão Popular, 2010. 

 

VENDRAMINI, Célia Regina. Os desafios do MST na atualidade, 

2002. Em 

<http://xa.yimg.com/kq/groups/14504575/844708162/name/Os+desafio

s+do+MST+-+C%C3%A9lia+Vendramini.pdf>. Acesso em 

27/03/2016.  

 

VENDRAMINI, Célia Regina. Origens sociais do movimento dos 
trabalhadores rurais sem terra, 2004. Em 

<http://www.ces.uc.pt/lab2004/pdfs/CeliaVendramini.pdf>. Acesso em 

28/03/2016. 

 

VIGOTSKI, Lev S. O desenvolvimento psicológico na infância. São 

Paulo: Martins Fontex, 1998. 

 

VIGOTSKI, Lev S. Psicologia concreta do homem. Educação & 

Sociedade, ano XXI, nº 71, 2000. Disponível em 

<www.scielo.br/pdf/es/v21n71/a02v2171.pdf>. Acesso em 29/10/2010.  

 

VIGOTSKI, Lev S. A construção do pensamento e da linguagem. São 

Paulo: Martins Fontes, 2001. 

 

VYGOTSKI, Lev. S. Obras escogidas. Fundamentos de defectologia. 
Vol. 5. Visor, Madrid, 1997. 

 

VYGOTSKY, Lev S. A formação social da mente. São Paulo: Martins 

Fontes, 1990, 2ª ed. 

 

WHITMAN, Walt. Folhas de relva. São Paulo: Iluminuras, 2006. 

 

http://xa.yimg.com/kq/groups/14504575/844708162/name/Os+desafios+do+MST+-+C%C3%A9lia+Vendramini.pdf
http://xa.yimg.com/kq/groups/14504575/844708162/name/Os+desafios+do+MST+-+C%C3%A9lia+Vendramini.pdf
http://xa.yimg.com/kq/groups/14504575/844708162/name/Os+desafios+do+MST+-+C%C3%A9lia+Vendramini.pdf
http://www.ces.uc.pt/lab2004/pdfs/CeliaVendramini.pdf

