
 



  
  
  
  

VViiggoottsskkii   ee  oo  ““ AApprreennddeerr  aa  AApprreennddeerr””   
CCrrííttiiccaa  ààss  AApprroopprriiaaççõõeess  NNeeooll iibbeerraaiiss  ee  PPóóss--

MMooddeerrnnaass  ddaa  TTeeoorriiaa  VViiggoottsskkiiaannaa  
  

NNeewwttoonn  DDuuaarrttee  
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

hhttttpp::////ggrroouuppss..ggooooggllee..ccoomm//ggrroouupp//ddiiggiittaallssoouurrccee  



EDITORA AUTORES ASSOCIADOS 
uma editora educativa a serviço da cultura brasileira 

Caixa Postal 6164 — CEP 13081-970 Campinas — SP — Pabx/Fax: (19) 3289-5930 
e-mail: editora@autoresassociados.com.br 

Catálogo on-line: www.autoresassociados.com.br 
Conselho Editorial “Prof. Casemiro dos Reis Filho” 

Dermeval Saviani 
Gilberto. S. de M. Jannuzzi 

Maria Aparecida Moita 
Walter E. Garcia 

 
Diretor Executivo 

Flávio Baldy dos Reis 
 

Diretora Editorial 
Gilberto S. de M. Jannuzzi 

 
Coordenadora Editorial 

Eriça Bombardi 
 

Revisão 
Lúcia Helena Lahoz Morelli 

 
Diagramação e Composição 

Eriça Bombardi 
 

Capa 
Criação e Leiaute a partir de 

Pássaro-Serpente e Espantalho, 1921 de Max Ernst 
Milton José de Almeida 

 
Arte-Final 

Eriça Bombardi 
 

Impressão e Acabamento 
Gráfica Paym 

 
2ª Edição Revista e Ampliada 

COLEÇÃO EDUCAÇÃO CONTEMPORÂNEA 
EDITORA 

Autores Associados. 
Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

(Câmara Brasileira do Livro, SP Brasil) 
 

Duarte, Newton 
Vigotski e o “aprender a aprender”: crítica às apropriações neoliberais e pós-modernas 
da teoria vigotskiana/ Newton Duarte — 2. ed. rev. e ampl. — Campinas, SP: Autores 

Associados , 2001. (Coleção educação contemporânea) 
 

Bibliografia. ISBN 85-85701-91-9 



 
l. Psicologia educacional 2. Vigotsky, Lev Semenovich, 1896-1934 l. Título. II. Título: 
Crítica às apropriações neoliberais e pós-modernas da teoria vigotskiana. III. Série. 00-

0443 CDD-370.15 
Índices para catálogo sistemático: 

Vigotsky : Psicologia educacional 370.15 
 

1ª edição — março de 2000 Impresso no Brasil — agosto de 2001 Copyright (c) 2001 
by Editora Autores Associados 

 
Depósito legal na Biblioteca Nacional conforme Decreto n° l.825, de 20 de dezembro de 

1907. 
Nenhuma parte da publicação poderá ser reproduzida ou transmitida de qualquer modo 
ou por qualquer meio, seja eletrônico, mecânico, de fotocópia, de gravação, ou outros, 
sem prévia autorização por escrito da Editora. O Código Penal brasileiro determina, no 

artigo 184: 
 

“Dos crimes contra a propriedade intelectual Violação de direito autoral Art. 184. Violar 
direito autoral Pena — detenção de três meses a um ano, ou multa. 

1ª Se a violação consistir na reprodução, por qualquer meio, de obra intelectual, no todo 
ou em parte, para fins de comércio, sem autorização expressa do autor ou de quem o 

represente, ou consistir na reprodução de fonograma e videograma, sem autorização do 
produtor ou de quem o represente: Pena — reclusão de um a quatro anos e multa.” 



CCCCCCCCOOOOOOOONNNNNNNNTTTTTTTTRRRRRRRRAAAAAAAA        CCCCCCCCAAAAAAAAPPPPPPPPAAAAAAAA        

Neste livro o autor pleniza com uma tendência que estaria se tornando 

dominante entre os educadores que buscam, no terreno da psicologia, fundamentos 

em Vigotski: a tendência a interpretar as idéias desse psicólogo numa ótica que as 

aproxima a ideários pedagógicos centrados no lema “Aprender a Aprender”. Aliás, 

mais do que um lema, o “aprender a aprender” significa, para uma ampla parcela dos 

intelectuais da educação na atualidade, um verdadeiro símbolo das posições 

pedagógicas mais inovadoras, progressistas e, portanto, sintonizadas com o que 

seriam as necessidades dos indivíduos e da sociedade do século XXI. Neste livro, o 

autor aponta para o papel ideológico desempenhado por esse tipo de apropriação das 

idéias de Vigotski, qual seja, o papel de manutenção da hegemonia burguesa no 

campo educacional, por meio da incorporação da teoria vigotskiana ao universo 

ideológico neoliberal e pós-moderno. 

 

OOOOOOOORRRRRRRREEEEEEEELLLLLLLLHHHHHHHHAAAAAAAASSSSSSSS        DDDDDDDDOOOOOOOO        LLLLLLLLIIIIIIIIVVVVVVVVRRRRRRRROOOOOOOO        

 “Aprender a aprender” foi um lema defendido pelo movimento escolanovista 

e adquiriu novo vigor na retórica de várias concepções educacionais 

contemporâneas, especialmente no construtivismo. No mundo todo, livros, artigos e 

documentos oficiais apresentam o “aprender a aprender” como um emblema do que 

existiria de mais progressista e inovador, um símbolo da educação do século XXI. A 

psicologia de Vigotski vem sendo apontada por muitos educadores como um dos 

pilares de propostas educacionais centradas no “aprender a aprender”. A obra do 

psicólogo L. S. Vigotski seria, de fato, compatível com o “aprender a aprender”, 

como o construtivismo, com o escola-novismo? Neste livro, Newton Duarte 

responde negativamente a essa questão, defendendo a necessidade de uma leitura 

marxista da psicologia vigotskiana e a necessidade de um trabalho de incorporação 

dessa psicologia à construção de uma pedagogia crítica e historicizadora. Nesse 

sentido, o autor mostra existirem aproximações entre o construvivismo, o pós-

modernismo e o neoliberalismo para então desfechar uma crítica contundente às 

interpretações que vem sendo difundidas no meio educacional acerca da psicologia 

vigotskiana, as procuram incorporar tal psicologia ao universo ideológico neoliberal 



e pós-moderno. Evidenciando o caráter radicalmente marxista da psicologia 

vigotskiana, o autor apresenta ainda uma análise minuciosa da crítica feita por 

Vigotski à teoria do jovem Piaget no segundo capítulo do livro Pensamento e 

Linguagem.  

 



 

 

 

Um homem completo possui a força do pensamento, a força da vontade e a 

força do coração. A força do pensamento é a luz do conhecimento; a força da 

vontade é a energia do caráter; a força do coração é o amor.  

LUDWIG FEUERBACH 

 



 

 

 

Alessandra, a você dedico este livro. 

 



Vejo a vida como uma constante caminhada dirigida para esse horizonte do 

homem completo, lutando contra tudo o que em nossa sociedade constitui uma 

barreira a essa caminhada. Espero sempre continuar em busca do conhecimento (a 

força do pensamento), procurando não esmorecer na luta pelos valores que defendo 

(a força da vontade). Quanto à força do coração, já o alcancei: é o amor que sinto 

por você. 

Conclamar as pessoas a acabarem com as ilusões acerca de uma situação é 

conclamá-las a acabarem com uma situação que precisa de ilusões. 

A crítica não retira das cadeias as flores ilusórias para que o homem suporte 

as sombrias e nuas cadeias, mas sim para que se liberte delas e brotem flores vivas. 

 

KARL MARX,  

INTRODUÇÃO À CRÍTICA DA FILOSOFIA DO DIREITO DE HEGEL 

 



SSSSSSSSUUUUUUUUMMMMMMMMÁÁÁÁÁÁÁÁRRRRRRRRIIIIIIIIOOOOOOOO        
 

PREFÁCIO À 2ª EDIÇÃO 

 

CONSIDERAÇÕES INICIAIS 

A APROXIMAÇÃO DA PSICOLOGIA VIGOTSKIANA AO LEMA 

PEDAGÓGICO “APRENDER A APRENDER” É UMA ESTRATÉGIA 

IDEOLÓGICA 

 

CAPÍTULO Um 

O LEMA “APRENDER A APRENDER” NOS IDEÁRIOS EDUCACIONAIS 

CONTEMPORÂNEOS 

1. Os posicionamentos valorativos contidos no lema “aprender a aprender” 

2. O lema “aprender a aprender” no discurso oficial contemporâneo: dois exemplos 

 

CAPÍTULO Dois 

NEOLIBERALISMO, PÓS-MODERNISMO E CONSTRUTIVISMO  

1. Características do universo ideológico neoliberal e pós-moderno 

2. Interfaces entre construtivismo e pós-modernismo e as tentativas de unificação 

das idéias de Piaget e Vigotski  

 

CAPÍTULO Três 

A HISTORICIDADE DO SER HUMANO E O ESVAZIAMENTO DA 

INDIVIDUALIDADE NA SOCIEDADE CAPITALISTA  

1. A historicidade do ser humano em Marx: a dialética entre objetivação e 

apropriação  

2. A crítica de Marx à naturalização do histórico 

3. O “aprender a aprender” e a globalização como esvaziamento completo do 

indivíduo 

 

CAPÍTULO Quatro 



EM DEFESA DE UMA LEITURA MARXISTA DA OBRA DE VIGOTSKI  

1. As tentativas de afastar a teoria de Vigotski da teoria de Leontiev  

2. A substituição do que escreveu Vigotski pelo que escreveram seus intérpretes e as 

traduções resumidas/censuradas de textos vigotskianos  

3. O ecletismo nas interpretações pós-modernas e neoliberais da teoria vigotskiana 

4. Um exemplo de crítica infundada e inconsistente à teoria vigotskiana  

 

CAPÍTULO CINCO 

A CRITICA RADICAL DE VIGOTSKI A PIAGET 

1. Vigotski detecta o alicerce principal do edifício teórico do jovem Piaget: a 

concepção de que o pensamento egocêntrico será uma fase intermediária entre 

o pensamento autista e o pensamento socializado  

2. Vigotski faz a critica ao princípio teórico adotado por Piaget, segundo o qual a 

gênese do pensamento teria como ponto de partida natural o pensamento 

autista.  

3. Vigotski ataca o fundamento empírico de Piaget mostrando que a linguagem 

egocêntrica não é uma expressão direta do pensamento egocêntrico 

4. Vigotski contrapõe-se à concepção de socialização presente na psicologia do 

desenvolvimento de Piaget e faz a crítica aos pressupostos filosóficos 

idealistas e relativistas dessa psicologia 

4. Vigotski opõe à psicologia de Piaget uma psicologia que historicize o psiquismo 

humano 

 

CAPÍTULO seis 

A PSICOLOGIA DE PIAGET É SOCIOINTERACIONISTA 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS AFINAL, QUAL O SENTIDO DE SE ESTUDAR 

VIGOTSKI HOJE? 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

 

SOBRE O AUTOR 



PREFÁCIO À 2ª EDIÇÃO 
 

É grande minha satisfação ao escrever o prefácio à segunda edição deste 

livro. Até certo ponto fui surpreendido pela tão calorosa acolhida que o mesmo 

encontrou entre educadores e psicólogos de todo o Brasil e também pelo fato de a 

primeira edição ter se esgotado em pouco mais de um ano. Mais importante que o 

tempo relativamente curto de esgotamento da primeira edição foram as 

manifestações, feitas pessoalmente ou por correio eletrônico, de leitores que 

encontraram neste livro uma abordagem que veio ao encontro de insatisfações que 

eles há algum tempo vêm sentindo em relação a princípios e idéias amplamente 

difundidos no meio educacional brasileiro. E, aqui, reside o principal motivo de 

minha surpresa. Essas idéias e esses princípios, os quais foram objeto de análise 

crítica neste livro, têm sido endossados e divulgados por boa parte daqueles que, 

atualmente, constituem a intelectualidade da educação e das ciências humanas em 

geral. Eu esperava, é certo, encontrar apoio da parte de alguns leitores, mas 

justamente por ser um trabalho que rema contra a maré, não esperava que esse apoio 

fosse tão expressivo em termos quantitativos e qualitativos. Mas por que afirmei ter 

ficado surpreendido “até certo ponto”? Porque eu esperava que este trabalho tocasse 

em questões importantes para um crescente segmento de educadores e psicólogos 

que não fazem coro às retóricas neoliberal e pós-moderna. Essa esperança não foi 

frustrada e, mais do que isso, transformou-se na convicção de que o sucesso deste 

livro se deve principalmente à existência de um movimento crescente de 

revigoramento do marxismo no campo das ciências humanas. 

Não se trata, ainda, de um movimento de grandes dimensões no meio 

acadêmico, mas possui uma característica importante para fazer frente aos muitos 

modismos que compõem o universo ideológico neoliberal e pós-moderno: trata-se 

da busca de consistência e coerência em termos tanto da elaboração teórica como 

também do posicionamento ideológico. A crítica ao irracionalismo pós-moderno e 

ao autoritarismo neoliberal não pode prescindir do rigor teórico, da coerência lógica 

e da clareza do posicionamento ideológico. Nesse sentido, se eu não poderia deixar 

de ficar contente com o êxito editorial de meu livro, fico ainda mais contente por 

estar convencido de que esse êxito é conseqüência de um movimento que vai muito 



além das teses que defendo neste trabalho. 

No que diz respeito ao tema específico do processo de apropriação da 

psicologia vigotskiana, verifico também existir, tanto no Brasil como no exterior, o 

início de um movimento de reação às interpretações, ainda largamente hegemônicas, 

que incorporam a psicologia vigotskiana ao universo ideológico neoliberal e pós-

moderno, tendo como conseqüência uma operação de dissociação dessa psicologia 

do universo ideológico marxista e socialista. A reação a esse tipo de leitura dos 

trabalhos de Vigotski ainda luta por encontrar mais espaços nos quais possa expor 

suas idéias e isso exige um constante e árduo esforço por superar as barreiras criadas 

por aqueles que não estão habituados a ver questionadas as idéias que pretensamente 

encontrariam apoio nos trabalhos de Vigotski. Uma coisa é apregoar o pluralismo, a 

democracia, o respeito às diferenças etc. Outra coisa bem mais difícil e rara é aceitar 

a diferença quando ela implica o questionamento de idéias e princípios que são 

admitidos quase que consensualmente por aqueles que alcançaram alguma projeção 

no meio acadêmico graças à aceitação a crítica dessas idéias e desses princípios. Em 

suma, o rei pode estar nu desde que ninguém toque no assunto, muito menos 

questione as razões dessa nudez e do silêncio sobre ela. Mas, felizmente, no Brasil e 

no exterior aumenta a cada dia o número daqueles que não mais aceitam essa falsa 

democracia e expõem suas críticas de forma clara e contundente, defendendo uma 

leitura marxista da obra vigotskiana. 

Venho mantendo correspondência com dois pesquisadores do exterior que 

têm contribuído para a difusão de leituras marxistas dos trabalhos de Vigotski. Um 

deles já é conhecido por pesquisadores brasileiros, pois já esteve no Brasil várias 

vezes ministrando cursos e palestras. Trata-se do professor doutor Mário Golder, da 

Universidade de Buenos Aires. Após ler Vigotski e o “Aprender a Aprender”, o 

referido professor consultou-me quanto à possibilidade de incluir parte do capítulo 4 

(“Em Defesa de uma Leitura Marxista da Obra de Vigotski”) como texto integrante 

de uma coletânea por ele organizada, intitulada Vigotski: Um Psicólogo 

Radical. O próprio professor Mário Golder traduziu meu texto para o 

espanhol e essa coletânea será lançada em agosto próximo em Buenos Aires. Sinto-

me particularmente honrado em participar dessa publicação e deixo aqui registrado 

meu agradecimento ao professor Mário Golder por tão gentil convite. 



O outro pesquisador, com o qual venho mantendo correspondência e que 

defende uma leitura marxista da psicologia vigotskiana, é um professor norte-

americano do Departamento de Psicologia do Edgecombe Community College, na 

Carolina do Norte, professor doutor Mohamed Elhammoumi, o qual fez a gentileza 

de me enviar dois artigos seus, um publicado neste ano e outro ainda no prelo. Em 

ambos os artigos ele formula uma crítica àquelas interpretações distantes dos 

fundamentos filosóficos marxistas da teoria vigotskiana ou até mesmo hostis ao 

marxismo. Elhammoumi afirma que o uso que Vigotski faz do conceito de “forças 

sociais de produção” reflete sua fundamentação na teoria marxista. Ele viveu 

durante a Revolução Russa, um tempo de extrema tensão entre privado e coletivo, 

individual e social. Foi esse ambiente cultural de mudanças e desestabilizações que 

forneceu a ele o contexto para suas investigações científicas. Sua vida foi devotada à 

busca de resolução de problemas educacionais urgentes e práticos visando contribuir 

para o êxito do novo experimento socialista. Apoiado na conceituação do fenômeno 

mental esboçada inicialmente por psicólogos marxistas franceses como Henri 

Wallon (1879-1962) e Georges Politzer (1903-1942), sua contribuição aos debates 

psicológicos da década de 20, juntamente com as contribuições de seus colegas 

Luria e Leontiev, desempenharam um papel central no delineamento da direção da 

psicologia científica marxista.  

Mas psicólogos e educadores que trabalham com a abordagem vigotskiana 

(Rogoff, Wertsch, Valsiner & Van der Veer, entre outros) freqüentemente não 

dominam a filosofia marxista ou são hostis a ela (Joravsky, Kozulin, Moscovici, 

entre outros). Alguns deles afirmam até que Vigotski não é um psicólogo marxista e 

que ele nunca esteve comprometido com a construção de uma psicologia marxista. 

[...] (1. NOTA DE RODAPÉ: Trechos extraídos do artigo intitulado “To Create 

Psychology’s Own Capital”, o qual será publicado no livro intitulado Vigotsky’s 

Cultural-Historical Psychology, organizado por Dorothy Robbins e Anna Stetsenko). 

Contudo, uma adequada apreciação da psicologia vigotskiana não é possível sem 

que sejam consideradas suas relações com Marx e com a tradição marxista.  

Esse distanciamento do marxismo produz leituras unilaterais da obra 

vigotskiana, nas quais são destacados alguns conceitos e omitidos outros. 

Elhammoumi mostra que o modismo produzido nos Estados Unidos da América do 



Norte em torno da psicologia soviética levou os entusiastas dessa corrente da 

psicologia a... focarem sua atenção no papel do signo e da palavra, na fala e na 

linguagem, no desenvolvimento das funções mentais superiores, da consciência e da 

ação humana. Assim, os principais conceitos do programa de pesquisa sócio-

histórico-cultural têm sido esquecidos na explosiva produção de artigos sobre o 

pensamento de Vigotski, Luria e Leontiev. Os mais importantes conceitos foram 

excluídos. Quais são esses conceitos importantes? De acordo com os textos clássicos 

da teoria sócio-histórico-cultural, a totalidade dos fenômenos psicológicos humanos, 

incluindo a consciência humana, é derivada da atividade prática socialmente 

organizada. A teoria sócio-histórico-cultural vê a mediação semiótica, os processos 

simbólicos e os processos cognitivos como secundários porque eles derivam das 

interações que indivíduos estabelecem na concreta atividade prática socialmente 

organizada. Conceitos que são primários, que não são derivados, mas sim aspectos 

da atividade prática socialmente organizada, incluem: sistemas sociais, ideologias, 

formas institucionais de trabalho, formas institucionais de educação, materialismo 

dialético, alienação, relações sociais de produção, meios psicológicos de produção, 

modos psicológicos de produção de conceitos sociais e relações psicológicas de 

produção (NOTA DE RODAPÉ: 2. Trecho extraído das páginas 203-204 do texto 

intitulado “Lost — or Merely Domesticated? The Boom in Socio-Historicocultural 

Theory Emphasises Some Concepts, Overlooks Others”, integrante da coletânea 

intitulada The Theory and Practice of Cultural-Historical Psychology, organizado 

por Seth Chaklin e publicada neste ano de 2001 pela editora da Universidade de 

Aarhus, Dinamarca.). 

Outra questão que não posso deixar de abordar neste prefácio é a publicação, 

no Brasil, do texto integral de Pensamento e Linguagem, traduzido agora 

diretamente do russo e publicado com o título A Construção do Pensamento e da 

Linguagem (NOTA DE RODAPÉ : 3. L. S. Vigotski, A Construção do Pensamento 

e da Linguagem, São Paulo, Martins Fontes, primeira edição em março de 2001, 

tradução do russo por Paulo Bezerra.). Trata-se de um acontecimento que diz 

respeito diretamente a este meu livro, pois no quarto capítulo (p. 167) escrevi o 

seguinte: “Embora a grande maioria dos livros publicados no Brasil sobre o 

pensamento de Vigotski seja absolutamente omissa quanto a isso, o fato é que a 



tradução para o português do livro Pensamento e Linguagem (VYGOTSKY, 1993 

b), cuja primeira edição brasileira foi lançada em 1987, não é tradução do texto 

integral, mas sim de uma versão resumida publicada em inglês, nos EUA, no ano de 

1962. Essa versão resumida cortou mais de 60% do texto original, pois o texto, na 

versão integral, publicado nas obras escolhidas em espanhol (VYGOTSKI, 1993a, 

pp. 11-347) tem 337 páginas, enquanto na edição em português tem 132 páginas”. 

Também nesse capítulo afirmei ser auspiciosa a notícia — constante do prefácio de 

Paulo Bezerra, como tradutor do livro Psicologia da Arte, de Vigotski —, de que 

estaria no prelo a edição do texto integral de Pensamento e Linguagem. Até o 

momento em que eu concluía os últimos acertos em Vigotski e o “Aprender a 

Aprender”, ainda não fora, porém, lançada essa prometida edição. Eis que agora ela 

já está à disposição do público brasileiro, fato esse que deve ser comemorado. Desde 

meu livro Educação Escolar, Teoria do Cotidiano e a Escola de Vigotski, cuja 

primeira edição data de 1996, venho insistindo na necessidade de publicação em 

português do texto integral de Pensamento e Linguagem. No quinto capítulo de 

Vigotski e o “Aprender a Aprender”, analiso o texto integral do capítulo 2 de 

Pensamento e Linguagem e mostro o quanto o texto da edição resumida perde em 

termos da radicalidade da crítica vigotskiana à teoria do então jovem Piaget. 

Mas se vejo como motivo de comemoração esse trabalho de tradução de 

Pensamento e Linguagem diretamente do russo e de publicação do texto integral, 

não posso deixar de problematizar dois aspectos relativos a essa edição. Devo deixar 

claro que não se trata de questionar a tradução propriamente dita, pois não domino o 

idioma russo. Mas mesmo não dominando o idioma original no qual foi escrito esse 

livro, posso fazer algumas observações como estudioso da obra vigotskiana. 

O primeiro aspecto que problematizarei é algo comentado pelo professor 

doutor Paulo Bezerra, no prólogo que escreveu como tradutor do livro: 

“Outro conceito criado por Vigotski diz respeito ao processo de 

aprendizagem e chegou ao Brasil como zona de desenvolvimento próxima!”, [...] 

Trata-se de um estágio do processo de aprendizagem em que o aluno consegue fazer 

sozinho ou com colaboração de colegas mais adiantados o que antes fazia com 

auxílio do professor, isto é, dispensa a mediação do professor. Na ótica de Vigotski, 

esse “fazer em colaboração” não anula mas destaca a participação criadora da 



criança e serve para medir o seu nível de desenvolvimento intelectual, sua 

capacidade de discernimento, de tomar a iniciativa, de começar a fazer sozinha o que 

antes só fazia acompanhada, sendo, ainda, um valiosíssimo critério de verificação da 

eficácia do processo de ensino-aprendizagem. Resumindo, é um estágio em que a 

criança traduz no seu desempenho imediato os novos conteúdos e as novas 

habilidades adquiridas no processo de ensino-aprendizagem, em que ela revela que 

pode fazer hoje o que ontem não conseguia fazer. É isto que Vigotski define como a 

zona de desenvolvimento imediato, que no Brasil apareceu como zona de 

desenvolvimento proximal(!). Por que imediato e não esse esquisito próxima? Por 

dois motivos. Primeiro: o adjetivo que Vigotski acopla ao substantivo 

desenvolvimento (razvítie, substantivo neutro) é blijáichee, adjetivo neutro do grau 

superlativo sintético absoluto, derivado do adjetivo positivo bfízkii, que significa 

próximo. Logo, blijáichee significa o mais próximo, “proxíssimo”, imediato. 

Segundo: a própria noção implícita no conceito vigotskiano é a de que, no 

desempenho do aluno que resolve problemas sem a mediação do professor, pode-se 

aferir incontinenti o nível do seu desenvolvimento mental imediato, fator de 

mensuração da dinâmica do seu desenvolvimento intelectual e do aproveitamento da 

aprendizagem. Daí o termo zona de desenvolvimento imediato [VIGOTSKI, op. cit., 

pp. X-XI].” 

Minhas objeções à interpretação desse conceito vigotskiano pelo professor 

Paulo Bezerra não se dirigem à tradução como zona de desenvolvimento imediato 

em substituição ao realmente esquisito termo zona de desenvolvimento próxima, 

cujo uso no Brasil talvez tenha sido decorrente da influência da bibliografia em 

inglês (zone of proximal development). Por influência da bibliografia em espanhol, 

da qual tenho me utilizado com freqüência, adotei o uso da tradução zona de 

desenvolvimento próximo (zona de desarrollo próximo) mas, como já explicitei, não 

domino o idioma russo e não posso afirmar qual seja a melhor tradução do adjetivo 

empregado por Vigotski. Minha objeção dirige-se, então, não para a tradução do 

adjetivo mas para a compreensão que o tradutor tem do conceito vigotskiano. Se 

bem entendi, o professor Paulo Bezerra interpreta que o conceito de zona de 

desenvolvimento próximo (ou imediato) focalizaria processos que a criança realiza 

sozinha, sem ajuda do professor, isto é, o tradutor confunde a zona de 



desenvolvimento próximo (ou imediato) com o nível de desenvolvimento atual. Não 

há espaço neste prefácio para apresentar uma análise do capítulo 6 de Pensamento e 

Linguagem de maneira a fundamentar minha discordância em relação à 

interpretação feita pelo tradutor. Mesmo assim não posso deixar de enfatizar que, ao 

contrário do que entende o professor Paulo Bezerra, a zona de desenvolvimento 

próximo é constituída por aquilo que a criança, num determinado momento, não faz 

sozinha, mas o faz com a ajuda de outros, inclusive e principalmente do professor. E 

por isso que para Vigotski o único bom ensino é o que atua no âmbito da zona de 

desenvolvimento próximo. Aquilo que hoje a criança faz sozinha, mas no passado só 

fazia com ajuda, já foi interiorizado e foi incorporado ao nível de desenvolvimento 

atual. Não é minha intenção travar polêmicas desnecessárias, mas esse não é um 

detalhe de menor importância.  

Uma interpretação equivocada do conceito de zona de desenvolvimento 

próximo (ou imediato) pode prejudicar seriamente a compreensão da maneira como 

Vigotski analisava as relações entre educação e desenvolvimento, ou seja, pode dar 

uma forte contribuição para as tentativas de adaptação da psicologia vigotskiana às 

concepções educacionais centradas no lema “aprender a aprender”. 

O segundo ponto que problematizarei é a alteração no título do livro, o qual 

passou a ser A Construção do Pensamento e da Linguagem, ao invés de apenas 

Pensamento e Linguagem. Não sei se essa alteração foi decorrente do fato de já 

existir aquela mencionada edição resumida de Pensamento e Linguagem e isso 

tivesse gerado então a necessidade de distinguir as duas edições. Já manifestei minha 

posição em relação à edição resumida, a qual considero mais atrapalhar do que 

ajudar ao leitor a conhecer o pensamento de Vigotski. Penso que, na hipótese da 

editora pretender manter a publicação tanto da versão resumida como do texto 

integral, o mais correio seria manter o mesmo título, isto é, Pensamento e 

Linguagem, acrescentando o subtítulo versão resumida ou texto integral. A solução 

adotada, de acrescentar a palavra construção ao título do livro, além de não ajudar a 

esclarecer que se trata da edição integral de Pensamento e Linguagem, também tem 

o inconveniente de produzir, de forma deliberada ou não, uma associação entre a 

teoria vigotskiana e o Construtivismo. Não que o uso do termo construção implique, 

em si mesmo, a adoção do referencial construtivista, mas é inegável que o contexto 



atual acaba por levar a essa associação, de resto bastante reforçada pelas muitas 

interpretações que procuram aproximar Vigotski do ideário construtivista, tal como 

analisei em vários momentos de Vigotski e o “Aprender a Aprender”. Já há alguns 

anos venho insistindo na tese de que a psicologia vigotskiana não é construtivista 

(NOTA DE RODAPÉ: 4. Abordei esse tema em dois livros: A Individualidade Para-

Si (primeira edição em 1993) e Educação Escolar, Teoria do Cotidiano e a Escola de 

Vigotski (primeira edição em 1996), ambos publicados pela Editora Autores 

Associados.) e não posso deixar de lamentar que o título da principal obra de 

Vigotski, ao ser editada em português, venha a ter o efeito de produzir uma 

associação com o construtivismo. Além disso, esse fato reforça minha convicção 

quanto à necessidade de elaboração de um trabalho voltado para uma ampla e radical 

crítica ao construtivismo. Nessa direção venho desenvolvendo, desde 1998, um 

projeto de pesquisa intitulado O Construtivismo: suas muitas faces, suas filiações e 

suas interfaces com outros modismos. Espero no próximo ano escrever outro livro, 

talvez com o mesmo título do projeto, no qual pretendo apresentar as conclusões às 

quais venho chegando nesse estudo (NOTA DE RODAPÉ: 5. Uma primeira e 

parcial amostra do que vem sendo estudado nessa pesquisa é constituída por três 

artigos, sendo um artigo de minha autoria e os outros dois artigos de orientandos 

meus que participam da equipe desse projeto (Alessandra Arce e João Henrique 

Rossier), todos publicados numa coletânea que organizei, intitulada Sobre o 

Construtivismo: Contribuições a Uma Análise Crítica, publicada pela Editora 

Autores Associados, Essa coletânea conta ainda com um artigo de autoria da 

professora doutora Marília Gouvea de Miranda e outro de autoria da professora 

doutora Lígia Regina Klein.). 

 

Newton Duarte  

Araraquara, agosto de 2001  

e-mail: newton.duarte@uol.com.br 

 



CONSIDERAÇÕES INICIAIS 
 

A APROXIMAÇÃO DA PSICOLOGIA VIGOTSKIANA AO LEMA 

PEDAGÓGICO “APRENDER A APRENDER” É UMA ESTRATÉGIA 

IDEOLÓGICA 

 

Este livro foi elaborado com base no texto de nossa tese de livre-docência 

(NOTA DE RODAPÉ: 1. A pesquisa da qual nossa tese de livre-docência constituiu 

um dos produtos contou com o apoio financeiro do CNPq, na forma de bolsa de 

produtividade em pesquisa e bolsas de iniciação científica.) em psicologia da 

educação (2. A transformação do texto da tese no texto deste livro foi por nós 

efetuada de maneira a incorporar, o máximo possível, as ricas contribuições dadas 

por todos os membros da banca examinadora, composta pêlos professores Dermeval 

Saviani, Celestino Alves da Silva Jr., Luís Carlos de Freitas, Alda Junqueira Marin e 

Marcus Vinícius da Cunha. Nesse sentido, podemos afirmar que a reelaboração do 

texto para publicação em livro constitui-se num processo de continuidade do diálogo 

e do debate iniciados naquela seção de defesa de tese realizada em 06.08.1999, no 

campus da Araraquara da UNESP. Deixamos aqui registrada nossa gratidão pelas 

contribuições dadas pêlos citados professores, eximindo-os, é claro, da 

responsabilidade sobre a forma como tenhamos interpretado e incorporado essas 

contribuições.) e tem por objetivo principal polemizar com uma tendência que vem 

se tomando dominante entre os educadores que buscam, no terreno da psicologia, 

fundamentação em Vigotski: a tendência a interpretar as idéias desse psicólogo 

numa ótica que as aproxima a ideários pedagógicos centrados no lema “aprender a 

aprender”. Aliás, mais do que um lema, o “aprender a aprender” significa, para uma 

ampla parcela dos intelectuais da educação na atualidade, um verdadeiro símbolo 

das posições pedagógicas mais inovadoras, progressistas e, portanto, sintonizadas 

com o que seriam as necessidades dos indivíduos e da sociedade do próximo século. 

Pretendemos neste trabalho apontar para o papel ideológico desempenhado por esse 

tipo de apropriação das idéias de Vigotski, qual seja, o papel de manutenção da 

hegemonia burguesa no campo educacional, por meio da incorporação da teoria 

vigotskiana ao universo ideológico neoliberal e pós-moderno. 



A difusão, no meio educacional brasileiro, das interpretações acerca do 

pensamento do psicólogo soviético Liev Seminióvitch Vigotski (NOTA DE 

RODAPÉ: 3. Em decorrência de o idioma russo possuir um alfabeto distinto do 

nosso, têm sido utilizadas muitas formas de escrever o nome desse autor com o 

alfabeto ocidental. Os americanos e os ingleses adotam a grafia Vygotsky. Muitas 

edições em outros idiomas, por resultarem de traduções de edições norte-

americanas, adotam essa mesma grafia. Na edição espanhola das obras escolhidas 

desse autor tem sido adotada a grafia Vygotski (VYGOTSKI, 1991b, 1993a, 1995, 

1996be 1997). Os alemães adotam a grafia Wygotski que se aproxima daquela das 

obras escolhidas em espanhol, com a diferença da utilização da letra “W” que em 

alemão tem o mesmo som que a letra “V” em português. Em obras da e sobre a 

psicologia soviética publicadas pela então editora estatal soviética, a Editora 

Progresso de Moscou, traduzidas diretamente do russo para o espanhol, como, por 

Exemplo, Davitov & Shuare (1987), é adotada a grafia Vigotski. A mesma grafia 

tem sido adotada em publicações recentes, no Brasil, de partes da obra desse autor 

(Vigotski, 1996a, 1998 e 1999). Adotaremos aqui esta grafia, mas preservando nas 

referências bibliográficas a grafia utilizada em cada edição, o que nos impedirá de 

padronizar a grafia do nome deste autor.) (1896-1934) pode ser considerada um 

fenômeno bastante revelador das características do atual panorama ideológico no 

qual vicejam as proposições de cunho neoliberal e pós-moderno. Entretanto, não 

caberia analisar o problema em foco como sendo exclusivo da intelectualidade da 

educação brasileira, na medida em que nessas interpretações pode ser notada, com 

facilidade, uma forte influência de idéias defendidas por intérpretes norte-

americanos e europeus da obra vigotskiana. Dessa forma, a análise das 

interpretações dessa obra produzidas e difundidas por intelectuais brasileiros não 

pode deixar de abordar também as interpretações difundidas por intelectuais de 

outros países cujos trabalhos venham sendo traduzidos e editados em nosso país ou 

constituam referência para estudos realizados por autores brasileiros. 

A aproximação entre as idéias vigotskianas e as idéias neoliberais e pós-

modernas não pode ser efetuada sem um grande esforço por descaracterizar a 

psicologia desse autor soviético, desvinculando-a do universo filosófico marxista e 

do universo político socialista. Esse esforço é realizado de diferentes maneiras, das 



quais podemos destacar duas que, embora distintas, não são necessariamente 

excludentes: 

l) aproximação entre a teoria vigotskiana e a concepção psicológica e 

epistemológica interacionista-construtivista de Piaget; 

2) interpretação da teoria vigotskiana como uma espécie de relativismo 

culturalista centrado nas interações lingüísticas intersubjetivas, bastante a gosto do 

niilismo pós-moderno. 

Os autores que contribuem para a descaracterização da psicologia vigotskiana 

como uma psicologia marxista abarcam um amplo leque de posições ideológicas, 

desde aquelas mais explicitamente anti-socialistas, até aquelas que se apresentam 

como defensoras de um marxismo “aberto”, “não-ortodoxo”, “antidogmático”, etc., 

passando por um considerável número de autores que omitem seu posicionamento 

político e ideológico. Claro que nenhum dos intérpretes de Vigotski poderia afirmar 

que a obra desse autor não teria sofrido qualquer influência do marxismo. Mas o fato 

de ser admitida essa influência não implica necessariamente a aceitação da tese de 

que a característica central da psicologia vigotskiana seja a de constituir-se em uma 

contribuição para a construção de uma psicologia marxista. Ou seja, muitos autores 

podem admitir que Vigotski tenha sido, de alguma forma, influenciado pelo 

marxismo e, mesmo assim, apresentarem uma leitura do pensamento desse autor que 

o afasta do universo político e ideológico de luta pela superação do capitalismo e 

pela construção de uma sociedade socialista, Muitos autores que admitem a 

influência do marxismo na psicologia vigotskiana acabam, no conjunto de sua 

interpretação, por relegar essa influência à condição de um detalhe periférico, 

acidental, mero resquício do discurso dominante existente no ambiente cultural no 

qual vivia Vigotski ou até mesmo uma concessão a pressões políticas externas e 

estranhas ao universo do pensamento vigotskiano. 

Á primeira vista poderia parecer que estamos aqui tratando de duas questões 

distintas: uma seria a da aproximação entre a teoria vigotskiana e o lema educacional 

“aprender a aprender”, enquanto a outra seria a das tentativas de secundarizar a 

importância do marxismo para a psicologia de Vigotski e torná-la, assim, compatível 

com os ideários neoliberais pós-moderno. Esta segunda questão seria de natureza 

filosófico-político-ideológico, enquanto a primeira seria de natureza psicológica e 



pedagógica. Pois bem, nosso intento neste trabalho será justamente o de procurar 

convencer o leitor de que existem aí duas questões de diferente natureza, mas sim 

apenas dois aspectos de um mesmo processo de luta ideológica. Isso porque o lema 

“aprender a aprender” é por nós temperado como uma expressão inequívoca das 

proposições educacionais afinadas com o projeto neoliberal, considerado projeto 

político de adequação das estruturas e instituições sociais às características do 

processo de reprodução do capital no final do século XX. 

Neste sentido, quando questionamos a apropriação da obra psicológica de 

Vigotski por ideários pedagógicos Que têm por lema central o “aprender a 

aprender”, estamos questionando a possibilidade de utilização da psicologia 

vigotskiana para legitimação de concepções ideologicamente articuladas à sociedade 

capitalista contemporânea, não importa se na forma explícita de adesão à ideologia 

da sociedade regida pelo mercado, isto é, a ideologia neoliberal, ou se na forma 

aparentemente crítica de um discurso pós-moderno para o qual todo projeto de 

transformação política consciente da totalidade social redundaria em propostas 

autoritárias e não passaria de uma herança da “ilusão iluminista” de emancipação 

humana por meio da razão. 

 

 

Para formularmos, porém, o questionamento acima mencionado, não 

podemos deixar de explicitar as referências pedagógicas com base nas quais fazemos 

a crítica ao “aprender a aprender”. Se consideramos esse lema representativo, no 

campo educacional, nos dias de hoje, das ideologias que legitimam a sociedade 

capitalista, precisamos explicitar qual a concepção pedagógica que consideramos 

compatível com nossa fundamentação filosófica em Marx e nosso compromisso 

político com o socialismo. A pedagogia histórico-crítica, tal como ela encontra-se 

esboçada, na forma de primeiras aproximações, nos trabalhos de Dermeval Saviani 

(NOTA DE RODAPÉ: 4. Ver principalmente SAVIANI (1989, 1991, 1996, 1997a, 

1997b, 1998).), é a concepção pedagógica que entendemos ser compatível com 

nossa fundamentação filosófica e com nosso compromisso político, bem como 

aquela com base na qual entendemos ser possível apresentar uma crítica radical ao 

“aprender a aprender” e às interpretações neoliberais e pós-modernas que tentam 



aproximar Vigotski a esse lema educacional.  

Não é aqui o local para apresentarmos, mesmo que em linhas gerais, uma 

síntese das linhas mestras dessa pedagogia, mas cumpre assinalar alguns pontos 

esclarecedores das razões pelas quais adotamos essa pedagogia como perspectiva 

com base na qual é desenvolvida a análise crítica apresentada neste livro. Em 

primeiro lugar, trata-se de uma pedagogia que procura [...] fundar e objetivar 

historicamente a compreensão da questão escolar, a defesa da especificidade da 

escola e a importância do trabalho escolar como elemento necessário ao 

desenvolvimento cultural, que concorre para o desenvolvimento em geral. A escola 

é, pois, compreendida a partir do desenvolvimento histórico da sociedade; assim 

compreendida, torna-se possível a sua articulação com a superação da sociedade 

vigente em direção a uma sociedade sem classes, a uma sociedade socialista. É dessa 

forma que se articula a concepção política socialista com a concepção pedagógica 

histórico-crítica, ambas fundadas no mesmo conceito geral de realidade, que envolve 

a compreensão da realidade humana como sendo construída pêlos próprios homens, 

a partir do processo de trabalho, quer dizer, da produção das condições materiais ao 

longo do tempo [SAVIANI, 1997b, pp. l 19-120]. 

Uma das diferenças entre a pedagogia histórico-crítica e as pedagogias 

adaptadas aos atuais interesses da burguesia reside no posicionamento perante a 

questão da verdade. As pedagogias centradas no lema “aprender a aprender” são 

antes de mais nada pedagogias que retiram da escola a tarefa de transmissão do 

conhecimento objetivo, a tarefa de possibilitar aos educandos o acesso à verdade. Se 

no período de luta contra a sociedade feudal, isto é, no período no qual a burguesia 

constituía-se em classe revolucionária, ela podia apresentar-se como guardiã e 

defensora da verdade, o mesmo deixou de acontecer a partir do momento em que 

essa classe consolidou-se no poder e passou a agir como classe reacionária, isto é, 

classe que luta contra as forças favoráveis ao avanço do processo histórico de 

desenvolvimento do gênero humano. 

A burguesia, então, se toma conservadora e passa a ter dificuldades ao lidar 

com o problema da escola, pois a verdade é sempre revolucionária. Enquanto a 

burguesia era revolucionária ela tinha interesse na verdade. Quando passa a ser 

conservadora, a verdade então a incomoda, choca-se com seus interesses. Isso ocorre 



porque a verdade histórica evidencia a necessidade das transformações, as quais, 

para a classe dominante — uma vez consolidada no poder —, não são interessantes; 

ela tem interesse na perpetuação da ordem existente. A ambigüidade que atravessa a 

questão escolar hoje é marcada por essa situação social [SAVIANI, 1997b. p. l 16]. 

A contradição que perpassa toda a sociedade capitalista contemporânea e que 

se faz presente também no campo da educação escolar é a contradição entre o 

desenvolvimento cada vez mais socializado das forças produtivas e a apropriação 

privada tanto dos meios de produção como dos produtos dessa produção. 

Conforme se acirra a contradição entre a apropriação privada dos meios de 

produção e a socialização do trabalho realizada pela própria sociedade capitalista. O 

desenvolvimento das forças produtivas passa a exigir a socialização dos meios de 

produção, o que implica a superação da sociedade capitalista. Com efeito, socializar 

os meios de produção significa instaurar uma sociedade socialista, com a 

conseqüente superação da divisão em classes. Ora, considerando-se que o saber é o 

objeto específico do trabalho escolar, é um meio de produção, ele também é 

atravessado por essa contradição [SAVIANI, 1997b, pp. 114-115]. 

Essa contradição atingiu, na atualidade, uma forma particularmente aguda: 

por um lado, nunca a produção e a reprodução das condições materiais da existência 

social exigiram tanto a participação do conhecimento e o desenvolvimento 

intelectual daqueles que atuam no processo produtivo, mas, por outro, a automação 

diminui o número de trabalhadores necessários à produção material, gerando uma 

massa cada vez maior de excluídos e a possibilidade de exploração maior dos que 

estão nos postos de trabalho sob a permanente ameaça de desemprego. Em outras 

palavras, ao mesmo tempo em que o processo produtivo exige a elevação do nível 

intelectual dos trabalhadores para que estes possam acompanhar as mudanças 

tecnológicas, essa elevação do nível intelectual precisa, sob a ótica das classes 

dominantes, ser limitada aos aspectos mais imediatamente atrelados ao processo de 

reprodução da força de trabalho, evitando-se a todo custo que o domínio do 

conhecimento venha a tornar-se um instrumento de luta por uma radical 

transformação das relações sociais de produção. Como a classe dominante precisa 

exercer uma ininterrupta atividade para não perder sua hegemonia sobre o conjunto 

da sociedade, ela utiliza-se de estratégias de obtenção da adesão da população ao 



projeto político e econômico neoliberal e. quando essa adesão não é obtida, lança 

mão da repressão pela força (que passa a ser cada vez mais utilizada tanto no interior 

de cada país como no plano das relações internacionais). Mas como a história já 

mostrou que o capitalismo não pode manter-se apenas lançando mão da repressão, 

existe uma busca incessante de formas de disseminação da ideologia dominante e de 

disseminação de todo tipo de preconceitos e mistificações em relação a qualquer 

projeto político e social que conteste o capitalismo e defenda outras formas de 

organização societária. As classes dominantes precisam manter parte da população 

presa à idéia de que não existe outro caminho para a humanidade a não ser o da total 

adaptação às regras impostas pelo mercado mundializado. Entretanto, para que as 

condições de miserabilidade que atingem enormes contingentes da população 

mundial não produzam reações violentas da parte desses contingentes, seja na forma 

de insurreições organizadas, seja na forma de gigantesco aumento da criminalidade, 

comprometendo assim a relativa estabilidade política e econômica necessária à 

reprodução do capital, são acionados vários tipos de agências sociais voltadas para a 

difusão de conhecimentos elementares que produzam determinadas atitudes 

imediatas no cotidiano dos indivíduos, atitudes essas que se traduzam em 

amenização, a baixo custo, de problemas sociais gerados pela miséria. São 

informações relativas, por exemplo, a questões no campo da saúde e da alimentação.  

Os resultados dessas “campanhas educativas” não passam, é claro, de 

paliativos momentâneos, mas que possuem uma importante função objetiva de evitar 

que determinados problemas tomem proporções sociais incontroláveis e também 

uma não menos importante função ideológica de difusão da crença de que as 

condições de vida da população estão melhorando. Mas para que esse tipo de 

conhecimento possa ser difundido, é necessário que essa grande parcela da 

população mundial saia da condição de absoluto analfabetismo e tome-se capaz de 

assimilar informações imediatamente aplicáveis sem a necessidade de grandes 

alterações no cotidiano dos indivíduos. Daí a insistência na necessidade de 

eliminação do analfabetismo. Note-se que estamos fazendo referência a um 

complexo processo que envolve a questão do controle, pelas classes dominantes, de 

quanto do conhecimento possa e deva ser difundido, para quem e sob quais formas, 

de maneira a manter a população em níveis de consciência que permitam sua 



manipulação ideológica e, ao mesmo tempo, que essa população disponha de 

ferramentas intelectuais mínimas indispensáveis ao processo de sua adaptação à vida 

social. Admitimos que realmente não é fácil essa tarefa que pesa sobre os ombros da 

classe dominante no capitalismo do fim do século XX. Diríamos que é uma tarefa 

quase tão árdua quanto a de administrar as constantes crises econômicas mundiais. 

De um lado, é preciso manter a população em níveis intelectuais que permitam o 

controle de suas necessidades e aspirações e, por outro lado, é preciso fornecer a 

uma parcela dessa população, uma educação de um nível intelectual mais elevado e 

mais complexo, que permita a reprodução da força de trabalho, além, é claro, da 

necessidade de formação altamente qualificada das elites intelectuais que têm a 

tarefa de tentar gerenciar o processo econômico e político do capitalismo 

contemporâneo. Todas essas contradições acabam se refletindo na educação escolar: 

Parece, pois, que estamos atingindo o limiar da consumação do processo de 

constituição da escola como forma principal, dominante e generalizada de educação. 

Se assim é, a generalização de uma escola unitária, preconizada pela filosofia da 

práxis, que desenvolva ao máximo as potencialidades dos indivíduos (formação 

omnilateral), conduzindo-os ao desabrochar pleno de suas faculdades espirituais-

intelectuais, estaria deixando o terreno da utopia e da mera aspiração ideológica, 

moral ou romântica para se converter numa exigência posta pelo próprio 

desenvolvimento do processo produtivo. Por outro lado, porém, a realização dessa 

meta enfrenta obstáculos postos pelas relações sociais vigentes que, baseadas na 

apropriação privada, dificultam a generalização da produção baseada na 

incorporação maciça das tecnologias avançadas, impedindo a generalização da 

referida escola unitária. Esta, com efeito, só se viabilizará plenamente com a 

generalização do trabalho intelectual geral. Isto porque se as próprias funções 

intelectuais específica controlar o complexo das suas próprias criaturas, já que o 

processo de produção se automatiza, liberando o homem para a esfera do não-

trabalho e generalizando, pois, o direito ao lazer. Essa tendência, contudo, só poderá 

se concretizar através da socialização da apropriação, isto é, com a abolição da 

propriedade privada. A manutenção desta produz o efeito contrário, ampliando, por 

efeito mesmo das novas tecnologias, a massa dos despossuídos e lançando a maioria 

da produção humana na miséria mais abjeta. Eis o quadro que se descortina no 



limiar do terceiro milênio: superação do capitalismo ou destruição da humanidade e 

do planeta; socialismo ou barbárie [Saviani, 1996, pp. 182-183]. 

Nesse contexto, não seria o lema “aprender a aprender” justamente a 

manifestação dessa necessidade da escola unitária? A estratégia, ao invés de ser a de 

crítica incorporação de teorias marxistas, como a de Vigotski, a ideários 

pedagógicos centrado no lema “aprender a aprender”, não deveria ser, ao contrário, a 

de procurar articula o “aprender a aprender” a uma concepção pedagógica histórico-

crítica e a uma concepção política socialista? Não deveríamos tentar tirar a bandeira 

do “aprender a aprender” das mãos da burguesia e colocá-la nas mãos daqueles que 

estão comprometidos com a superação do capitalismo? Nossa resposta a essas 

perguntas é não! Nossa avaliação é a de que o núcleo definidor do lema “aprender a 

aprender” reside na desvalorização da transmissão do saber objetivo, na diluição do 

papel da escola em transmitir esse saber, na descaracterização do papel do professor 

como alguém que detém um saber a ser transmitido aos seus alunos, na própria 

negação do ato de ensinai Essa é a razão pela qual, em outro trabalho, 

caracterizamos os ideários escola-novista e construtivista como “concepções 

negativas sobre o ato de ensinar” (DUARTE, 1998a) A escola unitária não é a 

generalização da escola do “aprender a aprender”. A escola unitária é a superação 

das concepções burguesas de educação, tanto na vertente da escola tradicional como 

na vertente escola-novista, na qual está enraizado o “aprende a aprender”, atualizado 

e revitalizado pelo construtivismo. O lema “aprender a aprender” é a forma alienada 

e esvaziada pela qual é captada, no interior do universo ideológico capitalista, a 

necessidade de superação do caráter estático e unilateral da educação escolar 

tradicional, com seu verbalismo, seu autoritarismo e seu intelectualismo A 

necessidade de superação das formas unilaterais de educação é real, objetivamente 

criada pelo processo social, mas é preciso distinguir entre a necessidade real e as 

formas alienadas de proposição de soluções para o problema. O lema “aprender a 

aprender”, ao contrário de ser um caminho para a superação do problema, isto é, um 

caminho para uma formação plena dos indivíduos, é um instrumento ideológico da 

classe dominante para esvaziar a educação escolar destinada à maioria da população 

enquanto por outro lado, são buscadas formas de aprimoramento da educação das 

elites. 



A estratégia de luta daqueles que estejam comprometidos com a superação de 

sociedade capitalista deve ser a de agudizar as contradições dessa sociedade, na 

direção de uma efetiva socialização dos meios de produção. No caso da educação 

escolar, trata-se de resistir a todas as artimanhas da ideologia dominante, que 

resultam em processos objetivos pêlos quais a sociedade contemporânea lança as 

massas não se na miséria material mas também na miséria intelectual. O capitalismo 

não generaliza o tempo de lazer, mas sim o desemprego. Por sua vez, o lazer torna-

se cada vez mais um espaço privilegiado para as mais profundas formas de alienação 

das consciências, isto é, para as mais aviltantes formas de manipulação da 

subjetividade dos indivíduos, transformando-os em seres interiormente vazios, que 

só conseguem pensar, sentir e agir dentro dos estereótipos ditados pela última moda. 

A mesma sociedade — que tanto prega a individualidade, a autonomia, a liberdade e 

a criatividade como seus mais altos valores —, opera nos indivíduos a mais brutal 

padronização e o mais brutal esvaziamento. A mesma sociedade que criou e 

desenvolveu formas extremamente eficazes, do ponto de vista técnico, para a 

produção e a difusão do conhecimento produz um brutal empobrecimento da cultura: 

“no seu período conservador, as expressões culturais burguesas tendem a fazer 

coexistir o rebaixamento vulgar da cultura para as massas com a sofisticação 

esterilizadora da cultura para as elites” (SAVIANI, 1997a, p. 193). 

É nesse contexto que o lema “aprender a aprender” passa a ser revigorado nos 

meios educacionais, pois preconiza que à escola não caberia a tarefa de transmitir o 

saber objetivo, mas sim a de preparar os indivíduos para aprenderem aquilo que 

deles for exigido pelo processo de sua adaptação às alienadas e alienantes relações 

sociais que presidem o capitalismo contemporâneo. A essência do lema “aprender a 

aprender” é exatamente o esvaziamento do trabalho educativo escolar, 

transformando-o num processo sem conteúdo. Em última instância o lema “aprender 

a aprender” é a expressão, no terreno educacional, da crise cultural da sociedade 

atual. 

É por essa razão que a pedagogia histórico-crítica deve defender, de forma 

radical, que o papel da escola consiste em socializar o saber objetivo historicamente 

produzido. Não se trata de defender uma educação intelectualista nem de reduzir a 

luta educacional a uma questão de quantidade maior ou menor de conteúdos 



escolares. A questão é a de que, ao defender como tarefa central da escola a 

socialização do saber historicamente produzido, a pedagogia histórico-crítica 

procura agudizar a contradição da sociedade contemporânea, que se apresenta como 

a sociedade do conhecimento e que, entretanto, ao contrário do que é apregoado, não 

cria as condições para uma real socialização do saber. Cumpre resistir de forma 

ativa. Dermeval Saviani — analisando o processo de aprovação da atual Lei de 

Diretrizes e Bases da Educação (LDB) como um processo de vitória das forças 

conservadoras da educação brasileira, articuladas com os interesses da classe 

dominante — defende a necessidade de as forças de esquerda resistirem de forma 

ativa: 

Parece que a única alternativa que resta é o desenvolvimento de formas de 

resistência. Tem-se constatado, entretanto, que as resistências às iniciativas de 

política educacional, por parte do movimento crítico e progressista, têm se revestido 

de um caráter passivo. Quando se anuncia uma medida de política educacional, 

tendem a surgir vozes discordantes que expressam suas críticas, formulam objeções, 

alertam para os riscos e apontam as conseqüências negativas que poderão advir, caso 

a medida proposta venha a ser efetivada. São, em geral, manifestações individuais 

que, embora em quantidade significativa e representativa de preocupações e anseios 

generalizados entre os profissionais que militam no campo educacional, acabam não 

ultrapassando o âmbito do exercício do direito de discordar. [...] [A resistência ativa] 

implica pelo menos duas condições: a primeira se refere à forma, isto é, à exigência 

de que a resistência se manifeste não apenas individualmente, mas através de 

organizações coletivas, galvanizando fortemente aqueles que são, de algum modo, 

atingidos pelas medidas anunciadas; a segunda diz respeito ao conteúdo, 

envolvendo, portanto, a formulação de alternativas às medidas propostas, sem o que 

será difícil conseguir a mobilização [SAVIANI, 1997a, pp. 235-236]. 

No que diz respeito ao tema por nós aqui abordado, a resistência ativa deve 

enfrentar todas as medidas que buscam impedir a escola de realizar seu papel de 

socialização do domínio do saber objetivo nas suas formas mais desenvolvidas. 

Assim, contra uma educação centrada na cultura presente no cotidiano imediato dos 

alunos que se constitui, na maioria dos casos, em resultado da alienante cultura de 

massas, devemos lutar por uma educação que amplie os horizontes culturais desses 



alunos; contra uma educação voltada para a satisfação das necessidades imediatas e 

pragmáticas impostas pelo cotidiano alienado dos alunos, devemos lutar por uma 

educação que produza nesses alunos necessidades de nível superior, necessidades 

que apontem para um efetivo desenvolvimento da individualidade como um todo; 

contra uma educação apoiada em concepções do conhecimento humano como algo 

particularizado, fragmentado, subjetivo, relativo e parcial que, no limite, negam a 

possibilidade de um conhecimento objetivo e eliminam de seu vocabulário a palavra 

verdade, devemos lutar por uma educação que transmita aqueles conhecimentos que, 

tendo sido produzidos por seres humanos concretos em momentos históricos 

específicos, alcançaram validade universal e, dessa forma, tornam-se mediadores 

indispensáveis na compreensão da realidade social e natural o mais objetivamente 

que for possível no estágio histórico no qual encontra-se atualmente o gênero 

humano. Sem esse nível de compreensão da realidade social e natural, é impossível 

o desenvolvimento de ações coletivas conscientemente dirigidas para a meta de 

superação da sociedade capitalista. É nesse sentido que interpretamos as palavras de 

Dermeval Saviani quando este afirmou que a tarefa da pedagogia histórico-crítica 

em relação à educação escolar implica: 

a) Identificação das formas mais desenvolvidas em que se expressa o saber 

objetivo produzido historicamente, reconhecendo as condições de sua produção e 

compreendendo as suas principais manifestações bem como as tendências atuais de 

transformações;  

b) Conversão do saber objetivo em saber escolar de modo a torná-lo 

assimilável pelos alunos no espaço e tempo escolares;  

c) Provimento dos meios necessários para que os alunos não apenas 

assimilem o saber objetivo enquanto resultado, mas apreendam o processo de sua 

produção bem como as tendências de sua transformação [SAVIANI, 1997b, p. 14]. 

 Pelo que acima expusemos é evidente que essa tarefa da pedagogia histórico-

crítica no âmbito da educação escolar nada tem de neutra nem de puramente técnica 

ou restrita às quatro paredes da sala de aula. Essa tarefa não pode ser reduzida a uma 

proposição pedagógica “conteudista” nem a uma mera questão de realizar pesquisas 

para aperfeiçoar os métodos de ensino específicos a cada conteúdo escolar. A 

prioridade que a pedagogia histórico-crítica atribui ao conteúdo do trabalho 



educativo a defesa intransigente que essa pedagogia fez do papel da escola na 

socialização das formas mais desenvolvidas do saber objetivo — significa, em 

termos de ações práticas, agudizar no campo da educação escolar as contradições da 

sociedade capitalista, particularmente a contradição caracterizada pelo enorme fosso 

existente entre, por um lado, “um desenvolvimento sem precedentes dos meios de 

produção e difusão cultural”, “a exigência de generalização da alta cultura” e, por 

outro lado, “as dificuldades crescentes que as relações sociais burguesas apõem ao 

desenvolvimento cultural” (SAVIANI, 1997a, p. 193). 

Ao defendermos, neste livro, a necessidade de uma leitura marxista da obra 

de Vigotski, que se oponha às leituras neoliberais e pós-modernas dessa obra, que a 

incorporam aos ideários pedagógicos centrados no lema “aprender a aprender”, 

estamos travando uma batalha em campo aberto contra a reprodução da ideologia da 

classe dominante no meio educacional.  

As leituras neoliberais e pós-modernas da obra vigotskiana, 

independentemente das intenções dos autores dessas leituras (que podem até ser 

autores que se situam entre os pensadores de esquerda), acabam por ter o efeito de 

neutralizar o papel que a difusão do pensamento vigotskiano poderia ter no 

fortalecimento de uma concepção educacional marxista, articulada a uma concepção 

política socialista. O resultado, pretendido ou não, é o de transformação do 

pensamento vigotskiano em mais um instrumento ideológico útil ao esvaziamento 

do processo educacional escolar. Defender a necessidade de uma leitura marxista da 

psicologia de Vigotski e apresentá-la como antagônica ao “aprender a aprender” são 

duas faces da mesma moeda, dois aspectos de um mesmo processo argumentativo. 

Cabe, entretanto, formular a seguinte pergunta: perante a existência de 

autores de renome internacional, que afirmam conhecer os detalhes históricos do 

contexto sócio-histórico no qual viveu Vigotski, que pesquisaram diretamente nos 

arquivos de seus manuscritos e difundem a interpretação de que a psicologia 

vigotskiana estar mais próxima às idéias pós-modernas do que ao marxismo (tido 

por esses autores como uma concepção já superada, mero dado secundário sobre o 

contexto no qual tocou a Vigotski viver), que autoridade teria um autor brasileiro 

(que nunca esteve na Rússia, não lê russo, não mantém contato com pesquisadores 

russos, não participa de sociedades internacionais de estudo do pensamento 



vigotskiano) para defender articulação da psicologia de Vigotski à pedagogia 

histórico-crítica e para afirmar que Vigotski pretendesse contribuir para um processo 

coletivo de construção de uma psicologia marxista? 

Poderíamos limitar nossa resposta a essa pergunta ao argumento de que a 

legitimidade de nossa crítica e das teses que defendemos é buscada naquilo que foi 

escrito pelo próprio Vigotski, por Leontiev e por outros integrantes dessa corrente da 

psicologia soviética. De feto, em muitos momentos deste livro faremos a 

contraposição entre o que eles escreveram e o que vem sendo divulgado pela maioria 

dos seus intérpretes contemporâneos. Esse argumento já seria satisfatório para 

defender a legitimidade de nosso trabalho. Mas também temos outro argumento que 

justificaria um certa relevância deste trabalho e uma certa autoridade para 

polemizarmos com autores ilustres no Brasil e no exterior: trata-se do enfoque que 

temos adotado no estudo das obras da Escola de Vigotski, enfoque esse constituído, 

além do já mencionado referencial da pedagogia histórico-crítica, também por um 

referencial filosófico fundamentado em obras de Marx e em obras do universo 

filosófico marxista, de autores como Gyorgy Lukács. Ágnes Heller, Gyorgy Markus 

e Antônio Gramsci (NOTA DE RODAPÉ: 5. Sínteses desses nossos estudos no 

campo dos fundamentos filosóficos de uma pedagogia marxista podem ser 

encontradas em DUARTE (1993, 1994, 1996, 1998a e 1998b).). Se o leito vier a 

concluir que exista alguma consistência e fertilidade nas idéias que apresentamos 

neste livro, por certo que isso resultará do fato de estarmos apoiados nesse 

referencial filosófico e adotarmos, no campo educacional, a perspectiva da 

pedagogia histórico-crítica. No capítulo 3 deste livro apresentaremos alguns 

elementos da concepção marxiana do ser humano como um ser histórico e da crítica 

marxiana às concepções naturalizantes do social. Entendemos que a compreensão 

desse aspecto de teoria de Marx é indispensável à crítica às concepções históricas da 

individualidade humana, tão presentes nos campos da psicologia e da psicologia da 

educação. A crítica marxiana às concepções naturalizantes do social pode também se 

constituir em base sólida para a construção, por parte dos educadores brasileiros, de 

uma leitura marxista da psicologia vigotskiana, leitura essa que defenderemos no 

capítulo 4 deste livro, e da qual faremos um pequeno exercício no capítulo V 

analisando o texto integral do segundo capítulo do livro Pensamento e Linguagem 



(VYGOTSKI, 1993a, pp. 29-77), capítulo esse no qual Vigotski, por meio da crítica 

às idéias então defendidas por Piaget acerca das relações entre pensamento e 

linguagem na criança, formula uma crítica à concepção piagetiana de socialização e, 

mais do que isso, diríamos que formula uma crítica válida para a essência de todas 

as concepções psicológicas naturalizantes das relações entre indivíduo e sociedade. 

Se defendemos neste trabalho a necessidade de uma leitura marxista da 

psicologia vigotskiana, precisamos logo de início esclarecer nossa interpretação 

quanto a Vigotski defender ou não a existência de uma psicologia que pudesse ser 

chamada de marxista. É necessário, em primeiro lugar, assinalar que embora esse 

autor fizesse restrições ao uso da expressão “psicologia marxista”, essas restrições 

decorriam da consciência que ele tinha da responsabilidade histórica daqueles que 

pretendessem construir tal psicologia e não da defesa de qualquer tipo de 

neutralidade ideológica da psicologia: [...] há que assinalar uma dificuldade especial 

na aplicação do marxismo a novas áreas: precisamente pela enorme responsabilidade 

que representa o emprego desse termo; pela especulação política e ideológica de que 

é objeto; por tudo isso, não parece hoje muito oportuno falar de “psicologia 

marxista”.  

Convém mais que outros digam de nossa psicologia que é marxista, ao invés 

de nós a denominarmos assim; apliquemo-la aos fatos e esperemos no que se refere 

às palavras. Ao fim e ao cabo, a psicologia marxista ainda não existe, há que 

compreendê-la como uma tarefa histórica, porém não como algo dado [VYGOTSKI, 

1991 b, p. 402]. 

Não interpretamos esse cuidado de Vigotski na utilização da expressão 

psicologia marxista como conseqüência de alguma hesitação ideológica, mas sim 

como consciência de que uma psicologia marxista ainda estaria em processo de 

construção e as características principais dessa psicologia ainda estariam sendo 

esboçadas, havendo uma constante necessidade de avaliação crítica das teorias 

psicológicas que e apresentam como marxistas. Vigotski também tinha claro que 

uma psicologia deveria ser adjetivada como marxista não por estabelecer 

correspondências diretas entre o pensamento de Marx e os dados obtidos nas 

pesquisas experimentais em psicologia, mas sim por enfocar os processos psíquicos 

como processos histórica e socialmente produzidos, da mesma forma como Marx 



procurou analisar cientificamente a lógica da sociedade capitalista como um produto 

sócio-histórico. É com esse sentido que interpretamos as tão citadas palavras de 

Vigotski, de que não se trata de buscar nos clássicos do marxismo as soluções para 

as questões da ciência psicológica, nem mesmo suas hipóteses, mas sim “apreender 

na globalidade do método de Marx, como se constrói a ciência, como enfocar a 

análise da psique” (VYGOTSKI, 1991 b, p. 391). A referência à globalidade do 

método de Marx parece-nos bastante indicativa de que Vigotski, ao defender que a 

construção de uma psicologia marxista deveria decorrer da apropriação do método 

de Marx, não estaria defendendo uma leitura utilitarista e reducionista da obra 

marxiana, que se limitasse a extrair dessa obra algumas indicações isoladas de 

procedimentos de pesquisa. A globalidade do método de Marx abarca desde a 

concepção marxiana da história social humana até as questões relativas à teoria do 

conhecimento. O método de Marx, para ser compreendido em sua globalidade, 

precisa ser visto como unidade entre ontologia, gnosiologia e lógica, ou seja, como 

unidade entre a dialética objetiva do processo histórico de desenvolvimento do 

gênero humano a partir do trabalho, a dialética histórica dos processos de 

conhecimento da realidade pelo ser humano e, por fim, a dialética também histórica 

dos processos de pensamento humano. Aliás, essa concepção mais abrangente de 

método e de metodologia está presente em vários momentos da obra de Vigotski e 

de outros membros dessa escola da psicologia. Essa observação é aqui necessária 

considerando-se que é comum os termos “método” e “metodologia” serem 

empregados, especialmente na área educacional, quase como sinônimos de uma 

seqüência de passos ou um conjunto de procedimentos e técnicas necessários à 

obtenção de dados de pesquisa. Dada a própria natureza do método de Marx, no qual 

as questões epistemológicas não se dissociam das questões ontológico-sociais (a 

dialética do ser social), a utilização desse método na construção de uma psicologia 

não é possível a não ser que essa psicologia compartilhe dos postulados 

fundamentais da teoria marxiana como um todo e em todas as suas implicações 

políticas e ideológicas. 

Entendendo que uma psicologia marxista seria aquela capaz de conhecer 

efetivamente o psiquismo humano, Vigotski considerava que essa psicologia deveria 

incorporar o que houvesse de científico no campo dos estudos psicológicos, sem, 



entretanto, adotar qualquer tipo de ecletismo, nem deixar de considerar os limites e 

as inconsistências das várias escolas da psicologia. Talvez para decepção de muitos 

intelectuais contemporâneos, que confundem a necessidade de respeito ao direito de 

escolha de cada indivíduo com a ausência de clara diferenciação das diversas 

posições teóricas e ideológicas, Vigotski não fazia concessões quando se tratava de 

esclarecer seu posicionamento no terreno da psicologia. Dado o atual contexto, no 

qual os intérpretes escrevem mais sobre suas próprias incertezas pós-modernas do 

que sobre as convicções de Vigotski, apresentaremos aqui uma citação, com o 

objetivo de não deixar dúvidas sobre o que escreveu esse autor acerca do significado 

da expressão “psicologia marxista”: Um marxista-historiador nunca diria: “história 

marxista da Rússia”. Consideraria que isso se depreende dos próprios fatos. 

“Marxista” é para ele sinônimo de “verdadeira, científica”; não reconhece outra 

história que não a marxista. E para nós a questão deve ser formulada assim: nossa 

ciência se converterá em marxista na medida em que se converta em verdadeira, 

científica; e é precisamente à sua transformação em verdadeira e não a coordená-la 

com a teoria de Marx, que nos dedicaremos. Tanto para preservar o legítimo 

significado da palavra, como por responder à essência do problema, não podemos 

dizer: “psicologia marxista”, no sentido em que se diz: psicologia associativa, 

experimental, empírica, edética. A psicologia marxista não é uma escola entre 

outras, mas sim a única psicologia verdadeira como ciência; outra psicologia, afora 

ela, não pode existir. E, pelo contrário: tudo o que existiu e existe verdadeiramente 

de científico na psicologia faz parte da psicologia marxista: este conceito é mais 

amplo que o de escola e inclusive o de corrente. Coincide com o conceito de 

psicologia científica em geral, onde quer que se estude e quem quer que o faça 

[VYGOTSKI, 1991 b, p. 404, grifo nosso]. 

Assim, para Vigotski, a construção de uma psicologia marxista significava 

não a tentativa de agregar aos estudos psicológicos algo externo à própria natureza 

desse campo científico, mas sim fazer com que a psicologia avançasse na sua 

constituição como um conhecimento verdadeiramente científico, superando sua 

fragmentação em escolas e correntes. Tal superação, entretanto, nada tinha em 

comum com o ecletismo tão em voga atualmente no terreno da psicologia da 

educação e da educação em geral, o qual se caracteriza pela justaposição de 



elementos de teorias tão distintas como as de Piaget, Vigotski, Wallon, Ausubel etc. 

Para Vigotski, a superação da divisão da psicologia em escolas e correntes não seria 

alcançada pelo ecletismo, mas sim por um processo de construção dessa ciência a 

partir de uma base diversa daquelas até então adotadas pelas várias escolas 

psicológicas. Construir uma psicologia marxista seria superar todos os elementos 

não-científicos que, ao longo da história, foram sendo incorporados à psicologia, 

“como ao casco de um transatlântico” (idem, p. 405). Trata-se, portanto, de construir 

uma psicologia fundada sobre uma concepção verdadeiramente histórica do 

psiquismo humano, da mesma forma como Marx desenvolveu uma análise da 

sociedade capitalista como produto de um processo histórico. A psicologia deveria 

superar as concepções a-históricas da mesma forma que Marx procurou fazê-lo no 

terreno da Economia Política. E, convém que seja dito, para Vigotski essa tarefa só 

poderia ser levada a cabo se articulada ao projeto político de construção de uma 

sociedade socialista. A sociedade capitalista não poderia produzir uma psicologia 

verdadeiramente científica: 

Nossa ciência não poderia nem pode desenvolver-se na velha sociedade. Ser 

dono da verdade sobre a pessoa e da própria pessoa é impossível enquanto a 

humanidade não for dona da verdade sobre a sociedade e da própria sociedade. Pelo 

contrário, na nova sociedade, nossa ciência se encontrará no centro da vida. “O salto 

do reino da necessidade ao reino da liberdade” formulará inevitavelmente a questão 

do domínio de nosso próprio ser, de subordiná-lo a nós mesmos [idem. p. 406]. 

Os intelectuais contemporâneos podem não compartilhar das convicções de 

Vigotski acerca do socialismo e da construção de uma psicologia científica, mas têm 

o dever intelectual e moral de explicitar ao leitor o que efetivamente escreveu 

Vigotski e as divergências entre as convicções teórico-ideológicas desse autor e as 

de seus intérpretes. Mas tal explicitação exigiria que fossem superados os 

preconceitos em relação ao marxismo e que fosse realizado um esforço de estudo 

aprofundado dos fundamentos filosóficos marxistas da psicologia de Vigotski e sua 

escola. Como esses preconceitos não têm sido deixados de lado e como boa parte 

dos intelectuais contemporâneos não realizou nem pretende realizar um estudo 

aprofundado da filosofia de Marx, o pensamento de Vigotski acaba tomando-se 

praticamente incompreensível para aqueles que se propõem a analisá-lo, resultando 



em enormes distorções das idéias desse psicólogo soviético. Um exemplo desse 

fenômeno é o livro escrito pêlos autores René Van der Veer e Jan Valsiner (VAN 

DER VEER & VALSINER. 1996). Vejamos o que diz Van der Veer num dos 

capítulos de sua autoria, sobre a concepção vigotskiana de história humana: 

A história humana, então, é, por um lado, a história do domínio cada vez 

maior do homem sobre a natureza através da invenção de instrumentos e do 

aperfeiçoamento da tecnologia e, por outro lado, é a história do gradual controle do 

homem sobre si mesmo através da invenção da “técnica cultural dos signos”. A 

conclusão otimista a ser tirada da explicação de Vigotski para a história humana é 

que se poderia ver um progresso definido em dois aspectos: o homem moderno 

suplantou seus precursores por meio de seu domínio superior sobre a natureza 

através da tecnologia, e seu controle aperfeiçoado sobre si mesmo através da 

“psicotecnologia”. Seria preciso a Segunda Guerra Mundial e a poluição ambiental 

generalizada dos últimos tempos para fazer as pessoas começarem a questionar 

seriamente essas afirmações [VAN DER VEER & VALSINER, 1996, p. 242]. 

As limitações da concepção de história humana defendidas pelo autor são tão 

grandes que ele sequer consegue analisar a concepção de Vigotski sobre o 

desenvolvimento dos instrumentos humanos à luz do processo histórico, 

caracterizado por Marx, de aguçamento da contradição entre as forças produtivas e 

as relações de produção. A aversão tipicamente pós-moderna a qualquer idéia de 

existência de progresso na história, por considerar tal idéia necessariamente atrelada 

a algum tipo de evolucionismo etnocêntrico, impede o autor de reconhecer que 

foram realizados, ao longo da história social, muitos progressos no que se refere ao 

domínio da natureza pelo ser humano, ainda que tais progressos tenham sido 

alcançados por meio de formas repletas de contradições e conflitos, o que não 

poderia ser diferente, em se tratando de uma história de sociedades construídas sobre 

a dominação de uma classe social por outra. Quanto à questão do domínio do 

homem sobre si próprio, por meio dos instrumentos psicológicos, caracterizados por 

Vigotski, o próprio exemplo citado por Van der Veer, da Segunda Guerra Mundial, é 

a prova do quanto os seres humanos são capazes de controlar seu comportamento. 

Que esse controle seja utilizado para a destruição, como no caso da Segunda Guerra, 

e não para o desenvolvimento dos homens, é outra questão. Além do mais, não 



foram poucos os que, durante essa mesma guerra, foram capazes de conscientemente 

sacrificar sua própria vida lutando por uma causa que lhes parecia justa e nobre, 

colocando essa causa acima da auto-preservação. Isso não seria uma prova da 

capacidade humana de controle do próprio comportamento? Que Van der Veer tenha 

dificuldade em compreender de forma dialética o processo histórico, é algo 

aceitável. O que não podemos aceitar é que ele transfira sua dificuldade para o 

pensamento de Vigotski. Mas parece que o citado intérprete de Vigotski sente-se 

bastante à vontade em atribuir aos marxistas as dicotomias de sua própria concepção 

da história humana: 

O problema fundamental para Vigotski e outros marxistas era conciliar a 

explicação darwiniana da evolução humana com a imagem do homem como o 

criador consciente de seu próprio destino e da nova sociedade de prosperidade e 

alegria eterna. Naturalmente, então, o problema era apresentar uma explicação da 

origem da humanidade que reconhecesse as teorias de Darwin, mas, ao mesmo 

tempo, destacasse os seres humanos como algo muito especial no reino animal 

[idem, pp. 242-243]. 

Como se pode notar, o autor não esconde seu elevado grau de preconceito em 

relação à concepção marxista de história e ao projeto de construção de uma 

sociedade socialista. A comparação entre o comunismo e a idéia de um paraíso 

eterno não é encontrada em nenhum dos autores da psicologia histórico-cultural. A 

relação entre a evolução biológica e a história social é tratada de forma bastante 

clara e explícita, por exemplo, por Alexei Nikoláevich Leontiev (1903-1979), em 

seu livro O Desenvolvimento do Psiquismo (LEONTIEV, 1978). A diferenciação 

entre o homem e os outros animais é algo analisado com bastante clareza pelo 

marxismo, sendo resultante do trabalho, como atividade especificamente humana. 

Rara Marx e Engels nunca houve dificuldade em conciliar sua concepção de história 

social com o reconhecimento da teoria da evolução das espécies, talvez, para Van 

der Veer, assim como para muitos intelectuais da atualidade, o reconhecimento da 

diferença entre o homem como ser sócio-histórico e o restante dos seres vivos 

implicaria a legitimação da destruição ambiental e o não-reconhecimento dos limites 

do ser humano. Ora, a origem da destruição ambiental está, ao contrário, no fato de a 

sociedade capitalista tratar a realidade social do mercado como algo natural e como 



possuidora de uma espécie de tendência natural ao equilíbrio. Os homens só poderão 

manter uma relação não-predatória com a natureza quando forem senhores efetivos 

da realidade social. 

Mas o livro de Van der Veer & Valsiner não é um caso isolado de distorção 

do pensamento vigotskiano. Vejamos o que diz Harry Daniels em um texto da 

coletânea por ele organizada, sobre as atuais concepções educacionais apoiadas na 

teoria de Vigotski: 

A questão da natureza da “verdadeira” teoria do conhecimento e da teoria de 

pedagogia inerente a uma abordagem neovigotskiana verdadeiramente tardia do final 

do século XX é também fonte de controvérsia. Duas dimensões importantes da 

diferença no conjunto de práticas que reivindicam uma base vigotskiana dizem 

respeito ao controle sobre o comportamento dos alunos e ao controle sobre a criação 

do conhecimento nas práticas pedagógicas. Consideremos, por exemplo, o caso da 

pedagogia em que o professor define a seqüência, o ritmo e os critérios de avaliação. 

Nesse caso, um argumento “vigotskiano” poderia ser usado para sustentar uma visão 

histórica e cultural do conhecimento. O professor tem a responsabilidade de 

transmitir à criança o legado cultural e histórico de uma sociedade. Por outro lado, 

consideremos o argumento “vigotskiano” de que o conhecimento é social e criado na 

interação.  

O professor tem, então, a responsabilidade de organizar formas adequadas de 

atividades educacionais, nas quais o conhecimento será criado e, subseqüentemente, 

assimilado pelo indivíduo. A ênfase na transmissão daquilo que é proveniente da 

cultura e da história pode subverter o que é visto por muitos como a condição básica 

para diálogos instrucionais responsivos [...]. De modo inverso, a ênfase na 

interpretação e interação inter-pessoais, como cenário para facilitação de processos 

de desenvolvimento, pode livrar muitas pedagogias “vigotskianas” ocidentais de 

injúrias [...]. Epistemologias e pedagogias diferentes surgem da mesma base teórica 

[DANIELS, 1994, pp. 25-26]. 

Teremos oportunidade, ao longo deste trabalho, de analisar criticamente a 

interpretação de que o caráter social do processo de conhecimento em Vigotski se 

traduza, no plano pedagógico, pela mera valorização das interações inter-pessoais, 

em especial pelas interações entre pares, como vem sendo bastante divulgado no 



meio educacional brasileiro. Não poucas vezes temos visto educadores entenderem 

que a contribuição da teoria de Vigotski seria a de trazer “a questão do social para o 

construtivismo”, complementando, dessa forma, outras teorias, como a de Piaget, 

nas quais “o social” seria secundarizado. Em primeiro lugar, não concordamos que a 

teoria de Piaget precise ser complementada no que se refere à questão das interações 

intersubjetivas, pelo simples fato de que tal questão foi sim contemplada por Piaget. 

No capítulo 6 deste livro defenderemos justamente a tese de que a psicologia 

piagetiana é sócio-interacionista e que muitos educadores e psicólogos, se 

estudassem com mais profundidade e atenção a obra do pensador suíço, talvez 

acabassem por descobrir nela aquilo que buscam em Vigotski. Em segundo lugar, 

entendemos que interpretar o social na psicologia vigotskiana como reduzido à 

interação intersubjetiva revela um total desconhecimento do que seja a concepção 

marxista do homem como ser social e do que seja a concepção vigotskiana do 

caráter sócio-histórico da formação do indivíduo humano. É importante também 

frisar que em absoluto podemos concordar com Daniels quando este admite a 

possibilidade de a teoria vigotskiana fundamentar epistemologias e pedagogias não 

só diferentes, como também opostas. A questão que está em jogo é a de se a 

psicologia de Vigotski e demais componentes da escola histórico-cultural é ou não 

compatível com a pedagogia do “aprender a aprender”, se a psicologia de Vigotski 

pode ou não ser integrada ao movimento construtivista, em termos epistemológicos, 

psicológicos e pedagógicos. Nossa resposta é categoricamente negativa. Por essa 

razão também não podemos concordar com Coll, Palácios & Marchesi (1995. p. 

336) quando estes fazem a seguinte afirmação acerca das concepções de Piaget e 

Vigotski: 

Não parece, portanto, que as duas perspectivas que consistem em destacar a 

importância da interação social ou da interação com os objetos, como fonte de 

aprendizagem e de desenvolvimento, em que pese traduzirem proposições que 

diferem em muitos aspectos — representados na Psicologia Evolutiva por Vygotsky 

e por Piaget, respectivamente —, devam ser consideradas necessariamente 

incompatíveis, nem contraditórias entre si, do ponto de vista de suas implicações 

educativas. Provavelmente, o educador que procura promover o desenvolvimento 

das crianças a seu cargo, mediante a realização de aprendizagens específicas, deve-



se mover, simultaneamente, em dois planos: o da construção de significados 

compartilhados, através da interação social conjunta sobre o conteúdo da 

aprendizagem, e o da construção de significados por meio da interação direta das 

crianças com tal conteúdo. Em ambos os planos, seja envolvendo-se diretamente na 

interação, seja organizando materiais e atividades, seu papel é decisivo e sua 

influência, determinante. 

Aliás, não concordamos com César Coll (1994, pp. 116-134) quando este 

define, como “marco psicológico para o currículo escolar”, um conjunto edético 

(apesar de o autor dizer que pretende evitar o ecletismo) e pragmático de princípios 

psico-pedagógicos, mesclando conceitos das teorias de Piaget, Vigotski e Ausubel, 

entre outros. Como um desses princípios. César Coll define o “aprender a aprender” 

como o objetivo mais ambicioso, mas irrenunciável, da educação escolar (idem, p. 

129). Voltaremos ao tema do construtivismo de César Coll quando, no primeiro 

capítulo deste livro, analisarmos a revitalização do lema “aprender a aprender” nos 

Parâmetros Curriculares Nacionais (PCN) cuja elaboração contou, como é sabido, 

com a assessoria daquele pesquisador espanhol. Procuraremos então evidenciar que 

o universo ideológico no qual estão inseridas as proposições pedagógicas presentes 

nos PCN é o universo neoliberal e pós-moderno. 

Ainda que façamos referências, neste livro, às apropriações neoliberais e às 

apropriações pós-modernas da teoria vigotskiana, não pretendemos estabelecer uma 

demarcação que separaria de forma nítida umas das outras, pelo simples fato de que 

as vemos como integrantes de um mesmo universo ideológico produzido pela 

sociedade capitalista contemporânea e necessário à reprodução da mesma no plano 

das consciências. Um exemplo da impossibilidade de estabelecer uma nítida 

separação entre essas duas linhas de interpretação da teoria vigotskiana (a pós-

moderna e a neo-liberal) é o feto de ambas acabarem resultando, explicitamente ou 

não, na aproximação da teoria vigotskiana às idéias próprias ao ideário 

construtivista. Assim, mesmo autores que afirmam não concordar com a 

aproximação entre as teorias de Piaget e Vigotski, ao interpretarem a teoria deste 

último no quadro do relativismo epistemológico e cultural das concepções pós-

modernas, acabam por operar uma aproximação entre as implicações educacionais 

das teorias de Vigotski e de Piaget. Essa aproximação torna-se possível, quando a 



questão da mediação dos signos e a da mediação da cultura na formação do 

indivíduo são traduzidas, por intérpretes de Vigotski, em defesa de uma espécie de 

teoria semiótica que tudo relativizaria no processo de conhecimento, transformando 

tudo na construção de discursos e na negociação de significados produzidos com 

base em culturas de grupos específicos. Por estranho que possa parecer à primeira 

vista, esse tipo de relativismo a que vários intérpretes transformam a psicologia 

histórico-cultural de Vigotski aproxima-se, segundo nosso entendimento, da 

epistemologia piagetiana. Fazemos tal afirmação em decorrência de terem os estudos 

que até aqui realizamos de trabalhos elaborados por Piaget levando-nos a uma 

hipótese que deveremos submeter posteriormente ao crivo de estudos mais extensos 

e aprofundados da obra do epistemólogo suíço: a hipótese de que a epistemologia 

piagetiana seria toda ela perpassada por uma ambigüidade entre, por um lado, uma 

tendência a um cientificismo positivista (NOTA DE RODAPÉ: 6. Veja-se, por 

exemplo, a oposição que Piaget estabelece entre a filosofia e a ciência em seu livro 

Sabedoria e Ilusões da Filosofia (Piaget, 1933b) e a oposição que ele estabelece 

entre a ciência e a ideologia na coletânea Estudos Sociológicos (Piaget, 1973, pp. 

79-80), concepções estas decorrentes de leituras superficiais da questão, em Vigotski 

do papel da cultura na formação do psiquismo humano;) e, por outro, uma tendência 

a um relativismo subjetivista (NOTA DE RODAPÉ: 7. Veja-se, por exemplo, no 

livro biologia e Conhecimento (PIAGET, 1969, p. 332), quando Piaget procura 

responder à questão de como é possível a verdade, o conhecimento, recorrendo à 

afirmação de que o conhecimento é construção, por analogia ao processo de 

evolução dos seres vivos. Nesse sentido, o decisivo deixa de ser a questão de se um 

conhecimento é mais verdadeiro do que outro, mas sim a de se um conhecimento é 

mais desenvolvido, mais evoluído do que outro. A própria superação do 

egocentrismo cognitivo em Piaget não implica necessariamente a noção de 

abandono de um conhecimento menos verdadeiro e sua superação por um 

conhecimento que corresponda mais à realidade, mas sim a noção de que os 

indivíduos tornem-se capazes de coordenar os vários pontos de vista. Em um texto 

de 1932, Piaget (1998, p. 103) Justificou a defesa da necessidade de 

desenvolvimento da reciprocidade nas relações entre os indivíduos, como forma de 

conciliação entre a necessidade de objetividade (que implica a universalidade) e o 



caráter particular do conhecimento de cada indivíduo, grupo ou nação: “[...] não 

pretendo que abandonemos nossos pontos de vista pessoais. Creio que cada um deve 

manter sua perspectiva particular, pois ela é, em última instância, o único laço que 

existe com o real. O que há por fazer, mas é exatamente isso que é difícil, é 

compreender que o ponto de vista próprio não é o único possível”. Esta segunda 

tendência seria decorrente da própria concepção piagetiana do conhecimento como 

adaptação à realidade, adaptação realizada por meio da coordenação das ações com 

os objetos e da construção das estruturas mentais como interiorização dessas ações.  

Essa concepção piagetiana do conhecimento e do pensamento como 

resultantes do processo adaptativo mantém-se basicamente a mesma ao longo de 

toda a obra do epistemólogo suíço. Assim, em 1965, Piaget caracteriza da seguinte 

forma a inteligência:  

As funções essenciais da inteligência consistem em compreender e inventar, 

em outras palavras, construir estruturas estruturando o real. E, de fato, é cada vez 

mais patente que estas duas funções são indissolúveis e que, para compreender um 

fenômeno ou um acontecimento, é preciso reconstruir as transformações de que eles 

são resultantes, e ainda que, para reconstituí-las, faz-se mister primeiramente 

elaborar uma estrutura de transformação, o que supõe uma parte de invenção ou de 

reinvenção. Pois se os artigos teóricos da inteligência (empirismo, associacionista 

etc.) punham em evidência a compreensão [...] e consideravam a invenção uma 

simples descoberta da realidade já existente, as mais recentes teorias, cada vez mais 

controladas pelos fatos, subordinam, inversamente, a compreensão à invenção, 

considerando a última a expressão de um organismo contínuo de estruturas de 

conjunto. [...] em todos os níveis a inteligência é uma assimilação de dados às 

estruturas de transformações, das estruturas das ações elementares às estruturas 

operatórias superiores, e que essas estruturas consistem em organizar o real em ato 

ou em pensamento — e não apenas em, simplesmente, copiá-las [PIAGET, 1970, 

pp. 36-38]. 

No capítulo 2 deste livro, ao analisarmos as aproximações entre o 

construtivismo e o pós-modernismo, particularmente ao analisarmos a interpretação 

da epistemologia piagetiana defendida por Ernest von Glasersfeld, voltaremos a essa 

questão da existência, na teoria de Jean Piaget, de uma tendência ao relativismo 



subjetivista. Por enquanto apenas assinalamos que essa tendência torna possível a 

aproximação entre leituras pós-modernas da obra vigotskiana e o construtivismo 

piagetiano. 

Mas, assim como acima apresentamos a hipótese de existir uma ambigüidade 

na epistemologia piagetiana, que oscilaria entre um cientificismo positivista e um 

relativismo subjetivista pós-moderno. há quem considere existir na obra vigotskiana 

uma ambigüidade que tomaria possíveis leituras pós-modernas dessa obra: 

A perspectiva vigotskiana, com um empurrãozinho, também pode ser 

relacionada a posições pós-modernas. A ambigüidade que pode ser lida na posição 

ideológica de Vigotski (e de Bakhtin) permite recontextualizações de acordo com 

uma variedade de relevâncias contemporâneas [Basil Bernstein in DANIELS, 1994, 

p. 21]. 

 Não concordamos com Basil Bernstein quando este afirma existir uma 

ambigüidade ideológica em Vigotski. Mostraremos, por exemplo, no capítulo 5 

deste livro, que Vigotski combatia de forma segura, explícita, sem hesitações, os 

elementos idealistas existentes nos trabalhos do jovem Piaget. Parecem-nos, isto 

sim, ambíguas as palavras de Bernstein, quando este deixa no ar quais seriam o 

tamanho e a direção do “empurrãozinho” para relacionar o pensamento vigotskiano 

com abordagens pós-modernas. Mas, discordâncias à parte, o fato é que existem 

apropriações pós-modernas do pensamento de Vigotski e entendemos que podem ser 

caracterizados como tais até mesmo trabalhos de autores que se apresentam como 

marxistas ou neomarxistas. Nossa interpretação é a de que podem ser consideradas 

apropriações pós-modernas da teoria vigotskiana aquelas que procuram na obra 

desse autor apoio para: 

1. a defesa da centralidade das interações discursivas (a linguagem) na 

constituição do ser social, por oposição à concepção marxista, para a qual o trabalho 

é o princípio fundante do ser social; 

2. a defesa de concepções multiculturalistas por oposição ao princípio da 

existência de uma cultura de valor universal a ser transmitida pela escola, 

3. a defesa de uma abordagem epistemológica centrada no singular e no 

cotidiano, por oposição à categoria de totalidade que é erroneamente identificada 

como expressão de concepções totalitárias e tributárias de abordagens 



sociologizantes incapazes de dar conta da individualidade de cada aluno e de cada 

professor; 

4. a defesa da intenção lingüística como um processo social e democrático de 

construção coletiva do saber através da “negociação” de significados culturais por 

oposição a concepções pedagógicas que defendem o princípio de que cabe ao 

professor e à escola a transmissão de conhecimento; 

5. a defesa da interação entre alunos (entre pares) como uma interação mais 

democrática do que uma relação “vertical”, hierarquizada, entre professor e aluno, 

relação essa que seria, no plano pedagógico, uma reprodução do poder capilar que 

permearia toda a sociedade;  

6. a defesa da necessidade de os estudos e pesquisas educacionais romperem 

com paradigmas “já superados” de racionalidade cientifica e superarem as distinções 

entre ciência e arte, através de uma pseudo-estetização da análise das questões 

relativas à educação, pretensamente apoiada no livro Psicologia da Arte 

(VIGOTSKI, 1972 e 1999). 

Essas várias formas de “pós-modernização” de Vigotski não aparecem 

necessariamente de maneira pura, podendo se misturar e também não sendo 

necessário que todas apareçam e tenham a mesma intensidade em cada intérprete 

pós-moderno e Vigotski no campo da educação. Temos consciência do quão 

polêmica é nossa afirmação de que boa parte dos intérpretes ocidentais (incluindo-se 

os brasileiros) de Vigotski situa-se no interior do ideário pós-moderno. Entretanto, 

parecem-nos bastante evidentes os elementos que estão presentes no trabalho desses 

autores e que nos levam a tal afirmação: 

1. aceitação tácita, sem justificativas consistentes, da existência de uma crise 

dos paradigmas clássicos neste final de milênio;  

2. aceitação também tácita de que uma atitude desejável da parte dos 

intelectuais é a de que valorizem a emergência e/ou recuperação de outras formas de 

conhecimento e de pensamento, além da ciência e do pensamento racional, posto 

que estes teriam já se mostrado incapazes de traduzir a complexidade e a 

imprevisibilidade dos processos naturais e sociais; 

3. a secundarização ou até mesmo eliminação da categoria trabalho como 

fundamento ontológico da esfera do ser social e a elevação da interação lingüística 



ao status de fenômeno fundante da vida social e da individualidade; 

4. a caracterização da esfera social como uma esfera essencialmente 

simbólica; 

5. a identificação explícita ou implícita entre as categorias “realidade”, 

“cotidiano” e “particular”, isto é, o real seria o particular e o cotidiano; 

6. a defesa da necessidade de “resgate” da dimensão lúdica do processo de 

conhecimento por meio da incorporação às esferas “do cognitivo” e “do social”, da 

esfera “do desejo”. 

Já assinalamos que as leituras neoliberais e pós-modernas da obra de 

Vigotski acabam por confluir, de uma forma ou de outra, para os ideários 

pedagógicos afinados com o lema “aprender a aprender”. Esse fenômeno, insistimos, 

não é restrito à educação brasileira. Trata-se de um fenômeno inserido na lógica do 

capitalismo “globalizado”. A centralidade do lema “aprender a aprender” no 

pensamento pedagógico contemporâneo pode ser constatada no texto do documento 

intitulado “Relatório para a UNESCO da Comissão Internacional sobre Educação 

para o século XXI”, também conhecido como Relatório Jacques Delors (1998). 

Voltaremos, no primeiro capítulo deste livro, à questão da importância do lema 

“aprender a aprender” nesse documento. 

Ao definirmos, como o problema central a ser abordado neste trabalho, a 

incorporação da teoria de Vigotski e sua escola psicológica, a ideários pedagógicos 

que acabam por apoiar, explicitamente ou não, o lema “aprender a aprender”, 

pretendemos estar contribuindo para um aprofundamento no estudo dos mecanismos 

de manutenção da hegemonia da concepção liberal-burguesa de homem, de 

sociedade e de educação. Nesse sentido, não é objetivo deste trabalho apresentar de 

forma detalhada e aprofundada a leitura que até agora fizemos de parte dos trabalhos 

de Vigotski e dos demais integrantes da psicologia histórico-cultural. Não 

poderemos deixar de explicitar em vários momentos aspectos fundamentais dessa 

leitura, mas sempre com o objetivo de esclarecer o quanto de distorção 

consideramos existir nas leituras que difundem o pensamento de Vigotski como um 

adepto do “aprender a aprender”. 

Uma das hipóteses centrais que utilizaremos ao longo de nossa análise é a de 

que a incorporação da teoria de Vigotski ao discurso pedagógico defensor do lema 



“aprender a aprender” alimenta-se da predominância de concepções naturalizantes 

do ser humano no campo da psicologia educacional. Mesmo quando estudos no 

campo da psicologia educacional afirmam levar em conta o fato de os indivíduos 

viverem em sociedade, isto é, mesmo quando esses estudos reconhecem que o 

desenvolvimento individual não pode ser analisado fora da vida social, isso não 

caracteriza a ausência, nesses estudos, da abordagem naturalizante, pois a mesma 

pode estar presente na maneira pela qual são analisadas as relações entre indivíduo e 

sociedade.  

Em outras palavras, o reconhecimento da existência do social no 

desenvolvimento psicológico individual pode fazer parte de um modelo 

naturalizante do social e das relações entre indivíduo e sociedade. Por meio da 

análise crítica que aqui apresentaremos, pretendemos mostrar que a força das 

concepções naturalizantes do ser humano e do indivíduo é tão grande no terreno da 

psicologia da educação que tende a neutralizar os esforços na direção de constituir-

se uma abordagem historicizadora e crítica. As tentativas de articulação do 

pensamento de Vigotski aos ideários pós-modernos e neoliberais em educação são 

apenas uma parte desse processo de luta ideológica.  

Ao caracterizarmos como ideológicas as apropriações neoliberais e pós-

modernas da teoria vigotskiana não estamos, entretanto, postulando a necessidade ou 

a possibilidade de uma apropriação não-ideológica da obra desse ou de qualquer 

outro autor. Não existe uma leitura que esteja situada acima das lutas ideológicas da 

sociedade capitalista e não concordamos com a idéia de que seja possível separar e 

opor ideologia e ciência. A ciência também implica um posicionamento perante as 

lutas ideológicas e concordamos com Dermeval Saviani quando este distingue 

neutralidade de objetividade e defende que o caráter interessado, isto é, o caráter de 

não-neutralidade do conhecimento só se torna um obstáculo à objetividade quando a 

ideologia que permeia tal conhecimento não tiver interesse na verdade: 

Importa, pois, compreender que a questão da neutralidade (ou não 

neutralidade) é uma questão ideológica, isto é, diz respeito ao caráter interessado ou 

não do conhecimento, enquanto que a objetividade (ou não objetividade) é uma 

questão gnosiológica, isto é, diz respeito à correspondência ou não do conhecimento 

com a realidade à qual se refere. Por aí se pode perceber que não existe 



conhecimento desinteressado; portanto, a neutralidade é impossível. Entretanto, o 

caráter sempre interessado do conhecimento não significa a impossibilidade de 

objetividade. Com efeito, se existem interesses que se opõem à objetividade do 

conhecimento, há interesses que não só não se opõem como exigem essa 

objetividade [SAVIANI, 1997b, p. 67]. 

Essa é a grande diferença entre, por um lado, o caráter necessariamente 

ideológico das concepções neoliberais e pós-modernas, como expressões dos 

interesses dominantes no capitalismo contemporâneo e, por outro lado, o caráter 

também necessariamente ideológico da crítica marxista a esse mesmo capitalismo: a 

ideologia das classes dominantes, mesmo quando se apresenta como um 

conhecimento objetivo, neutro, não-ideológico, científico, está comprometida com a 

mistificação da realidade, com a não objetividade do conhecimento, com o 

escamoteamento da verdade. Nas palavras do filósofo húngaro István Mészáros: 

O poder da ideologia dominante é indubitavelmente imenso, mas isso não 

ocorre simplesmente em função da força material esmagadora e do correspondente 

arsenal político-cultural à disposição das classes dominantes. Tal poder ideológico 

só pode prevalecer graças à vantagem da mistificação, por meio da qual as pessoas 

que sofrem as conseqüências da ordem estabelecida podem ser induzidas a endossar 

“consensualmente”, valores e políticas práticas que são de fato absolutamente 

contrárias a seus interesses vitais. Nesse aspecto, como em vários outros, a situação 

das ideologias em disputa decididamente não é simétrica. As ideologias críticas que 

tentam negar a ordem estabelecida não podem mistificar seus adversários pela 

simples razão de que não têm nada a oferecer — por meio de suborno e de 

recompensas pela acomodação — àqueles que já estão bem estabelecidos em suas 

posições de comando, conscientes de seus interesses imediatos tangíveis. Por isso, o 

poder da mistificação sobre o adversário é um privilégio da ideologia dominante, e 

só dela [MÉSZÁROS, 1996, pp. 523-524]. 

A questão central deste livro não deve, insistimos, ser interpretada como a 

defesa de uma leitura neutra da obra de Vigotski, mas sim de uma leitura que, 

sabendo-se ideológica, explicita claramente seu posicionamento marxista e, 

portanto, contrário a todas as formas de mistificação que servem à manutenção da 

ordem social capitalista. Para concluirmos estas considerações iniciais, 



apresentamos um esclarecimento sobre o estilo de redação que adotamos neste 

trabalho. Mesmo correndo o risco de tomar deselegante nossa redação, optamos por 

apresentar ao leitor todas as citações que julgamos esclarecedoras do pensamento 

dos autores por nós mencionados ao longo deste livro e, além disso, optamos por 

não limitar a extensão da citação quando fosse necessária uma citação longa para 

preservar a integridade do pensamento do seu autor Essa forma de proceder decorre 

de uma concepção que temos de nossa relação com o leitor, isto é, entendemos que 

temos para com o leitor o dever de possibilitar e incentivar o contato direto com os 

autores aos quais nos referimos ao longo deste trabalho. Por exemplo, em vez de 

apresentarmos nossas interpretações sobre o pensamento de Marx e remetermos 

genericamente o leitor a uma lista de obras desse autor, preferimos apresentar 

passagens que nos parecem esclarecedoras do pensamento marxiano. Dessa forma o 

leitor pode tomar a iniciativa de ir às obras citadas e formular sua própria 

interpretação acerca do autor comentado. Não queremos que nosso trabalho 

substitua a leitura de suas fontes nem pretendemos adotar um mecanismo de poder 

(infelizmente bastante freqüente no meio acadêmico) que consiste em omitir as 

referências precisas sobre essas fontes, Foi também com esse espírito que, em certos 

momentos neste livro, adotamos a atitude professoral (essa expressão tem para nós 

um conteúdo inteiramente positivo e, portanto, contrário ao uso mais comum que é o 

de atribuir-lhe um sentido pejorativo) de recomendar o estudo de certas obras para o 

leitor que estiver interessado em determinados temas específicos. Isso não significa 

que não possam existir outras obras talvez até melhores sobre determinado tema, 

mas apenas que não omitimos a menção às obras com as quais tivemos contato. 

 



CAPÍTULO UM 
 

O LEMA “APRENDER A APRENDER”: NOS IDEÁRIOS EDUCACIONAIS 

CONTEMPORÂNEOS 

 

Há um forte movimento internacional de revigoramento das concepções 

educacionais calcadas no lema “aprender a aprender”. Usamos o termo 

revigoramento e não retomada, por entendermos que falar em retomada desse lema 

talvez deixasse a desejar em termos de fidelidade à história da educação neste 

século. Isto porque a rigor o “aprender a aprender” nunca deixou de estar presente 

no ideário dos educadores, como um lema carregado de um julgamento de valor 

totalmente positivo, a despeito das análises críticas dirigidas ao ideário escolanovista 

nas décadas de 1970 e 1980 por autores como Bogdan Suchodoiski (1984). George 

Snyders (1974), Dermeval Saviani (1989) e outros. Não nos propomos a analisar, 

neste trabalho, as possíveis razões pelas quais a presença hegemônica desse lema no 

ideário pedagógico resistiu às mencionadas críticas. Para o que nos propomos aqui, 

basta constatar a existência desse fenômeno, deixando para outros trabalhos que 

venham a ser desenvolvidos por nós ou por outros pesquisadores, o estudo detalhado 

de como e por que tal fenômeno teria ocorrido. Nossa constatação é a de que o 

“aprender a aprender”, entendido como emblema dos ideais pedagógicos 

escolanovistas, manteve-se presente e forte no ideário pedagógico 

independentemente da existência ou não de menções explícitas ao movimento 

escolanovista e aos autores que foram as principais referências desse movimento. 

Uma das formas mais importantes, ainda que não a única, de revigoramento 

do “aprender a aprender” nas duas últimas décadas foi a maciça difusão da 

epistemologia e da psicologia genéticas de Jean Piaget como referencial para a 

educação, por meio do movimento construtivista que, no Brasil, tornou-se um 

grande modismo a partir da década de 1980, defendendo princípios pedagógicos 

muito próximos aos do movimento escolanovista. Mas o construtivismo não deve 

ser visto como um fenômeno isolado ou desvinculado do contexto mundial das duas 

últimas décadas. Tal movimento ganha força justamente no interior do aguçamento 

do processo de mundialização do capital e de difusão, na América Latina, do modelo 



econômico, político e ideológico neoliberal e também de seus correspondentes no 

plano teórico, o pós-modernismo e o pós-estruturalismo. É nesse quadro de luta 

intensa do capitalismo por sua perpetuação, que o lema “aprender a aprender” é 

apresentado como a palavra de ordem que caracterizaria uma educação democrática. 

E esse canto de sereia tem seduzido grande parcela dos intelectuais ligados à área 

educacional. 

Em nossa tese de doutorado em educação, defendida em 1992 na UNICAMP 

e publicada como livro no ano seguinte (DUARTE, 1993), apontamos que um dos 

obstáculos ao avanço da construção de pedagogias críticas no Brasil seria a 

existência de um hiato entre, por um lado, as contribuições que o pensamento 

pedagógico crítico havia produzido em áreas como a Filosofia da Educação, a 

História da Educação, a Sociologia da Educação e, por outro lado, a construção de 

propostas pedagógicas (idem, p. 9). Também naquela tese afirmamos que correntes 

pedagógicas não fundamentadas na concepção histórico-social de ser humano, como 

o construtivismo, vinham ganhando terreno no meio educacional brasileiro 

aproveitando-se justamente da existência desse hiato. Apoiados na constatação da 

existência desse problema, defendemos então a necessidade da urgente elaboração 

de um corpo teórico mediador entre o âmbito dos fundamentos filosóficos, históricos 

e sociológicos da educação e o âmbito dos estudos sobre o “que-fazer” da prática 

educativa. Entendíamos que o problema não consistia em ausência de articulação 

entre teoria e prática, mas na existência de lacunas na teoria gerando a necessidade 

de realização de estudos em campos teóricos que ainda estavam por ser explorados. 

Quanto mais tardasse a realização de estudos nesses campos, mais avançariam 

concepções pedagógicas similares ao construtivismo. Um desses campos de estudo 

reside nas questões relativas à individualidade e à formação do indivíduo. Para 

combater as concepções liberal-burguesas no campo educacional, é preciso enfrentar 

a questão da individualidade numa perspectiva marxista. Por essa razão nossa tese 

de doutorado focalizou algumas categorias basilares para o que temos chamado uma 

“teoria histórico-social da formação do indivíduo”: 

A pedagogia histórico-crítica não pode deixar de elaborar sua concepção 

sobre a formação da individualidade humana como parte constitutiva de seu corpo 

teórico, isto é, não pode deixar de explicitar de forma coerente e sistemática em que 



consiste conceber o indivíduo enquanto “síntese de inúmeras relações sociais” pois, 

do contrário, não se obterá êxito na luta pela superação de dicotomias (entre social e 

individual, histórico e psicológico, objetivo e subjetivo, singular e universal) que 

estão arraigadas no senso comum pedagógico e que acabam atuando como um filtro 

que distorce a própria recepção dos fundamentos e das principais teses defendidas 

por essa pedagogia [DUARTE, 1993, p. 14]. 

Naquele trabalho também formulamos nossa primeira critica às tentativas de 

aproximação entre Piaget e Vigotski, tentativas essas realizadas por meio do artifício 

ideológico de caracterização da psicologia vigotskiana como interacionista, ou seja, 

de leitura dessa psicologia por intermédio do modelo de interação entre organismo e 

meio: 

Um dos grandes objetivos de Vigotski foi justamente o de superar o modelo 

biológico de desenvolvimento humano, e construir uma psicologia fundada na 

concepção marxista, portanto histórico-social do homem. Na psicologia marxista de 

Vigotski e seus seguidores está explícita a concepção de que a ontogênese humana 

não pode ser explicada através da relação biológica entre organismo e meio. A 

questão que não pode ser esquecida é a de que o modelo biológico de interação entre 

organismo e meio implica as noções de adaptação e equilíbrio na relação do 

organismo com o meio ambiente (sem o que o organismo não sobrevive). O modelo 

de interação entre organismo e meio não possibilita a compreensão da relação 

histórico-social entre objetivação e apropriação, que caracteriza a especificidade do 

desenvolvimento humano. [...] Entendo, portanto, que a categoria de interação entre 

organismo e meio ambiente, ao esconder aspectos fundamentais da especificidade do 

desenvolvimento do indivíduo frente à ontogênese animal, tem servido como 

categoria escamoteadora de divergências fundamentais entre a concepção histórico-

social do ser humano e concepções psicológicas e pedagógicas de cunho 

naturalizante [DUARTE. 1993, pp. 107-108 e l 10]. 

Ao mesmo tempo em que procurávamos contribuir para o avanço da 

pedagogia histórico-crítica, por meio da análise da formação do indivíduo numa 

perspectiva marxista, que fizesse frente às proposições psicológicas e pedagógicas 

de cunho liberal-burguês, procurávamos apontar para a existência de leituras 

equivocadas da psicologia vigotskiana, que acabavam por fazer desta apenas uma 



vertente do construtivismo. 

Para não entrar em muitos detalhes do percurso percorrido por nossos estudos 

e pesquisas na direção de uma crítica ao construtivismo e às pedagogias centradas no 

“aprender a aprender”, articulada a uma crítica às leituras escolanovistas e 

construtivistas da psicologia vigotskiana, passaremos diretamente de nossa tese de 

doutorado para as cinco hipóteses que, em momento posterior, apresentamos como 

“hipóteses para uma leitura pedagógica da psicologia histórico-cultural” (DUARTE, 

1996, pp. 75-106): 

* Primeira hipótese: para se compreender o pensamento de Vigotski e sua 

escola é indispensável o estudo dos fundamentos marxistas dessa escola psicológica; 

* Segunda hipótese: a obra de Vigotski precisa ser estudada como parte de 

um todo maior, aquele formado pelo conjunto dos trabalhos elaborados pela 

psicologia histórico-cultural; 

* Terceira hipótese: a escola de Vigotski não é interacionista nem 

construtivista; 

* Quarta hipótese: é necessária uma relação consciente para com o ideário 

pedagógico que esteja mediatizando a leitura que os educadores brasileiros vêm 

fazendo dos trabalhos da escola de Vigotski; 

* Quinta hipótese: uma leitura pedagógica escolanovista dos trabalhos da 

escola de Vigotski se contrapõe aos princípios pedagógicos contidos nessa escola 

psicológica. 

Mesmo sem entrarmos nos detalhes da argumentação que apresentamos, 

naquele momento, em favor de cada uma dessas hipóteses, é fácil perceber que 

aquele estudo já continha os embriões da análise que nos propomos a desenvolver no 

presente livro. 

Em 1996 apresentamos em Florianópolis, no VIII ENDIPE (Encontro 

Nacional de Didática e Prática de Ensino), um texto que veio a ser publicado, numa 

versão ampliada, dois anos depois, na revista Cadernos CEDES (DUARTE, 1998a). 

Nesse texto partimos da análise do conceito de trabalho educativo tal como ele foi 

formulado em 1984 por Dermeval Saviani (NOTA DE RODAPÉ: l. Ver SAVIANI, 

1997b, p. 17.) e afirmamos que: 

Essa breve análise do conceito de trabalho educativo por nós adotado 



evidencia que esse conceito implica um posicionamento afirmativo sobre o ato de 

ensinar, isto é, trata-se de construir uma concepção pedagógica que contenha em seu 

cerne esse posicionamento afirmativo e que, consequentemente, se posicione 

polemicamente em relação às concepções negativas sobre o ato de ensinar 

[DUARTE. 1998a, p. 89]. 

Considerando, nesse artigo, o escolanovismo e o construtivismo como 

concepções negativas sobre o ato de ensinar, esboçamos ali uma crítica a essa 

característica dessas duas correntes e explicitamos que vínhamos trabalhando com a 

hipótese de que o construtivismo “retoma em outras roupagens muitas das idéias 

fundamentais da escola nova” (DUARTE. 1998a, p. 92). Chegamos aqui ao ponto 

que diz respeito diretamente ao tema deste capítulo, isto é. o revigoramento do lema 

“aprender a aprender” nos ideários educacionais contemporâneos e o papel do 

construtivismo nesse revigoramento. 

 

l. OS POSICIONAMENTOS VALORATIVOS CONTIDOS NO LEMA 

“APRENDER A APRENDER” 

Em vários momentos de trabalhos de autores construtivistas é possível 

constatar a existência de concepções sobre a educação escolar que endossam o lema 

“aprender a aprender”, mesmo quando esse lema não é explicitamente citado. O 

construtivista espanhol César Coll é um dos autores que explicitam essa questão e 

chega mesmo a apresentar o “aprender a aprender” como a finalidade última da 

educação numa perspectiva construtivista: 

Numa perspectiva construtivista, a finalidade última da intervenção 

pedagógica é contribuir para que o aluno desenvolva a capacidade de realizar 

aprendizagens significativas por si mesmo numa ampla gama de situações e 

circunstâncias, que o aluno “aprenda a aprender” [COLL, 1994, p. 136]. 

O próprio Piaget fez referência à importância do lema “aprender a aprender” 

na educação escolar quando, em seu livro Problemas de Psicologia Genética, ao 

analisar os fatores determinantes do desenvolvimento intelectual, assinalou a 

existência de quatro fatores: a hereditariedade que produz a maturação interna; a 

experiência física individual da criança que age com objetos; a transmissão social 

considerada por Piaget como o fator educativo, e como quarto e principal fator do 



desenvolvimento, a equilibração. Ao fazer referência a esses quatro fatores do 

desenvolvimento intelectual, Piaget procurava dar uma resposta à seguinte questão: 

“trata-se aí de um ritmo inelutável, ou existem variações possíveis sobre o efeito da 

civilização ou sobre o efeito das sociedades nas quais a criança vive?”. Para Piaget, 

o terceiro fator do desenvolvimento intelectual, o da transmissão social, não poderia 

fornecer a resposta a essa questão, pois a transmissão social, embora seja um dos 

fatores do desenvolvimento, não é suficiente para produzi-lo, [...] por essa razão 

evidente que para que uma transmissão seja possível entre o adulto e a criança ou 

entre o meio social e a criança educada, é necessário haver assimilação pela criança 

do que lhe procuram inculcar do exterior. Ora, uma assimilação é sempre 

condicionada pelas leis desse desenvolvimento parcialmente espontâneo [...] 

[PIAGET, 1983a, p. 224]. 

Seria então, na perspectiva de Piaget, o quarto fator do desenvolvimento, a 

equilibração, aquele que explicaria a possibilidade de variação no ritmo do 

desenvolvimento intelectual com a variação de contextos sociais e educativos: 

A equilibração me parece o fator fundamental desse desenvolvimento. 

Compreendemos então ao mesmo tempo a possibilidade de aceleração, e a 

impossibilidade de um aceleramento que ultrapasse certos limites. [...] Não creio que 

haja vantagens em acelerar o desenvolvimento da criança além de certos limites. 

Muita aceleração corre o risco de romper o equilíbrio. O ideal da educação não é 

aprender ao máximo, maximalizar os resultados, mas é antes de tudo aprender a 

aprender; é aprender a se desenvolver e aprender a continuar a se desenvolver depois 

da escola [PIAGET, 1983, p. 225]. 

Tanto no ideário escolanovista como no construtivista, o lema “aprender a 

aprender” sempre carrega alguns posicionamentos valorativos, os quais analisaremos 

brevemente a seguir. 

O primeiro posicionamento valorativo contido naquele lema seria o de que as 

aprendizagens que o indivíduo realiza por si mesmo, nas quais está ausente a 

transmissão, por outros indivíduos, de conhecimentos e experiências, é tida como 

mais desejável. Aprender sozinho seria algo que contribuiria para o aumento da 

autonomia do indivíduo, ao passo que aprender algo como resultado de um processo 

de transmissão por outra pessoa seria algo que não produziria a autonomia e, ao 



contrário, muitas vezes até seria um obstáculo para a mesma. Num livro publicado 

originalmente em francês em 1950 e editado em português em 1959, intitulado A 

Educação Nova, o educador Roger Cousinet apontava que o pensamento de 

Rousseau e também o de Tolstói deixaram contribuições que marcaram todo o 

movimento da Escola Nova, sendo uma dessas contribuições a [...] afirmação de que 

o elemento primordial da educação intelectual da criança é constituído por sua 

atividade pessoal. A criança não deve aprender a ciência, deve inventá-la. Cumpre 

deixá-la “tocar em tudo, manejar tudo”, usar incessantemente essa experiência que 

“se antecipa às lições”, deixá-la pensar em lugar de pensar por ela. “Como está 

incessantemente em movimento, é forçada a observar muitas coisas, a conhecer 

muitos efeitos, adquire cedo grande experiência, toma suas lições com a natureza e 

não com os homens, instrui-se tanto melhor quanto não vê em coisa alguma a 

intenção de instruí-la”. É quase a fórmula de Dewey: learning by doing. A 

aprendizagem não é nem imitação mais ou menos servil, nem repetição, nem mesmo 

exercício de imitação (como os temas do mesmo nome); é uma atividade que não 

precisa ser provocada nem mantida pelo educador, porque se exerce e se desenvolve 

naturalmente sempre que a criança julgue interessantes e úteis por si mesmos os 

objetos em que se exercita. A criança “julga, prevê, raciocina em tudo que se refere 

imediatamente a ela”. Age, explora, investiga, descobre inventa. Aí esta a verdadeira 

educação, que não tem necessidades de lições de mestres ou de livros. Basta colocar 

a criança num meio suficientemente rico, suficientemente nutritivo do ponto de vista 

intelectual, para que espontaneamente ela se mova e empregue a atividade que lhe 

permite conhecê-lo sem qualquer intervenção do educador. Observa, experimenta e, 

a um tempo, adquire, assim, conhecimentos científicos e forma em si mesma (o que 

é muito mais precioso) um espírito científico. Aprende a conhecer o mundo que a 

cerca imediatamente e não segundo um programa estabelecido pelo mestre, que 

decide tal ou qual objeto, tal ou qual fenômeno devem ser observados, mas de 

acordo com seu interesse. Interesse, observação científica, estudo do meio, tudo isso 

se encontra na pedagogia de Rosseau [Cousinet, 1959, pp. 42-43] 

De nossa parte não discordamos da afirmação de que a educação escolar deva 

desenvolver no indivíduo a capacidade e a iniciativa de buscar por si mesmo novos 

conhecimentos, a autonomia intelectual, a liberdade de pensamento e de expressão. 



Nosso ponto de discordância reside na valoração, contida no “aprender a aprender”, 

das aprendizagens que o indivíduo realiza sozinho como mais desejáveis do que 

aquelas que ele realiza por meio da transmissão de conhecimentos por outras 

pessoas. Não concordamos que o professor, ao ensinar, ao transmitir conhecimento, 

esteja cerceando o desenvolvimento da autonomia e da criatividade dos alunos. 

O segundo posicionamento valorativo ocorrido no tema “aprender a prender” 

poder ser percebido na passagem de Cousinet, acima citada. Trata-se da idéia de que 

é mais importante o aluno desenvolver um método de aquisição, elaboração, 

descoberta, construção de conhecimentos, do que aprender os conhecimentos que 

foram descobertos e elaborados por outras pessoas. É mais importante adquirir o 

método científico do que o conhecimento científico já existente. Como também pode 

ser visto pela citada passagem de Cousinet, esse segundo posicionamento valorativo 

não pode ser separado do primeiro, pois o indivíduo, nessa concepção, só poderia 

adquirir o método de investigação, só poderia “aprender a aprender” por meio de 

uma atividade autônoma. Piaget, numa conferência proferida em 1947, intitulada “O 

Desenvolvimento Moral do Adolescente em Dois Tipos de Sociedade: Sociedade 

Primitiva e Sociedade ‘Moderna’“, defendeu essa idéia ao contrapor a transmissão 

de conhecimentos existentes ao oferecimento de condições que permitam ao aluno 

construir suas próprias verdades: 

O problema da educação internacional é, portanto, essencialmente o de 

direcionar o adolescente não soluções prontas, mas para um método que lhe permita 

construí-las por conta própria. A esse respeito, existem dois princípios fundamentais 

e correlacionados dos quais toda educação inspirada pela psicologia não poderia se 

afastar:  

l) que as únicas verdades reais são aquelas construídas livremente e não 

aquelas recebidas de fora;  

2) que o bem moral é essencialmente autônomo e não poderia ser prescrito. 

Desse duplo ponto de vista, a educação internacional é solidária de toda a educação. 

Não apenas a compreensão entre os povos que se vê prejudicada pelo ensino de 

mentiras históricas ou de mentiras sociais. Também a formação humana dos 

indivíduos é prejudicada quando verdades, que poderiam descobrir sozinhos, lhes 

são impostas de fora, mesmo que sejam evidentes ou matemáticas: nós os privamos 



então de um método de pesquisa que lhes teria sido bem mais útil para a vida que o 

conhecimento correspondente! Prejudica-se igualmente essa formação humana 

dando aos adolescentes aulas de civismo e de internacionalismo, se estas aulas 

consomem o tempo que eles teriam podido ocupar descobrindo sozinhos esse 

civismo ou esse internacionalismo no exercício de uma vida social organizada 

espontaneamente. Sempre que o discurso substitui a ação efetiva, o progresso da 

consciência é retardado [PIAGET, 1998, p. 166, grifo nosso]. 

Note-se que nessa passagem escrita por Piaget aparecem com clareza os dois 

posicionamentos valorativos que acima afirmamos estarem contidos no lema 

“aprender a aprender”: o princípio de que aquilo que o indivíduo aprende por si 

mesmo é superior, em termos educativos e sociais, àquilo que ele aprende através da 

transmissão por outras pessoas e o princípio de que o método de construção do 

conhecimento é mais importante do que o conhecimento já produzido socialmente. 

O construtivista espanhol Juan Delval, em seu livro intitulado Crescer e 

Pensar: a Construção do Conhecimento na Escola, editado em português em 1998, 

também defende de forma explícita que a escola deve preocupar-se menos com o 

conhecimento científico já existente e voltar-se principalmente para a formação na 

criança de uma atitude científica perante os fenômenos naturais e sociais, com a 

ressalva feita por esse autor de que a formação dessa atitude não deve ser 

confundida com o que seriam equivocadas tentativas de se ensinar o método 

científico; [...] o pensamento científico deve ocupar um papel central no trabalho 

escolar. Mas o pensamento científico é, principalmente, um método, uma atitude, 

uma forma de abordar os problemas e não uma série de idéias, de conteúdos ou de 

resultados aos quais os homens chegaram ao longo da sua história. Não devemos 

perder de vista que o nosso objetivo é o de ensinar a pensar livremente, 

criativamente, para dar origem a indivíduos melhores, mais livres e, na medida do 

possível, mais felizes. Por isso, não tem nenhuma utilidade, se o que queremos é 

contribuir para o aprimoramento do homem, que as crianças aprendam muita física 

ou muita história. O importante é que sejam capazes de refletir sobre o universo 

físico e sobre o universo social. O que precisam aprender é essa atitude diante das 

coisas e essa atitude somente será alcançada com a prática, exercitando em sala de 

aula o pensamento rigoroso e criativo diante de problemas novos. Poderíamos dizer 



que o que é preciso aprender é a compreender a natureza da atividade científica, que 

é, acima de tudo, uma forma de tratar as coisas, de interrogar a realidade, de duvidar 

das explicações geralmente admitidas e de examinar as conseqüências das nossas 

conjecturas. Em última análise, é a busca permanente do porquê das coisas e a 

reconstrução de um sistema que permita organizar o mundo [DELVAL, 1998a, p. 

160]. 

Nosso questionamento em relação a essa idéia é o de que ela também apoia-

se em dicotomias, neste caso, as dicotomias entre conteúdo e forma e entre processo 

e produto. No limite essa idéia acaba por esvaziar o processo educativo, 

descaracterizando-o totalmente. Cabe aqui lembrar a seguinte afirmação de Saviani 

sobre a Escola Nova: 

Veja-se o paradoxo em que desemboca a escola nova; a contradição interna 

que atravessa de porta a porta sua proposta pedagógica; de tanto endeusar o 

processo, de tanto valorizá-lo em si e por si, acabou por transformá-lo em algo 

místico, uma entidade metafísica, uma abstração esvaziada de conteúdo e sentido 

[SVIANE, 1989, pp. 86-87]. 

O mencionado posicionamento valorativo contido no lema “aprender a 

aprender”, que consiste em supervalorizar o método de conhecimento em detrimento 

do conhecimento como produto, articula-se também à idéia de que uma educação 

democrática não pode privilegiar uma determinada concepção ideológica, política 

etc. Uma educação democrática seria uma educação relativista. Piaget expressou 

claramente esse ponto de vista: 

Certamente não nos cabe prescrever à criança um ideal novo: não sabemos 

como será a sociedade de amanhã. Não cabe a nós inculcar na criança um ideal 

político, um ideal econômico, um ideal social demasiado preciso. O que devemos 

lhe fornecer é simplesmente um método, um instrumento psicológico fundado na 

reciprocidade e na cooperação [PIAGET, 1998, p. III]. 

No campo da educação moral Piaget também defendia essa concepção, 

defendendo uma educação moral na qual o mais importante seriam os procedimentos 

do que o conteúdo, pois a educação moral não deveria preocupar-se em transmitir 

valores morais ao indivíduo mas sim em oferecer condições para que esse indivíduo 

desenvolva a autonomia moral: 



Por último podemos considerar, por uma legítima abstração, que o fim da 

educação moral é constituir personalidades autônomas aptas à cooperação; se 

desejarmos, ao contrário, fazer da criança um ser submisso, durante toda a sua 

existência, à coação exterior, qualquer que ela seja, será suficiente fazer o contrário 

do que diremos a seguir. Não nos cabe discutir aqui os fins da educação moral, mas 

somente classificá-los, para saber a que resultados conduzem os diferentes 

procedimentos pedagógicos que agora vamos estudar. Pela mesma razão, não temos 

de nos posicionar entre uma moral religiosa e uma moral laica: tanto numa como na 

outra encontram-se traços pertencentes à moral do respeito unilateral e outros 

pertencentes à moral da cooperação. Só difere a “motivação”. Propomo-nos, assim, a 

situar a discussão num terreno suficientemente objetivo e psicológico para que 

qualquer um, sejam quais forem os fins a que se propõe, possa utilizar nossa análise 

[PIAGET, 1998, pp. 32-33]. 

Maior clareza seria impossível. Piaget pretende adotar uma posição neutra, 

relativista quanto aos fins da educação moral, isto é, quanto aos valores aos quais ela 

esteja dirigida. Em última instância Piaget pretende adotar uma postura neutra 

perante o conteúdo da educação moral. Pretende apenas abordar de forma objetiva 

(por ele identificada como neutra), a questão dos procedimentos da educação moral 

e das implicações desses procedimentos. É por isso que Piaget afirma que sua 

análise poderá ser útil a qualquer um, “sejam quais forem os fins a que se propõe”. 

Esse ponto de vista é defendido também pelo já citado construtivista 

espanhol Juan Delval que afirma ser um equívoco pretender substituir uma educação 

de direita por uma educação de esquerda por meio da mudança dos conteúdos e das 

concepções transmitidos aos alunos. O equívoco residiria no fato de que ao 

preservar-se a idéia de transmissão de concepções dos adultos para as crianças e os 

jovens, estaria sendo mantida uma concepção autoritária de educação, 

independentemente do conteúdo por ela veiculado. Defende então o autor: 

Uma sociedade que pretende ser pluralista e democrática não pode permitir 

que as crianças sejam saturadas com doutrinas determinadas, mas, pelo contrário, 

deve-se criar nelas a disposição para conhecer diferentes opções, valorizando-as e 

julgando-as. Diante das escolas de doutrinação deve-se defender uma escola na qual 

a criança seja o sujeito da liberdade, uma escola na qual se contribua para o seu 



desenvolvimento físico, mental e social, na qual ela possa aprender a raciocinar 

livremente sobre qualquer tipo de assunto e a ter como árbitro máximo a sua própria 

razão. A organização da escola e do trabalho que é realizado dentro dela deve 

preparar a criança para essa liberdade, permitindo um trabalho ativo e 

transformando-se num lugar no qual a criança possa fazer descobertas e no qual as 

únicas limitações ao exercício da razão sejam as da liberdade do próximo. A escola 

deve permanecer afastada de todo dogmatismo, pois a ciência é uma construção 

humana em permanente revisão e em aprimoramento constante e é assim que as 

crianças devem entendê-la; as religiões devem ser abordadas como fenômenos 

históricos e sociais e situadas no seu contexto sem apresentar uma como a 

verdadeira; os sistemas políticos devem ser abordados da mesma forma e os jovens 

devem ser ensinados sobre eles, a avaliá-los, a analisar as suas características e as 

desvantagens e os inconvenientes de cada um deles. O que deve ser transmitido são 

esses valores comuns, essas aspirações compartilhadas, como o sentido de liberdade, 

de justiça, de cooperação, de fraternidade, etc., que são idéias ou processos, mais do 

que conquistas definitivas e permanentes, aspirações que regulamentam a conduta 

positiva dos indivíduos [DELVAL, 1998a, pp. 48-49]. 

Não nos alongaremos na análise dessa passagem de Delval, mas não 

podemos deixar de assinalar algumas contradições do raciocínio defendido pelo 

autor. A despeito de o autor postular uma educação que não privilegie nenhuma 

concepção política, científica etc., ele adota nitidamente a doutrina liberal sobre o 

homem, a sociedade e a educação. Ele defende que as crianças devem aprendera 

“conhecer diferentes opções, valorizando-as e julgando-as”. Como a criança pode 

aprender a julgar as distintas concepções e a adotar seu próprio ponto de vista se os 

adultos que a educam omitirem suas opções e seus julgamentos? Pode o educador 

ser neutro do ponto de vista ideológico, ou científico, ou filosófico? No caso 

específico citado pelo autor, da questão das religiões, ele postula que elas devam ser 

abordadas na escola como fenômenos históricos e sociais. Mas isso já não constitui, 

em si mesmo, um posicionamento perante as religiões, isto é, um posicionamento 

que toma as religiões fenômenos produzidos pêlos homens? Esse posicionamento 

não resulta, em última instância, na necessidade de historicização daquilo que é 

sagrado para cada religião? A historicização do sagrado não é uma atitude externa ao 



credo religioso e, portanto, uma atitude não religiosa? Um cristão pode considerar 

que as crenças dos judeus e dos islâmicos são tão verdadeiras quanto as suas? Veja-

se que não estamos falando da questão sociopolítica de liberdade de credo religioso, 

mas sim da possibilidade de alguém que professa uma determinada religião adotar 

uma postura relativista sem abrir mão de suas crenças; são dois problemas bastante 

distintos. Um cristão pode aceitar que um ateu esteja tão correto quanto ele, cristão, 

sem abrir mão de sua crença na divindade de Cristo? Em suma, quando Delval 

defende que as religiões sejam abordadas na escola numa perspectiva relativista, ele 

não está ferindo a crença religiosa que os alunos adquiriram de seus pais ou de 

outros adultos? Lembremos de passagem que, na maioria dos casos, os pais não 

oferecem aos seus filhos várias opções religiosas para que estes escolham a de sua 

preferência. Por fim, outra contradição no raciocínio de Delval é o fato de ele, a 

despeito de postular uma educação relativista, acabar por definir determinados 

valores que deveriam dirigir a educação, como os de liberdade, justiça, cooperação, 

fraternidade, deixando a lista em aberto pelo acréscimo de um “etc.”. O autor tenta 

justificar a adoção desses valores afirmando que “são valores comuns”, “aspirações 

compartilhadas”. Mas o que Delval não consegue esconder é o fato de que esses 

“valores comuns” são vazios de conteúdo se não for esclarecido o significado 

concreto que eles tenham em um contexto social específico. Por exemplo, o valor de 

cooperação pode significar, nos dias de hoje, cooperação com o projeto político-

social neoliberal, cooperação com a reprodução do capital. Também Delval não 

esclarece quem definiu que esses valores sejam comuns a todos os seres humanos. É 

também estranho o uso do “etc.” pois se o autor está fazendo referência a valores 

que seriam incontestavelmente universais, o mínimo que se esperaria seria a 

explicitação clara de todos esses valores em vez da utilização de um vago “etc.”. 

Passemos ao terceiro posicionamento valorativo contido no lema “aprender a 

aprender”. Trata-se do princípio segundo o qual a atividade do aluno, para ser 

verdadeiramente educativa, deve ser impulsionada e dirigida pêlos interesses e 

necessidades da propina criança. O educador francês M. A. Bloch, em livro 

publicado originalmente em 1948 e traduzido para o português em 1951, intitulado 

A Filosofia da Educação Nova, defende que a pedagogia escolanovista, ao ser 

conhecida como “escola ativa”, acabou em vários momentos por ser erroneamente 



reduzida a uma pedagogia na qual o aluno apresentaria uma atividade externa, em 

oposição ao caráter de imobilidade do aluno na escola tradicional. Bloch entendia, 

apoiado em Claparède e em Dewey, que o diferenciador entre a Escola Nova e a 

escola tradicional, mais do que a simples realização de atividades pêlos alunos, 

residia naquilo que moveria a realização dessas atividades, isto é, a educação nova 

seria caracterizada justamente pelo fato de a atividade da criança ser movida por 

seus próprios interesses e necessidades: 

Esta atividade da criança, da qual se quer fazer o móvel de sua educação, não 

é senão sua própria caricatura, quando se limita à exteriorização e agitação 

superficial. O indispensável é que ela emane de suas necessidades e exprima as 

exigências do seu ser profundo. “A escola ativa que procuramos criar, diz 

Kerschensteiner, é aquela em que os alunos se formem ativamente eles próprios e 

partindo deles mesmos, em lugar de serem formados passivamente pela aplicação 

externa de comodas de cultura incessantemente empilhadas umas sobre as outras” 

[BLOCH, 1951. p. 56]. 

A diferença entre esse terceiro posicionamento valorativo e os dois primeiros 

consiste em ressaltar que além de o aluno buscar por si mesmo o conhecimento e 

nesse processo construir seu método de conhecer, é preciso também que o motor 

desse processo seja uma necessidade inerente à própria atividade da criança, ou seja, 

é preciso que a educação esteja inserida de maneira funcional na atividade da 

criança, na linha da concepção de educação funcional de Claparède (1954). 

O quarto posicionamento valorativo contido no lema “aprender a aprender” é 

o de que a educação deve preparar os indivíduos para acompanharem a sociedade 

em acelerado processo de mudança, ou seja, enquanto a educação tradicional seria 

resultante de sociedades estáticas, nas quais a transmissão dos conhecimentos e 

tradições produzidos pelas gerações passadas era suficiente para assegurar a 

formação das novas gerações, a educação nova (ou construtivista) deve pautar-se no 

fato de que vivemos em uma sociedade dinâmica, na qual as transformações em 

ritmo acelerado tomam os conhecimentos cada vez mais provisórios, pois um 

conhecimento que hoje é tido como verdadeiro pode ser superado em poucos anos 

ou mesmo em alguns meses. O indivíduo que não aprender a se atualizar estará 

condenado ao eterno anacronismo, à eterna defasagem de seus conhecimentos. Uma 



versão contemporânea desse posicionamento aparece no livro do autor português 

Vítor da Fonseca, intitulado Aprender o Aprender: a Educabilidade Cognitiva, 

quando esse autor aborda as mudanças na economia global e suas implicações para 

uma formação de recursos humanos que esteja à altura dos desafios do século XXI: 

A miopia gerencial e arrogante e a resistência à mudança, que paira em 

grande parte no sistema produtivo, devem dar lugar à aprendizagem, ao 

conhecimento, ao pensar, ao refletir e ao resolver novos desafios da atividade 

dinâmica que caracteriza a economia global dos tempos modernos. Tal 

mundialização da economia só se identifica com uma gestão do imprevisível e da 

excelência, gestão essa contra a rotina, contra a mera redução de custos e contra a 

simples manutenção. Em vez de se situarem numa perspectiva de trabalho seguro e 

estático, durante toda a vida, os empresários e os trabalhadores devem cada vez mais 

investir no desenvolvimento do seu potencial de adaptabilidade e de 

empregabilidade, o que é algo substancialmente diferente do que se tem praticado. O 

êxito do empresário e do trabalhador no século XXI terá muito que ver com a 

maximização das suas competências cognitivas. Cada um deles produzirá mais na 

razão direta de sua maior capacidade de aprender a aprender, na medida em que o 

que o empresário e o trabalhador conhecem e fazem hoje não é sinônimo de sucesso 

no futuro. [...] A capacidade de adaptação e de aprender a aprender e a reaprender, 

tão necessária para milhares de trabalhadores que terão de ser reconvertidos em vez 

de despedidos, a flexibilidade e modificabilidade para novos postos de trabalho vão 

surgir cada vez com mais veemência. Com a redução dos trabalhadores agrícolas e 

dos operários industriais, os postos de emprego que restam vão ser mais disputados, 

e tais postos de trabalho terão que ser conquistados pêlos trabalhadores preparados e 

diferenciados em termos cognitivos [FONSECA, 1998, p. 307]. 

O autor não deixa qualquer dúvida nessa passagem quanto ao fato de o 

“aprender a aprender” ser apresentado como uma arma na competição por postos de 

trabalho, na luta contra o desemprego. O “aprender a aprender” aparece assim na sua 

forma mais crua, mostra assim seu verdadeiro núcleo fundamental: trata-se de um 

lema que sintetiza uma concepção educacional voltada para a formação da 

capacidade adaptativa dos indivíduos. Quando educadores e psicólogos apresentam 

o “aprender a aprender” como síntese de uma educação destinada a formar 



indivíduos criativos, é importante atentar para um detalhe fundamental: essa 

criatividade não deve ser confundida com busca de transformações radicais na 

realidade social, busca de superação radical da sociedade capitalista, mas sim 

criatividade em termos de capacidade de encontrar novas formas de ação que 

permitam melhor adaptação aos ditames do processo de produção e reprodução do 

capital. 

Ao apresentarmos de forma sintética esses quatro posicionamentos 

valorativos contidos no lema “aprender a aprender”, nosso objetivo é defender a tese 

de que a adesão a esse lema implica necessariamente a adesão a todo um ideário 

educacional afinado com a lógica da sociedade capitalista contemporânea. Esse fato 

permanece velado até mesmo a educadores que em outros momentos mostraram-se 

críticos em relação ao ideário escolanovista. Como exemplo podemos citar uma das 

publicações de José Carlos Libâneo (1998), uma coletânea de textos desse autor, 

intitulada Adeus Professor, Adeus Professora? — Novas Exigências Educacionais e 

Profissão Docente. Nesse trabalho, José Carlos Libâneo apresenta um discurso que 

nos parece ambíguo e contraditório, no qual podem ser encontradas passagens que 

apontariam para uma visão crítica da educação, mas que acabam sendo anuladas 

pelo conjunto do pensamento exposto pelo autor, conjunto esse que se mostra em 

sintonia com os ideários educacionais voltados para o lema “aprender a aprender”. 

Num dos momentos nos quais o autor dá a impressão de aproximar-se de uma 

análise crítica da questão educacional. ele assim enfoca a necessidade de os 

educadores não se iludirem com a idéia de que as exigências do processo produtivo 

material da sociedade contemporânea levariam necessariamente a uma elevação da 

qualidade da educação oferecida a toda a população: 

Há educadores entusiasmados com as novas perspectivas de uma suposta 

aliança entre os interesses empresariais e o aumento da oferta de formação geral para 

a população, na direção de uma educação equalizadora. Por um lado, é verdade que 

as novas tecnologias e as novas formas organizacionais do trabalho estão 

relacionadas com necessidades de melhor qualificação profissional. Entretanto, não 

há evidências, em nosso país, de que o segmento empresarial e o governo estejam se 

engajando em novos tipos de estratégias formativas. É ilusório, portanto, crer que a 

idéia da educação como fator central do novo paradigma produtivo e do 



desenvolvimento econômico tenha um sentido democratizante. Tal discurso 

restringe-se à parcela dos incluídos. [...] Mesmo se houver alguma evidência de 

ampliação de recursos para a formação geral da população, há razões para crer que 

tal formação teria características de aligeiramento, isto é, um tipo de formação geral 

aligeirada, aproximação mais estreita entre exigências formativas e produção, 

apologia da prática e da experiência, desvalorização do saber escolar, primado da 

socialização profissional sobre qualificações pessoais [idem, pp. 19-20]. 

Entretanto, esse momento de análise crítica destoa do conjunto do 

pensamento exposto pelo autor, que mostra uma grande adesão à concepção segundo 

a qual a sociedade contemporânea seria uma sociedade “pós-moderna”, “pós-

industrial”, “pós-mercantil” (idem, p. 15), caracterizada principalmente pela 

importância decisiva das tecnologias de informação, utilizando também o autor, para 

se referir a essa sociedade, a expressão “sociedade comunicadonal” (idem, p. 8). 

Como conseqüência da adesão do autor a essa concepção acerca da sociedade atual, 

ele formula a questão sobre qual seria o papel da escola numa sociedade onde 

existiriam tantos e tão eficazes meios de veiculação de informações e 

conhecimentos. A resposta dada pelo autor é a de que a escola deveria ter menos o 

papel de transmitir conhecimentos e mais o de possibilitar ao aluno um instrumental 

cognitivo que lhe permitisse acessar, selecionar e sintetizar as informações 

fornecidas pelas tecnologias de informação: 

Nessa escola, os alunos aprendem a buscar a informação (nas aulas, no livro 

didático, na TV, no rádio, no jornal, nos vídeos, no computador, etc.), e os 

elementos cognitivos para analisá-la criticamente e darem a ela um significado 

pessoal. Para isso, cabe-lhe fornecer a formação cultural básica, assentada no 

oferecimento de capacidades cognitivas e operativas [idem, pp. 26-27]. 

O autor cai assim na armadilha do discurso ideológico dominante sobre a 

educação. Ainda que José Carlos Libâneo tenha alertado, algumas páginas antes, 

para a ilusão que seria acreditar que as novas exigências produtivas levassem 

necessariamente a uma democratização da educação, aceita facilmente a idéia de que 

o acesso ao saber é democratizado pêlos meios de comunicação, bastando que o 

indivíduo disponha de instrumental cognitivo para buscar, selecionar e analisar essa 

informação. A armadilha reside no fato de que, por um lado, não é verdade que os 



mencionados meios tecnológicos prestem-se efetivamente, na sociedade capitalista, 

à democratização do acesso ao conhecimento (NOTA DE RODAPÉ: 2. Lembramos 

aqui um raciocínio de Dermeval Saviani que já apresentamos nas considerações 

iniciais deste livro: se o saber objetivo constitui parte dos meios de produção, ele 

também se encontra perpassado, na sociedade capitalista, pela contradição entre a 

socialização do trabalho e a apropriação privada dos meios de produção, contradição 

essa que só pode ser superada com a superação do capitalismo. Ora, acreditar na 

idéia de que as tecnologias de informação efetivamente possibilitassem a 

socialização do saber seria, por conseqüência, acreditar que o capitalismo estaria 

socializando os meios de produção.) e, por outro lado, afirmar que a escola deva 

privilegiar “o desenvolvimento das capacidades cognitivas e operativas” em 

detrimento da tarefa de transmitir conhecimentos significa, na prática, para a maioria 

da população, produzir aquele aligeiramento da educação ao qual fez referência, 

como vimos, o próprio José Carlos Libâneo. A concepção do papel da educação 

escolar atualmente defendida por José Carlos Libâneo acaba levando-o a aderir 

também ao lema “aprender a aprender”, tanto no que se refere à aprendizagem dos 

estudantes, como no que se refere à formação de professores, endossando 

explicitamente as abordagens de Zeichner, Pérez Gomez e Perrenoud (idem, pp. 34-

36). Temos aí, portanto, um exemplo da força do lema “aprender a aprender” no 

ideário pedagógico contemporâneo. Essa força é tão grande que consegue a adesão 

até mesmo de educadores que em momentos anteriores de sua trajetória intelectual 

formularam críticas ao ideário escolanovista. 

Apresentados, de forma sintética, os quatro posicionamentos valorativos 

contidos no lema “aprender a aprender”, passemos agora à análise da presença desse 

lema em dois documentos oficiais recentes da área educacional. 

 

2. O LEMA “APRENDER A APRENDER” NO DISCURSO OFICIAL 

CONTEMPORÂNEO: DOIS EXEMPLOS 

Neste item analisaremos a presença do lema “aprender a aprender” em dois 

documentos da área educacional. O primeiro, relativo à educação em âmbito 

mundial, é o relatório da comissão internacional da UNESCO, conhecido como 

Relatório Jacques Delors, presidente da comissão (DELORS. 1998). O segundo 



texto que analisaremos será o capítulo “Princípios e Fundamentos dos Parâmetros 

Curriculares Nacionais”, do volume l. “Introdução”, dos PCN de 1ª a 4ª série 

(BRASIL, 1997, pp. 33-55). Nosso objetivo com a análise apresentada neste 

capítulo é o de evidenciar a força do lema “aprender a aprender” no discurso oficial 

educacional contemporâneo, bem como apontar para algumas articulações entre esse 

lema e o cenário ideológico do capitalismo atual. Convém, entretanto, esclarecer que 

não é nosso objetivo fazer uma ampla análise da presença do lema “aprender a 

aprender” no discurso educacional oficial, seja o nacional seja o estrangeiro, mas 

sim fortalecer nosso argumento de que esse lema possui atualmente grande força, 

apoiando esse argumento na caracterização de como esse lema, nos dois documentos 

selecionados, cumpre a função de articulador entre o discurso pedagógico e o 

cenário ideológico do capitalismo contemporâneo. 

 

2.1. O Relatório para a UNESCO da Comissão Internacional Sobre Educação 

para o Século XXI 

Em 1996 foi publicado pela UNESCO, o relatório da comissão internacional 

presidida por Jacques Delors, que durante o período de 1993 a 1996 trabalhou na 

elaboração de diretrizes para a educação mundial para o próximo século. Esse 

relatório foi publicado no Brasil em 1998 (DELORS, 1998), com apoio do 

Ministério da Educação e com apresentação assinada pelo ministro Paulo Renato 

Souza. Por certo que tal detalhe está longe de ser secundário, o que pode ser notado 

pelo objetivo expresso pelo próprio ministro: Delors contribuirá para o processo em 

que, de modo especial, se empenha o Ministério da Educação, qual seja, o de 

repensar a educação brasileira (in DELORS, 1998, p. 10). 

Tal esperança manifestada pelo ministro não pode passar despercebida 

àqueles que, como nós, vêem a política educacional levada a cabo pelo governo do 

presidente Fernando Henrique Cardoso, como parte do projeto de adequação do 

Brasil aos moldes ditados pelo capitalismo mundializado. Essa adequação é, antes de 

mais nada, um processo de adaptação ao mercado mundial, isto é, um processo de 

desregulamentação do mercado interno, deixando o caminho livre para os ditames 

do capital. Chesnais (1996, p. 24) defende a utilização do termo mundialização no 

lugar do termo globalização, por considerar que: [...] a palavra “mundial” permite 



introduzir, com muito mais força do que o termo “global”, a idéia de que se a 

economia se mundializou, seria importante construir depressa instituições políticas 

mundiais capazes de dominar seu movimento [idem, p. 24]. 

Mas os intelectuais a serviço do capital internacional são mestres na 

utilização de um discurso repleto de termos vagos que escondem os compromissos 

ideológicos. Evitam a todo custo que se tome evidente a defesa da liberdade plena 

para o capital, existente por detrás do discurso que defende a liberdade individual e 

mitifica a imagem do indivíduo empreendedor e criativo. Assim, o processo de 

“globalização” é apresentado como um processo de desenvolvimento natural e 

espontâneo, devendo todos os países se adaptarem a tal processo, destruindo todas as 

formas de controle social do mercado. Tanto a nação como cada indivíduo devem se 

adaptar para acompanhar o “progresso”. Segundo Chesnais (1996. p. 25): 

Tanto mais que, no tocante ao “progresso técnico”, a globalização é quase 

invariavelmente apresentada como um processo benéfico e necessário. Os relatórios 

oficiais admitem que a globalização decerto tens alguns inconvenientes 

acompanhados de vantagens que têm dificuldade em definir. Mesmo assim, é 

preciso que a sociedade se adapte (esta é a palavra-chave, que hoje vale como 

palavra de ordem) às novas exigências e obrigações e, sobretudo que descarte 

qualquer idéia de procurar orientar, dominar, controlar, canalizar esse novo 

processo. Com efeito, a globalização é a expressão das “forças de mercado”, por fim 

liberadas (pelo menos parcialmente, pois, a grande tarefa da liberalização está longe 

de ser concluída) dos entraves nefastos erguidos durante meio século. De resto, paro 

os turilerário da globalização, a necessária adaptação pressupõe que a liberalização e 

a desregulamentação sejam levadas a cabo, que as empresas tenham absoluta 

liberdade de movimentos e que todos os campos da vida social, sem exceção, sejam 

submetidos à valorização do capital privado. 

No contexto da luta atualmente travada pelo capitalismo para sua 

perpetuação, a educação desempenha um importante papel, que pode ser 

caracterizado por dois pontos: um seria o de que se toma necessária, como diz Luís 

Carlos de Freitas (1995, p. 126), a “preparação de um trabalhador mais adequado 

aos novos padrões de exploração”; o outro seria o de que o discurso sobre a 

educação ocupa um lugar cada vez mais destacado no plano ideológico. 



Quanto ao primeiro ponto, Luís Carlos de Freitas assinala que as mudanças 

no padrão de exploração do trabalhador passaram a exigir deste novas habilidades, o 

que explicaria, ao menos em parte, o fato de a educação passar a ser objeto de maior 

atenção por parte das classes dominantes e também levaria ao acirramento da 

contradição, existente no capitalismo, entre, por um lado, a necessidade de educar o 

trabalhador para que ele possua as qualificações exigidas pelo processo produtivo e, 

por outro, a constante tentativa de impedir que o trabalhador venha a dominar o 

conhecimento em níveis que dificultem sua exploração (ver FREITAS, 1995, p. 

126). 

Essa questão é analisada por Dermeval Saviani (1997a, pp. 114-115) sob a 

ótica da existência, no capitalismo, da contradição entre a apropriação privada dos 

meios de produção e a socialização do trabalho, contradição essa que, no limite, 

cerceia o desenvolvimento das forças produtivas, posto que esse desenvolvimento 

exigiria a socialização dos meios de produção. O saber objetivo, segundo Dermeval 

Saviani, também seria, no capitalismo, atravessado por essa contradição por 

constituir-se o saber também num meio de produção: 

Cumpre ainda assinalar que o problema em pauta já aparecia nos inícios da 

sociedade burguesa, pelo menos num vetor dessa sociedade representado pela 

economia política. Os economistas tinham clara consciência, de um lado, que essa 

generalização tinha que ser limitada à escola básica. Este é o sentido da famosa frase 

de Adam Smith, muito repetida, em que ele admitia a instrução intelectual para os 

trabalhadores, mas acrescentava: “porém, em doses homeopáticas”. Quer dizer, os 

trabalhadores têm que ter instrução, mas apenas aquele mínimo necessário para 

participarem dessa sociedade, isto é, da sociedade moderna baseada na indústria e na 

cidade, a fim de se inserirem no processo de produção, concorrendo para o seu 

desenvolvimento. Ora, na sociedade capitalista, desenvolvimento produtivo significa 

geração de excedentes, isto é, trabalho que, por gerar mais-valia, amplia o capital. 

Isso era nítido entre os economistas políticos [SAVIANI, 1997a, pp. 115-116]. 

Dessa contradição decorre o segundo ponto que, em nossa interpretação, 

caracterizaria a importância do papel da educação para o capitalismo 

contemporâneo, qual seja, o feto de o discurso sobre a educação ocupar atualmente 

um lugar de destaque no plano ideológico. Para a reprodução do capital torna-se 



hoje necessária, como foi visto, uma educação que forme os trabalhadores segundo 

os novos padrões de exploração do trabalho. Ao mesmo tempo, há necessidade, no 

plano ideológico, de limitar as expectativas dos trabalhadores em termos de 

socialização do conhecimento pela escola, difundindo a idéia de que o mais 

importante a ser adquirido por meio da educação não é o conhecimento, mas sim a 

capacidade de constante adaptação às mudanças no sistema produtivo. Há que se 

difundir a idéia de que o desemprego e o constante adiamento da concretização da 

promessa de fazer o Brasil ingressar no Primeiro Mundo são conseqüências da má 

formação dos trabalhadores, da mentalidade anacrônica difundida por uma escola 

não adequada aos novos tempos, com seus conteúdos ultrapassados, seus recursos 

pedagógicos obsoletos, com professores sem iniciativa própria, sem criatividade e 

sem espírito de trabalho coletivo e ainda uma comunidade de pais que não arregaça 

as mangas para trabalhar em permanente mutirão de recuperação e preservação das 

escolas do bairro. Assim, o discurso sobre a educação possui a importante tarefa de 

esconder as contradições do projeto neoliberal de sociedade, isto é, as contradições 

do capitalismo contemporâneo, transformando a superação de problemas sociais em 

uma questão de mentalidade individual que resultaria, em última instância, da 

educação. A importância desse papel ideológico do discurso sobre a educação 

reflete-se até no aumento de status político do Ministério da Educação no governo 

Fernando Henrique Cardoso e no aumento de espaço da questão educacional na 

mídia, especialmente na televisão. 

Nesse contexto parece-nos bastante sintomático que o Relatório Jacques 

Delors receba o esperançoso apoio do ministro Paulo Renato Souza. Certamente não 

receberia tal apoio se, de alguma forma, pudesse constituir-se num obstáculo aos 

reais objetivos do processo no qual se encontra empenhado atualmente o Ministério 

da Educação, processo esse caracterizado de forma vaga pelo ministro como sendo o 

de “repensar a educação brasileira”. 

O relatório em pauta é prefaciado pelo próprio Jacques Delors e, nesse 

prefácio, é explicitada a visão da comissão sobre as relações entre as políticas 

educativas e o contexto mundial que, no próximo século, deveria, na ótica da 

comissão, enfrentar três grandes desafios: o do “desenvolvimento humano 

sustentável”, o da “compreensão mútua entre os povos” e o da “renovação de uma 



vivência concreta da democracia” (idem. p. 14). 

Enfrentar esses desafios exigirá, segundo a comissão, que sejam encaradas de 

frente “tensões que, não sendo novas, constituem o cerne da problemática do século 

XXI” (idem, p. 14). Seriam as tensões entre o global e o local; entre o universal e o 

singular; entre a tradição e a modernidade (“adaptar-se sem se negar a si mesmo”); 

entre as soluções a curto e a longo prazo; entre “a indispensável competição e o 

cuidado com a igualdade de oportunidades”; entre o desenvolvimento dos 

conhecimentos e a capacidade de assimilação pelo homem; entre o espiritual e o 

material (idem, pp. 14-16). 

Em vários momentos parece-nos que o texto desse relatório trabalha com um 

raciocínio calcado na busca de equilíbrio e conciliação entre pólos opostos. Tal 

raciocínio poderia aparentar, numa leitura rápida e superficial, ser capaz de superar 

visões unilaterais acerca da educação e até mesmo poderia, esse tipo de raciocínio 

empregado no relatório, ser apontado como um raciocínio dialético. Entretanto, 

nossa interpretação leva-nos a uma avaliação bem distinta, a de que a utilização 

desse tipo de raciocínio no relatório em pauta nada tem a ver com qualquer tipo de 

dialética, sendo isto sim um mero recurso discursivo de tentar manter-se na metade 

do caminho entre posições opostas e decorrendo de insuperáveis limitações da 

própria ótica adotada pela comissão. Não são, porém, limitações de caráter 

unicamente lógico-epistemológico, mas principalmente limitações de natureza 

ideológica, que impedem a análise desenvolvida pela comissão de avançar na 

direção da crítica ao capitalismo contemporâneo, gerador dos conflitos citados (não 

são apenas “tensões”), conflitos esses que não podem encontrar solução efetiva sem 

a superação da sociedade capitalista. Por exemplo, o conflito entre o universal e o 

singular é produzido pelo processo de mundialização do capital que transforma o 

valor de troca na mediação universal entre os homens, por meio da destruição das 

culturais locais ou de sua adaptação ao capital, transformando-as em mercadorias. 

Essa é a solução do capitalismo para a concretização do que pregam os autores do 

relatório quando falam em conciliar tradição com modernidade por meio do 

processo de “adaptar-se sem se negar a si mesmo”. Aparentemente a adaptação não 

estaria produzindo a negação do indivíduo, das “comunidades de base” (para usar 

uma expressão a gosto da comissão) ou dos países. Mas, na verdade, é preservado 



apenas a aparência do que existia, após um processo de padronização, pasteurização 

e simplificação, visando à incorporação do singular e do tradicional ao capitalismo 

mundializado. 

Considerando a competição indispensável ao progresso (impossível deixar de 

ver aqui o tão propalado lema neoliberal da necessidade de desregulamentação do 

mercado, com vistas ao estímulo da competitividade e do aumento de 

produtividades). Mas o texto do relatório revela, em outros momentos, que a 

inexistência de tal igualdade não é desconhecida da comissão e também não o é o 

fato de as desigualdades estarem acentuando-se. As desigualdades econômico-

sociais refletem-se na desigualdade de acesso ao conhecimento. Mas tal 

desigualdade é vista pela comissão como decorrência da tensão entre o 

conhecimento e a limitada capacidade de sua absorção pêlos indivíduos. A saída 

passa a ser a de atribuir à escola a tarefa de preparar os indivíduos para estarem 

sempre aptos a aprender aquilo que for necessário em determinado contexto e 

momento de sua vida. A saída é o “aprender a aprender”. E, finalmente, admitindo 

implicitamente a incompatibilidade entre a lógica objetiva da reprodução do capital 

em escala mundial e a necessidade de valores éticos que orientem as ações humanas, 

a comissão exorta, de forma singela e beirando o pieguismo, a uma busca de 

conciliação entre o espiritual e o material: 

Muitas vezes, sem sequer se aperceber disso ou sem ter capacidade para o 

exprimir, o mundo tem sede de ideal ou de valores a que chamaremos morais, para 

não ferir ninguém. Cabe à educação a nobre tarefa de despertar em todos, segundo 

as tradições e convicções de cada um, respeitando inteiramente o pluralismo, esta 

elevação do pensamento e do espírito para o universal e para uma espécie de 

superação de si mesmo. Está em jogo — e aqui a Comissão teve o cuidado de 

ponderar bem os termos utilizados — a sobrevivência da humanidade [idem, pp. 15-

16] Se o que está em jogo é a sobrevivência da humanidade, então não se trata 

propriamente de uma tensão entre o material e o espiritual, mas sim da necessidade 

de mudanças profundas e radicais nos processos sociais objetivos, portanto 

materiais. A sobrevivência da humanidade é uma questão, antes de mais nada, 

material. Além da questão do desenvolvimento sustentável, vista pela comissão 

como um dos três desafios do próximo século, existe a questão do crescimento da 



exclusão social e econômica, geradora de conflitos que tendem a sair do controle 

daqueles que detêm o poder político e econômico. Não é casual que a comissão 

tenha dedicado especial atenção ao primeiro dos quatro pilares que ela considerou as 

bases da educação para o novo século, quais sejam, aprender a viver juntos (a viver 

com os outros), aprender a conhecer, aprender a fazer e aprender a ser (idem, pp. 19-

20). As classes dominantes já sabem, há muito tempo, que as classes dominadas 

precisam de normas morais que cerceiem a possibilidade de o descontentamento 

transformar-se em revolta social. E claro que não podemos deixar de também 

defender princípios morais como o da aceitação do outro e o da aceitação da 

diferença. Entretanto, não é isso que está em jogo, mas sim o fato de que o princípio 

da aceitação da diferença esteja sendo utilizado para legitimação de uma sociedade 

desigual, injusta, exploradora e excludente. Por um lado, procura-se dar aos 

explorados e aos excluídos o suficiente para que sua condição concreta de vida não 

se tome generalizadamente insuportável e, por outro lado, busca-se difundir uma 

mentalidade de convivência pacífica, por meio da qual as desigualdades seriam 

identificadas com as diferenças, no intuito de enfraquecer qualquer clamor por uma 

sociedade menos injusta e desigual. Por fim, é necessário, nessa ótica, difundir o 

ideal da participação colaborativa, construtiva, otimista, em oposição ao espírito 

pouco construtivo daqueles que criticam o projeto social atualmente hegemônico. 

Os limites (ou os compromissos) ideológicos da comissão ficam evidentes na 

sua concepção de que a solução está em transformar a educação, que passaria de 

motor do desenvolvimento econômico a motor do desenvolvimento humano. A 

questão se resumiria à busca de um desenvolvimento que não estivesse centrado 

apenas no crescimento econômico: 

O mundo conheceu, durante o último meio século, um desenvolvimento 

econômico sem precedentes. Sem pretender fazer um balanço exaustivo deste 

período, o que ultrapassa o quadro de seu mandato, a Comissão gostaria de recordar 

que, em sua perspectiva, estes avanços se devem, antes de mais nada, à capacidade 

dos seres humanos de dominar e organizar o meio ambiente em função das suas 

necessidades, isto é, à ciência e à educação, motores principais do progresso 

econômico. Tendo, porém, consciência de que o modelo de crescimento atual 

depara-se com limites evidentes, devido às desigualdades que induz e aos custos 



humanos e ecológicos que comporta, a Comissão julga necessário definir a 

educação, não apenas na perspectiva dos seus efeitos sobre o crescimento 

econômico, mas de acordo com uma visão mais larga: a do desenvolvimento 

humano [idem, p. 69]. 

A inversão é nítida: o desenvolvimento econômico do último meio século 

não é resultado da necessidade de expansão do capital, mas sim da educação e da 

ciência. De determinadas, estas passam a determinantes. A comissão então constata 

que o “modelo de crescimento atual”, centrado no econômico, não pode prosseguir 

indefinidamente. Não fica claro, entretanto, o que teria feito com que o 

desenvolvimento se limitasse ao âmbito econômico. Seria talvez um problema de 

miopia dos educadores e dentistas, que teriam dirigido suas atividades apenas pelo 

objetivo de produzir o crescimento econômico? Mas ainda que admitíssemos tal 

hipótese, restaria sem explicação a origem de tal limitação das perspectivas dos 

educadores e dos cientistas.  

Aparentemente sem dar-se conta dessas contradições, a comissão apresenta 

sua solução, a de não limitar a educação à meta de produzir o crescimento 

econômico, mas organizar a educação “de acordo com uma visão mais larga: a do 

desenvolvimento humano”. Ultrapassa o mandato da comissão fazer um balanço 

exaustivo dos últimos cinqüenta anos, mas ela não mostra nenhum prurido em 

reduzir o caráter profundamente desumano da expansão do capitalismo na segunda 

metade deste século a um problema de visão estreita das políticas educacionais e 

científicas. 

É no interior dessa abordagem, a qual põe de cabeça para baixo as relações 

entre educação e sociedade, que toma vulto no relatório em foco, o lema “aprender a 

aprender”. Esse lema é desdobrado, no relatório em pauta, nos já mencionados 

quatro pilares da educação: aprender a conhecer, aprender a fazer, aprender a viver 

juntos e, finalmente, aprender a ser (idem, pp. 89-102). A proposição desses quatro 

pilares para a educação do próximo milênio assenta-se na defesa de uma concepção 

da educação como um processo permanente: 

O conceito de educação ao longo de toda a vida aparece, pois, como uma das 

chaves de acesso ao século XXI. Ultrapassa a distinção tradicional entre educação 

inicial e educação permanente. Vem dar resposta ao desafio de um mundo em rápida 



transformação, mas não constitui uma conclusão inovadora, uma vez que já 

anteriores relatórios sobre educação chamaram a atenção para esta necessidade de 

um retorno à escola, a fim de se estar preparado para acompanhar a inovação, tanto 

na vida privada como na vida profissional. É uma exigência que continua válida e 

que adquiriu, até, mais razão de ser. E só ficará satisfeita quando todos aprendermos 

a aprender [idem, p. 19]. 

A noção de constante adaptação a um mundo que passa por rápidas e intensas 

mudanças é central na maioria dos ideários pedagógicos contemporâneos, está na 

própria base de sustentação do lema “aprender a aprender” e vem sendo 

desenvolvida desde o início do século pelo ideário escolanovista. “Aprender a 

aprender” é aprender a adaptar-se. Não por acaso Piaget viu a inteligência como um 

órgão especializado de adaptação do ser humano. Nessa perspectiva, entende a 

comissão, cabe à educação oferecer as condições necessárias à instrumentalização 

do indivíduo voltada para esse contínuo processo de adaptação: 

Não basta, de fato, que cada um acumule no começo da vida uma 

determinada quantidade de conhecimentos de que possa abastecer-se 

indefinidamente. É, antes, necessário estar à altura de aproveitar e explorar, do 

começo ao fim da vida, todas as ocasiões de atualizar, aprofundar e enriquecer estes 

primeiros conhecimentos, e de se adaptar a um mundo em mudança. Para poder dar 

resposta ao conjunto das suas missões, a educação deve organizar-se em torno de 

quatro aprendizagens fundamentais que, ao longo de toda a vida, serão de algum 

modo para cada indivíduo, os pilares do conhecimento: aprender a conhecer, isto é, 

adquirir os instrumentos da compreensão; aprender a fazer, para poder agir sobre o 

meio envolvente; aprender a viver juntos, a fim de participar e cooperar com os 

outros em todas as atividades humanas; finalmente aprender a ser, via essencial que 

integra as três precedentes. É claro que essas quatro vias do saber constituem apenas 

uma, dado que existem entre elas múltiplos pontos de contato, de relacionamento e 

de permuta [idem, pp. 89-90] 

Inevitavelmente surge a pergunta: ao defender esses quatro pilares para a 

educação, o relatório não estaria apontando para uma descaracterização da 

importância da escola como instituição especificamente voltada para a educação? 

Não estaria dissolvendo as diferenças entre educação escolar e educação no 



cotidiano? Não estaria secundarizando o papel do professor, de transmissão do saber 

socialmente produzido e valorado? Na verdade, o texto do relatório é bastante 

ambíguo quanto a isso e, mais uma vez, utiliza a estratégia da busca de conciliação 

entre posições opostas: 

Com os progressos atuais e previsíveis da ciência e da técnica e a importância 

crescente do cognitivo e do imaterial na produção de bens e serviços, todos devemos 

convencer-nos das vantagens de repensar o lugar ocupado pelo trabalho e seus 

diferentes estatutos, na sociedade de amanhã. Exatamente para poder criar esta nova 

sociedade, a imaginação humana deve ser capaz de se adiantar aos avanços 

tecnológicos, se quisermos evitar o aumento do desemprego, a exclusão social ou as 

desigualdades de desenvolvimento. Por todas essas razões parece impor-se, cada vez 

mais, o conceito de educação ao longo de toda a vida, dadas as vantagens que 

oferece em matéria de flexibilidade, diversidade e acessibilidade no tempo e no 

espaço. É a idéia de educação permanente que deve ser repensada e ampliada. É que, 

além das necessárias adaptações relacionadas com as alterações da vida profissional, 

ela deve ser encarada como uma construção contínua da pessoa humana, dos seus 

saberes e aptidões, da sua capacidade de discernir e agir. Deve levar cada um a 

tomar consciência de si próprio e do meio ambiente que o rodeia, e a desempenhar o 

papel social que lhe cabe enquanto trabalhador e cidadão. A este propósito, 

referimos a necessidade de caminhar para “uma sociedade educativa”. É verdade 

que toda a vida pessoal e social oferece oportunidades de progredir no saber e no 

saber fazer. Somos, então, levados a privilegiar esse aspecto da questão e a pôr em 

relevo o potencial educativo dos modernos meios de comunicação, da vida 

profissional, ou ainda das atividades de cultura e lazer. A ponto de chegarmos a 

esquecer certas verdades essenciais. É que, se é verdade que cada um deve utilizar 

todas as possibilidades de aprender e de se aperfeiçoar, não é menos verdade que 

para estar apto a utilizar, corretamente, estas potencialidades, o indivíduo deve estar 

na posse de todos os elementos de uma educação básica de qualidade. Mais, é 

desejável que a escola lhe transmita ainda mais o gosto e prazer de aprender, a 

capacidade de ainda mais aprender a aprender, a curiosidade intelectual. Podemos, 

até, imaginar uma sociedade em que cada um seja, alternadamente, professor e 

aluno. Para isto, nada pode substituir o sistema formal de educação, que nos inicia 



nos vários domínios das disciplinas cognitivas. Nada substitui a relação de 

autoridade, mas também de diálogo, entre professor e aluno. Todos os grandes 

pensadores clássicos que se debruçaram sobre os problemas da educação o disseram 

e repetiram. Cabe ao professor transmitir ao aluno o que a Humanidade já aprendeu 

acerca de si mesma e da natureza, tudo o que ela criou e inventou de essencial 

[idem, pp. 18-19, grifo nosso]. 

Reproduzimos esse extenso trecho porque ele exemplifica uma estratégia que 

está se disseminando no discurso educacional contemporâneo, estratégia essa que 

consiste em elaborar uma mistura de princípios oriundos de distintas concepções 

filosóficas e políticas sobre a educação numa pretensa superação da unilateralidade 

ou das limitações de cada concepção e numa pretensa incorporação das 

contribuições de todas as concepções educacionais. Na passagem acima pode ser 

constatada a tentativa de fazer com que coexistam harmoniosamente diferentes 

objetivos e princípios educacionais: formação contínua para o mercado e formação 

contínua da pessoa e do cidadão; valorização da aprendizagem produzida pêlos 

modernos meios de comunicação e da aprendizagem realizada no interior do sistema 

formal de educação; valorização do “aprender a aprender” e da transmissão de 

conhecimentos pelo professor; valorização de uma “relação de autoridade, mas 

também de diálogo entre professor e aluno”. A utilização da expressão “mas 

também” parece-nos reveladora da estratégia de conciliação entre posições distintas. 

Como já dissemos, nossa concepção de dialética está longe dessa lógica do 

equilíbrio e, de resto, vemos nesse tipo de discurso apenas um reflexo do ambiente 

político cultural da atualidade, impregnado pelo pragmatismo neoliberal e do seu 

aliado, o irracionalismo pós-moderno. Nesse ambiente, tornou-se de mau gosto e 

anacrônico defender a necessidade de superação do capitalismo por uma sociedade 

socialista. Intelectuais que antes diziam-se de esquerda e, muitas vezes, marxistas e 

agora flertam de forma aberta ou velada com as políticas neoliberais, exibem-se nos 

congressos como especialista em autores estrangeiros que postulam “novos 

paradigmas”, a partir da propalada crise da modernidade e da racionalidade 

científica; publicam artigos e livros repletos de pseudo-erudição e escritos em estilos 

pseudo-literários; esforçam-se ao máximo por mostrar que agora são abertos, 

arejados, descontraídos, livres de qualquer dogmatismo e preconceito. Entretanto, 



não conseguem esconder seu profundo desprezo e aversão por aqueles que teimam 

em denunciar as formas pelas quais é possível aderir à ideologia dominante, mesmo 

em nome da democratização da sociedade. 

O discurso político-educacional do relatório em pauta precisa ser analisado 

de forma a compreender-se o seu sentido no contexto político, econômico e 

ideológico do mundo contemporâneo. Nessa direção, não cabe adotar atitudes 

ingênuas, como a de procurar ver “o que há de positivo” nesse discurso, assim como 

também não cave a atitude aparentemente realista, mas, na verdade, conformista, 

que seria a de afirmar que já constituiria um avanço o fato de esse relatório provocar 

as discussões sobre certas questões etc. É preciso apontar com firmeza que, para 

além das oscilações e das ambigüidades do relatório em pauta e também para além 

de suas exortações quase evangélicas sobre a necessidade de olhar para o lado 

humano da educação, o que resulta objetivamente é o fato de que o tipo de discurso 

presente nesse relatório acaba por jogar água no moinho dos esforços internacionais 

para adequar a educação ao processo de sobrevivência do capitalismo. 

A educação enquadra-se, assim, na lógica da mundialização do capital, a 

lógica, já apontada por Marx, da universalização do valor de troca como a única 

mediação entre todos os seres humanos e também a mediação entre cada indivíduo e 

as atividades que realiza. Marx utilizou a expressão “esvaziamento completo” para 

se referir ao ser humano no capitalismo. A educação está sendo posta em sintonia 

com esse esvaziamento completo, na medida em que seu grande objetivo é tornar os 

indivíduos dispostos a aprender qualquer coisa, não importando o que seja, desde 

que seja útil a sua adaptação incessante adaptação aos ventos do mercado. Da 

mesma forma que o trabalhador, no capitalismo, só possui sua força de trabalho, 

abstratamente concebida, o educando deve ser reduzido a alguém que está sempre 

disposto a aprender algo novo, pois seu único patrimônio é a capacidade de 

adaptação ao meio por intermédio da aprendizagem permanente. Alguém poderia, a 

esta altura de nosso texto, contestar-nos apresentando o argumento de que se busca, 

atualmente, a valorização do conhecimento que o aluno traz de sua “realidade 

concreta”, de “seu cotidiano”, a valorização do “saber específico ao grupo cultural 

ao qual o aluno pertence”, isto é, busca-se valorizar a construção do conhecimento, 

partindo do que o indivíduo já possui, possibilitando-lhe a conquista da autonomia 



intelectual, respeitando suas necessidades e seus interesses. Sem meias-palavras, 

consideramos que tudo isso não passa de uma forma eufemística de aceitar, sem 

questionamentos, o cotidiano alienado e fetichizado dos indivíduos. 

Aqueles que pensam que desenvolvem mecanismos de resistência a 

mundialização do capitalismo por meio da defesa dos direitos das chamadas 

minorias e da defesa do multiculturalismo não percebem que a dinâmica da 

universalização do mercado possui uma plasticidade que lhe permite assimilar os 

fenômenos culturais locais, transformando-os em mercadorias e utilizando-se deles 

de forma ideológica, para legitimar do ponto de vista ético a manutenção das 

desigualdades sociais. Em nome da crítica ao etnocentrismo são mantidos os 

privilégios materiais e intelectuais dos países pertencentes ao Primeiro Mundo. Em 

nome do respeito à alteridade e da convivência pacífica entre os povos e entre os 

grupos culturais são perpetuadas as divisões e exclusões necessárias à reprodução do 

capital. O paradigma é o daquela propaganda do cigarro que veicula o ideal de 

liberdade como sendo “cada um na sua, mas com alguma coisa em comum”. O que 

há em comum é o valor de troca da mercadoria. Ou então a propaganda de 

refrigerante na qual casais assistindo a um filme no cinema comportam-se de forma 

idêntica em todo o mundo, a despeito das particularidades culturais e raciais e, é 

claro, todos bebem refrigerante e todos bebem o mesmo refrigerante. 

É nessa direção que caminham os que procuram uma possível 

complementaridade entre Vigotski e Piaget, “respeitadas” as especificidade de cada 

teoria. A teoria de Piaget não se oporia à de Vigotski pois enquanto o primeiro teria 

se ocupado dos processos universais de conhecimento, teria pesquisado a forma pela 

qual o ser humano conhece, o segundo teria se ocupado da influência, na formação 

psíquica dos indivíduos, dos conteúdos culturais particulares. Essa 

complementaridade entre as duas teorias seria favorecida tanto pelo modelo 

interacionista no qual estariam apoiadas ambas as teorias como também na defesa do 

caráter ativo, construtivo, do processo do conhecimento. Alguns defendem este 

interacionismo construtivista para a aprendizagem dos alunos, outros para o 

processo de formação permanente dos professores. Mesmo entre os interpretes de 

Vigotski que não preconizam uma aproximação da teoria vigotskiana à teoria 

piagetiana, não são poucos aqueles que acabam, sem que necessariamente se dêem 



conta disso, aproximando as duas teorias por realizarem uma leitura da obra de 

Vigotski que, do ponto de vista filosófico, dirige-se para uma epistemologia 

relativista, que não deixa de secundarizar o conteúdo do pensamento ao privilegiar a 

linguagem e uma leitura que, do ponto de vista pedagógico, endossa o lema do 

“aprender a aprender” ao postular que a teoria de Vigotski dá fundamento para as 

propostas educacionais centradas no universo cultural (leia-se cotidiano) dos 

indivíduos, sejam eles alunos ou professores. 

Assim, o lema “aprender a aprender” desempenha um importante papel na 

adequação do discurso pedagógico contemporâneo às necessidades do processo de 

mundialização do capitalismo, pela sua interna vinculação à categoria de adaptação 

que ocupa lugar de destaque tanto no discurso político-econômico neoliberal como 

nas teorias epistemológicas, psicológicas e pedagógicas de cunho construtivista. 

Procuraremos mostrar, no próximo item, como essas questões aparecem, de 

forma bastante nítida, no capítulo “Princípios e Fundamentos dos Parâmetros 

Curriculares Nacionais” (BRASIL, 1997, pp. 33-55). 

 

2.2. O “Aprender a Aprender” e o Construtivismo Eclético aos PCN 

Não é possível analisar a presença do lema “aprender a aprender” nos PCN 

sem analisar, ainda que brevemente, a influência do construtivismo eclético de César 

Coll e colaboradores nesse documento do Ministério da Educação. 

Em virtude dos objetivos deste trabalho, deixaremos de abordar aqui todo um 

conjunto de questões relativas aos PCN como, por exemplo, o processo de sua 

elaboração, o lugar de destaque dado à psicologia por meio da assessoria de César 

Coll, etc. Essas questões vêm sendo objeto de debate por diversos educadores 

brasileiros e expor nossas posições acerca desse debate acabaria por nos distanciar 

do tema deste livro (NOTA DE RODAPÉ: 3. O volume 21, número l, de 1996, da 

Revista Educação e Realidade (COSTA. 1996) fornece uma amostra desse debate, 

apresentando artigos e pareceres de educadores sobre os Parâmetros Curriculares 

Nacionais.). Assim, conscientes das limitações da análise que apresentaremos neste 

item, consideramo-la válida estritamente dentro da função que ela desempenha neste 

trabalho, isto é, a de exemplificar a questão do “aprender a aprender” no discurso 

pedagógico contemporâneo e suas implicações para a apropriação que vem sendo 



realizada, pêlos educadores, do pensamento de Vigotski. 

A adoção do construtivismo como referência teórica dos PCN pode ser 

percebida ao longo de todo o capítulo “Princípios e Fundamentos dos Parâmetros 

Curriculares Nacionais” (BRASIL, 1997, pp. 33-55). A terminologia utilizada é toda 

ela própria do discurso construtivista no Brasil, acrescida por um nítido esforço de 

utilização de termos e expressões que caracterizassem um tom politizado e crítico do 

texto, buscando, assim, fazer tal concepção aparentar proximidade com as 

concepções educacionais críticas. No item sobre “a tradição pedagógica brasileira” 

(BRASIL, 1997, pp. 38-44) é apresentada uma mistura da conhecida classificação 

das tendências pedagógicas proposta por José Carlos Libâneo (1986), na década de 

1980, com a questão do construtivismo (NOTA DE RODAPÉ: 4. Para que não nos 

desviemos do tema deste livro, deixaremos de analisar aqui uma questão que nos 

parece importante. Trata-se do fato de considerarmos que a Pedagogia Histórico-

Crítica, tal como ela vem sendo formulada por Dermeval Saviani e por outros 

educadores marxistas (entre os quais nos incluímos), é distinta da “Pedagogia 

Crítico-Social dos Conteúdos” tal como esta foi caracterizada por Libâneo na década 

de 1980. Estabelecer essa distinção é de fundamental importância, pois ainda hoje 

predomina a interpretação de que seriam apenas dois nomes para uma mesma 

concepção educacional. Entendemos, entretanto, que existem grandes diferenças 

entre essas duas abordagens, diferenças essas que já existiam na década de 1980 mas 

que num primeiro momento foram obscurecidas pela busca de união de esforços na 

tentativa de construção de uma pedagogia crítica. Atualmente essas diferenças 

mostram-se de forma bastante acentuada, particularmente no que se refere ao 

distanciamento entre as posições de José Carlos Libâneo e uma perspectiva 

educacional socialista e marxista. Esse distanciamento pode ser constatado, por 

exemplo, no livro por nós citado ao final do primeiro item deste capítulo 

(LIBÂNEO, 1998).). Após uma ligeiríssima apresentação dessa classificação das 

correntes educacionais, o texto afirma o seguinte: 

As tendências pedagógicas que marcam a tradição educacional brasileira e 

aqui foram expostas sinteticamente trazem, de maneira diferente, contribuições para 

uma proposta atual que busque recuperar aspectos positivos das práticas anteriores 

em relação ao desenvolvimento e à aprendizagem, realizando uma releitura dessas 



práticas à luz dos avanços ocorridos nas produções teóricas, nas investigações e em 

fatos que se tomaram observáveis nas experiências educativas mais recentes 

realizadas em diferentes Estados e Municípios do Brasil [BRASIL, 1997, p. 42]. 

Ou seja, abandonemos as polêmicas desnecessárias e improdutivas, não 

percamos tempo fazendo a crítica desta ou daquela corrente educacional. 

Busquemos o que cada uma possa trazer de contribuição para uma proposta atual. 

Destaque-se a constante utilização, nos PCN e no discurso de César Coll, de termos 

como releitura, ressignificação, reinterpretação, recontextualização. Esses termos 

traduzem, na verdade, o princípio metodológico básico de César Coll que, dito de 

forma clara, nada mais é do que a liberdade que esse autor concede a si mesmo, de 

extrair das várias teorias o que lhe pareça mais útil, jogando fora o resto da teoria e 

interpretando como bem lhe aprouver a parte que foi recortada. Para fazer esse 

escandaloso pragmatismo passar por uma concepção crítica e de vanguarda, os 

redatores dos PCN não economizaram no procedimento de acrescentar jargões 

pseudo-politizantes ao discurso de César Coll, normalmente bastante asséptico. E 

encontram no construtivismo a grande superação do confronto entre abordagens 

psicologizantes e politizadoras: 

No final dos anos 70, pode-se dizer que havia no Brasil, entre as tendências 

didáticas de vanguarda, aquelas que tinham um viés mais psicológico e outras cujo 

viés era mais sociológico e político; a partir dos anos 80 surge com maior evidência 

um movimento que pretende a integração entre essas abordagens. Se por um lado 

não é mais possível deixar de se ter preocupações com o domínio de conhecimentos 

formais para a participação crítica na sociedade, considera-se também que é 

necessária uma adequação pedagógica às características de um aluno que pensa, de 

um professor que sabe e aos conteúdos de valor social e formativo. Esse momento se 

caracteriza pelo enfoque centrado no caráter social do processo de ensino e 

aprendizagem e é marcado pela influência da psicologia genética [BRASIL, 1997, 

pp. 42-43]. 

Trata-se, nitidamente, de uma tentativa de difundir a interpretação de que o 

construtivismo teria significado, no cenário educacional brasileiro, a superação das 

polarizações entre indivíduo e sociedade, entre o psicológico e o sociopolítico no 

terreno das concepções pedagógicas, tal superação consistiria na utilização do já 



mencionado recurso da busca de um meio-termo, de um equilíbrio entre posições 

opostas ou entre dois pólos de uma relação. Assim, de acordo com o estilo de César 

Coll, os PCN adotam como referencial teórico um construtivismo eclético, que 

incorpora expressões e conceitos de diversas correntes psicológicas e educacionais, 

fazendo-se passar por uma grande síntese e, dessa forma, seduzir educadores 

defensores das mais diversas idéias, na direção da realização do sonho de Fernando 

Becker (/99< p. 89), para quem o construtivismo “poderá ser a forma teórica ampla 

que reúna as várias tendências atuais do pensamento educacional”. Mas, afinal, 

como o construtivismo é definido nos PCN? Da seguinte forma: 

Por muito tempo a pedagogia focou o processo de ensino no professor, 

supondo que, como decorrência, estaria valorizando o conhecimento. O ensino, 

então, ganhou autonomia em relação à aprendizagem, criou seus próprios métodos e 

o processo de aprendizagem ficou relegado a segundo plano. Hoje sabe-se que é 

necessário ressignificar a unidade entre aprendizagem e ensino, uma vez que, em 

última instância, sem aprendizagem o ensino não se realiza. A busca de um marco 

explicativo que permita essa ressignificação, além da criação de novos instrumentos 

de análise, planejamento e condução da ação educativa, na escola, tem se situado, 

atualmente, para muitos dos teóricos da educação, dentro da perspectiva 

construtivista. A perspectiva construtivista na educação é configurada por uma série 

de princípios explicativos do desenvolvimento e da aprendizagem humana que se 

complementam, integrando um conjunto orientado a analisar, compreender e 

explicar os processos escolares de ensino e aprendizagem. A configuração do marco 

explicativo construtivista para os processos de educação escolar deu-se, entre outras 

influências, a partir da psicologia genética, da teoria sócio-interacionista e das 

explicações da atividade significativa. Vários autores partiram dessas idéias para 

desenvolver e conceitualizar as várias dimensões envolvidas na educação escolar, 

trazendo inegáveis contribuições à teoria e à prática educativa. O núcleo central da 

integração de todas essas contribuições refere-se ao reconhecimento da importância 

da atividade mental construtiva nos processos de aquisição do conhecimento. Daí o 

termo construtivismo, denominando essa convergência [BRASIL, 1997, p. 50]. 

Analisemos de perto alguns pontos dessa passagem. Inicialmente é 

mencionada a questão da relação entre ensino e aprendizagem, sendo utilizado um 



argumento bastante repetido pêlos construtivistas no Brasil, o de que havia 

necessidade de superar as concepções que centravam o foco no ensino e no 

professor, e passar a focar o aluno, a criança e seus processos de aprendizagem. 

Telma Weisz, prefaciando o livro Reflexões Sobre Alfabetização, de Emilia 

Ferreiro, uma coletânea de quatro artigos, cuja primeira edição no Brasil data de 

1985, afirmou que “deslocando a investigação do como se ensina para o como se 

aprende, Emília Ferreiro descobriu e descreveu a psicogênese da língua escrita e 

abriu espaço — agora sim — para um novo tipo de pesquisa em pedagogia” (in 

FERREIRO, 1995, pp. 4-5). Sanny S. da Rosa (1994, p. 40), em seu livro 

Construtivismo e Mudança, afirma que “os teóricos construtivistas não têm, em 

princípio, como preocupação científica pensar o pólo ensino e sim o pólo 

aprendizagem”. 

A citada passagem dos PCN apresenta, portanto, o construtivismo como a 

perspectiva que superaria a unilateralidade das concepções pedagógicas centradas no 

ensino e no professor. Essa, aliás, sempre foi uma estratégia empregada na difusão 

do construtivismo no Brasil, isto é, a de apresentá-lo como o único caminho para 

pensar-se a educação de uma forma que considerasse o aluno e sua atividade mental. 

O construtivismo sempre apresentou-se no Brasil como se estivesse trazendo idéias 

inteiramente novas para a educação, não assumindo sua filiação ao movimento 

escolanovista. Nesse aspecto, os construtivistas brasileiros não foram fiéis ao mestre 

J. Piaget, pois este nunca escondeu que considerava sua perspectiva, no terreno 

epistemológico e psicológico, afinada com os chamados “métodos ativos” da Escola 

Nova. Ou será que os construtivistas nunca ouviram falar da chamada Revolução de 

Copérnico tão apregoada pelo movimento escolanovista, que visava justamente a 

fazer da criança e de seus processos de aprendizagem o centro do processo 

educativo? 

Prosseguindo na análise da citada passagem dos PCN, destacamos que a 

perspectiva construtivista é vista como “uma série de princípios explicativos do 

desenvolvimento e da aprendizagem humana que se complementam”. Ainda na 

mesma citação é esclarecido que os princípios empregados na elaboração do “marco 

explicativo” construtivista são oriundos de diversas correntes psicológicas, sendo 

destacadas a “psicologia genética”, a “teoria sociointeracionista” e as “explicações 



da atividade significativa”, ou seja, Piaget, Vigotski e Ausubel. Poderíamos falar em 

plágio dos textos de César Coll, se este não tivesse assessorado a elaboração dos 

PCN. Num texto escrito por César Coll em meados da década de 1980, intitulado 

“Um marco psicológico para o currículo escolar” e publicado no Brasil no livro 

Aprendizagem Escolar e Construção do Conhecimento (COLL, 1994), esse autor já 

defendia que o currículo escolar fosse pensado a partir de um “marco de referência 

psicológica” e que o marco adotado por ele buscava integrar princípios extraídos de 

vários autores do campo da psicologia, entre eles Piaget, Vigotski e Ausubel (COLL, 

1994, pp. 118-119). Acredita o pesquisador espanhol assim conseguir superar tanto 

o ecletismo como o “purismo”: 

[...] a alternativa consistiu em fugir tanto de um ecletismo fácil, no que, no 

fim, práticas pedagógicas contraditórias poderiam encontrar justificativa, como de 

um purismo excessivo que, ao concentrar-se em uma única teoria psicológica, 

correria o risco de ignorar contribuições substanciais e pertinentes da investigação 

psico-educacional contemporânea. O nosso domínio de referência concreto é um 

conjunto de teorias e de explicações que, embora mantenham entre si discrepâncias 

importantes em inúmeros pontos, participam de uma série de princípios comuns ou, 

pelo menos, não contraditórios. São estes princípios que impregnam o Modelo de 

Plano Curricular adotado e se refletem em sua estrutura. 

Mas a pergunta é: o que unificaria os vários princípios recortados por César 

Coll de teorias tão distintas como as de Piaget, Vigotski e Ausubel? César Coll 

responde mais claramente a esse questão, num texto do qual ele é co-autor, 

juntamente com Jesus Palácios e Álvaro Marchesi, intitulado “Um Marco de 

Referência Psicológico para a Educação Escolar: a Concepção Construtivista da 

Aprendizagem e do Ensino” (COLL, PALACIOS & MARCHESI, 1996). Nesse 

texto, analisando as dificuldades, os riscos e as vantagens de buscar-se um marco de 

referência que unifique várias perspectivas teóricas no campo da psicologia da 

educação, César Coll e seus colaboradores concluem o seguinte: 

Diversas razões aconselham, entretanto, a enfrentar o desafio, tomando, isso 

sim, as precauções oportunas para diminuir os riscos. Talvez a mais importante seja 

a convergência que é possível detectar, relacionada a uma série de idéias, forças ou 

princípios explicativos básicos, entre pesquisadores e autores que se situam, em 



principio, em enquadramentos teóricos distintos. O princípio mais amplamente 

compartilhado é, sem dúvida, o que se refere a importância da atividade construtiva 

do aluno na realização das aprendizagens escolares. Daí que seja habitual a 

utilização do termo construtivismo, para referir-se às tentativas de integração 

possibilitadas pela convergência assinalada [COLL, PALACIOS & MARCHESI, 

1996, PP. 390-391]. 

Aqui voltamos à passagem dos PCN anteriormente citada, onde é feita 

afirmação idêntica, isto é, a de que “o núcleo central da integração de todas essas 

contribuições refere-se ao conhecimento da importância da atividade mental 

construtiva nos processos de aquisição do conhecimento”. Os redatores dos PCN 

então frisam: “daí o termo construtivismo denominando essa convergência”. Não é 

nosso objetivo neste livro apresentar uma caracterização consistente, detalhada e 

ampla do construtivismo, pois estamos atualmente desenvolvendo uma pesquisa 

visando justamente a “mapear” essa corrente, com suas muitas faces, suas filiações e 

suas interfaces com outros modismos (NOTA DE RODAPÉ: 5. Projeto Integrado de 

Pesquisa, intitulado “O Construtivismo: suas muitas faces, suas filiações e suas 

interfaces com outros modismos”, financiado pelo CNPq, no período de agosto de 

1998 a julho de 2000.). Entretanto, não podemos deixar de aqui ao menos assinalar 

que consideramos precário o critério adotado por César Coll e, em sua esteira, pêlos 

redatores dos PCN, para caracterização do que seja o construtivismo. Este seria 

constituído, segundo tal critério, por um grupo de teoria psicológicas muito distantes 

e até conflitantes em pontos fundamentais mais que possuiriam alguma coisa em 

comum, a defesa da “importância da atividade construtiva do aluno nas 

aprendizagens escolares”. Se concordarmos com a solução apresentada por César 

Coll, estaremos diante de um problema: essa importância da atividade construtiva do 

aluno não constitui uma inovação introduzida no ideário pedagógico pelo 

construtivismo, pois é mais do que sabido que ela foi defendida pelo movimento 

escolanovista. Piaget (1970, pp. 136-182), em seu artigo “Os Novos Métodos, Suas 

Bases Psicológicas”, escrito em 1935, e posteriormente incluído na coletânea 

Psicologia e Pedagogia (PIAGET, 1970), foi ainda mais longe ao afirmar que nem 

sequer os métodos propostos pelo movimento escolanovista foram inovadores ao 

enfatizarem o caráter ativo do aluno no processo de aprendizagem: 



Se os novos métodos de educação se definem pela atividade verdadeira que 

postulam na criança e pelo caráter recíproco da relação que estabelecem entre os 

indivíduos educados e a sociedade para a qual os destinam, nada é menos novo que 

tais sistemas. Quase todos os teóricos pressentiram um ou outro dos aspectos de 

nossas pretensões [PIAGET, 1970, p. 140] 

Mais adiante em sue texto, Piaget esclarece a diferença entre os teóricos 

clássicos da educação e os métodos novos, que residiria na fundamentação científica 

da pedagogia na psicologia da criança: 

De uma maneira geral, vê-se que: se o ideal de atividade e os princípios dos 

novos métodos de educação podem ser encontrados sem dificuldade nos grandes 

clássicos da pedagogia, uma diferença essencial os separa de nós. Apesar de seu 

conhecimento intuitivo ou prático da infância, eles não constituíram a psicologia 

necessária a elaboração de técnicas educacionais verdadeiramente adaptadas às leis 

do desenvolvimento mental. Os métodos novos só deveriam ser constituídos 

realmente com a elaboração de uma psicologia ou de uma psico-sociologia 

sistemática da infância; é com a fundação desta última que se pode datar seu 

aparecimento [PIAGET, 1970, pp. 144-145]. 

Para Piaget, a novidade da Escola Nova residia na fundamentação 

psicológica, científica, do postulado acerca do caráter ativo do educando. Fora César 

Coll, o principio unificador de distintas correntes da psicologia educacional, que se 

tornaria todas integrantes do construtivismo, seria a defesa do papel construtivo do 

aluno. Além de estarmos girando em círculo, ainda descobrimos mais uma pergunta: 

o que efetivamente diferencia as proposições educacionais do construtivismo das 

idéias defendidas pelo movimento escolanovista? Parece que para o próprio Piaget 

essa diferença não existia. Seria o construtivismo apenas uma espécie de atualização 

da Escola Nova? De qualquer forma, se concordarmos com Piaget que a defesa do 

caráter ativo do aluno é tão velha quanto os clássicos da pedagogia, e se a defesa 

desse princípio foi empregada por César Coll para definir o construtivismo, só nos 

resta perguntar então: quem não é construtivista? Ou, formulando a pergunta de 

outra forma: pode o construtivismo incorporar, em seu “marco teórico”, elementos 

da teoria de qualquer autor, desde que ele não defenda uma visão do aluno como um 

ser passivo, que se limite a copiar e repetir o que o professor escreveu no quadro-



negro? Com um critério tão vago e impreciso, as portas estão escancaradas para todo 

tipo de ecletismo e o único critério para recortar esta ou aquela idéia deste ou 

daquele autor e depois formar uma grande colcha de retalhos é o pragmatismo que, 

como é sabido, tão bem caracteriza o ideário neoliberal e que, como alertou Luís 

Carlos de Freitas (1995, p. 121), vem sendo utilizado como forma de despolitização 

da sociedade e de cooptação de setores progressistas: 

Ao mesmo tempo que se propõe a retirada de referências, proclama-se a “era 

das incertezas”, aponta-se a necessidade de se adotar uma “postura objetiva” diante 

dos problemas para resolvê-los decididamente — vale dizer, um pragmatismo 

“cego” que caminha guiado pelo projeto capitalista. (Teremos que voltar a discutir a 

questão da não-neutralidade da ação do homem?) Cria-se um clima em que o debate 

político é considerado “perda de tempo”, “falta de objetividade”. Setores 

progressistas são cooptados com palavras de ordem como: “é preciso fazer algo pela 

educação” ou “meu compromisso é com a educação”, fazendo vista grossa ao 

projeto político “modernizador” da “nova direita”. Desmobiliza-se a luta de idéias, 

no seio da intelectualidade, e facilita-se o avanço de forças conservadoras, 

combinando-se ingenuidade e cooptação. 

Nesse contexto do pragmatismo neoliberal, qual a meta educacional que 

atuaria como critério para se definir o que deve ou não ser aproveitado das diversas 

teorias? A meta é a formação de um indivíduo preparado para a constante adaptação 

às demandas do processo de reprodução do capital. Logicamente os PCN expressam 

esse fato de forma eufemística, como já vimos ocorrer no citado relatório Jacques 

Delors, falando em educação permanente, na formação de indivíduos criativos e, 

como não poderia deixar de ser definindo o “aprender a aprender” como o grande 

lema da educação contemporânea: 

Desde a construção dos primeiros computadores, na metade deste século, 

novas relações entre conhecimento e trabalho começaram a ser delineadas. Um de 

seus efeitos é a exigência de um reequacionamento do papel da educação no mundo 

contemporâneo, que coloca para a escola um horizonte mais amplo e diversificado 

do que aquele que, até poucas décadas atrás, orientava a concepção e construção dos 

projetos educacionais. Não basta visar à capacitação dos estudantes para futuras 

habilitações em termos das especializações tradicionais, mas antes trata-se de ter em 



vista a formação dos estudantes em termos de sua capacitação para a aquisição e o 

desenvolvimento de novas competências, em função de novos saberes que se 

produzem e demandam um novo tipo de profissional, preparado para poder lidar 

com novas tecnologias e linguagens, capaz de responder a novos ritmos e processos. 

Essas novas relações entre conhecimento e trabalho exigem capacidades de 

iniciativa e inovação e mais do que nunca, “aprender a aprender”. Isso coloca novas 

demandas para a escola. A educação básica tem assim a função de garantir 

condições para que o aluno construa instrumento para que o capacitem para um 

processo de educação permanente [BRASIL, 1997, pp. 34-35, grifo nosso] 

Essa passagem estabelece com clareza as relações entre o construtivismo, 

“aprender a aprender” e o discurso sobre a necessidade de formar um indivíduo 

capaz de constantemente readaptar-se ao mercado de trabalho em constante 

mutação. Tudo isso articulado à concepção de que estaríamos vivendo numa 

sociedade onde o insucesso ou sucesso de indivíduos, empresas e instituições 

depende basicamente da maior ou menor capacidade de buscar conhecimentos e 

informações com rapidez e saber utilizá-los com criatividade, adaptando-se a novos 

ritmos e processos, dominando as novas tecnologias e linguagens, em suma, 

adaptando-se a um novo tipo de sociedade que estaria surgindo, caracterizado por 

um novo tipo de relações entre conhecimento e trabalho. Esse universo ideológico 

também fica evidente em outra passagem do PCN: 

Um ensino de qualidade, que busca formar cidadãos capazes de interferir 

criticamente na realidade para transformá-la, deve também contemplar o 

desenvolvimento de capacidades que possibilite adaptações às complexas condições 

e alternativas de trabalho que temos hoje e a lidar com a rapidez na produção e na 

circulação de novos conhecimentos e informações, que têm sido avassaladores e 

Crescentes. A formação escolar deve possibilitar aos alunos condições para 

desenvolver competências e consciência profissional, mas não restringir-se ao 

ensino de habilidades imediatamente demandadas pelo mercado de trabalho 

[BRASIL, 1997, p. 47]. 

A imagem produzida é a de um mundo em mudança vertiginosa, com 

conhecimentos sendo produzidos e divulgados com rapidez nunca vista, onde não há 

tempo a perder para quem deseja participar desse mercado de trabalho. Como disse 



Luís Carlos de Freitas em passagem já citada, essa ideologia procura gerar a idéia de 

que não há tempo a perder com discussões políticas e ideológicas; há muito a fazer, 

o tempo é pouco, a sociedade está mudando, o mercado é mutante ao extremo, é 

preciso agir de forma pragmática e rápida. Quando, nos PCN, afirma-se que não se 

deve formar o indivíduo apenas no tocante às “habilidades imediatamente 

demandadas pelo mercado de trabalho”, não está sendo formulada qualquer crítica à 

idéia da educação regida pelo mercado. O que está aí sendo defendido é que o 

mercado seja respeitado em seu caráter dinâmico, o que exige um processo de 

adaptação constante e, portanto, também dinâmico, da parte dos indivíduos. Por isso 

torna-se tão central o lema “aprender a aprender”. E, como parte da ambigüidade do 

discurso, que o torna mais facilmente assimilável por um grande contingente de 

educadores, não se deixa de falar na formação do cidadão capaz de “interferir 

criticamente na realidade para transformá-la”. Mas o fato é que esse cidadão não terá 

tempo, motivação e possibilidade de desenvolver qualquer tipo de reflexão crítica 

sobre a realidade, porque todo seu tempo e todas suas energias estarão voltados para 

a constante luta pela sobrevivência, obtida a duras penas por meio da interminável 

adaptação às sempre novas demandas do capitalismo. 

Marília Gouveia de Miranda, num artigo na revista Cadernos de Pesquisa, 

intitulado “Novo Paradigma do Conhecimento e Políticas Educacionais na América 

Latina”, apresenta um instigante questionamento sobre o porquê de a idéia de uma 

sociedade marcada pela centralidade do conhecimento possuir uma presença tão 

marcante no ideário que permeia as políticas educacionais atuais na América Latina: 

A centralidade do conhecimento como eixo das políticas de educação precisa 

ser mais bem compreendida. Entre os temas entronizados pela retórica das reformas 

educacionais na América Latina — qualidade, equidade, descentralização, 

centralidade do conhecimento —, este é o que está mais a salvo das críticas. Por 

quê? Talvez por expressar uma leitura das transformações sociais e culturais a que 

estamos submetidos (a sociedade informatizada, a sociedade do conhecimento). 

Talvez por exprimir de forma muito pragmática, as exigências do conhecimento 

exigidas por essa sociedade: o aprender a aprender. Talvez por estar referendada por 

teorias psico-pedagógicas muito convincentes na justificação de novas alternativas 

de enfrentamento dos processos de ensino-aprendizagem. Talvez, simplesmente, 



para alguns, porque vem escudado na perspectiva do “novo”. E talvez por ser um 

argumento suficientemente abstraio para justificar a necessidade de mudanças na 

educação sem necessariamente informar a natureza e a direção dessas mudanças. 

Qualquer uma dessas pressuposições — para ser sustentada ou negada — requer um 

aprofundamento dessa discussão [MIRANDA, 1997, p. 46]. 

De nossa parte, concordamos que essa discussão precisa ser aprofundada, 

mas entendemos que esse aprofundamento, por sua vez, só será alcançado quando as 

posições forem claramente explicitadas e, assim, for desfeito o atual ambiente 

ideológico onde se cria a sensação de que certas idéias são absolutamente 

consensuais e que questioná-las é, por si só, indicador de anacronismo e 

dogmatismo. Das hipóteses tão bem caracterizadas por Marília Gouveia de Miranda, 

aquelas que entendemos corresponderem ao que está efetivamente ocorrendo, 

quando as reformas educacionais na América Latina adotam o discurso da 

centralidade do conhecimento, são as de que isso aconteceria pelo fato de esse 

discurso exprimir, de forma muito pragmática, as exigências do conhecimento 

exigidas por essa sociedade: o “aprender a aprender” e “por ser um argumento 

suficientemente abstraio para justificar a necessidade de mudanças na educação sem 

necessariamente informar a natureza e a direção dessas mudanças”. A natureza e a 

direção dessas mudanças podem ser lidas nas contradições e ambigüidades do 

ideário pedagógico que dá sustentação a essas reformas. Esse ideário, segundo nossa 

interpretação, tem por referência central a concepção liberal de ser humano, 

concepção essa muitas vezes camuflada por formulações aparentemente críticas em 

relação à sociedade contemporânea. Por estar referido à concepção liberal, o ideário 

pedagógico que perpassa as reformas educacionais contemporâneas carrega consigo 

as contradições da concepção liberal de ser humano. 

Saviani (1997a, pp. 191-193) analisa três contradições presentes na 

concepção liberal do ser humano com conseqüências diretas para a educação: as 

contradições entre o homem e a sociedade, entre o homem e o trabalho e, 

finalmente, entre o homem e cultura. 

A contradição entre o homem e a sociedade é a contradição entre o homem 

como pessoa moral (o cidadão) e o indivíduo egoísta (o homem voltado para seus 

interesses privados). Marx abordou em vários momentos de sua obra essa 



contradição presente na sociedade burguesa e na concepção liberal de ser humano, 

teremos oportunidade de retomar essa questão no capítulo em que abordaremos a 

crítica de Marx à naturalização do social presente no pensamento dos economistas 

clássicos. Por enquanto, assinalaremos apenas que essa contradição reflete-se na 

luta, ao longo de toda a história da educação na sociedade burguesa, entre as 

concepções que defendem que os indivíduos devem ser educados com base em um 

ideal abstrato de ser humano e aquelas que defendem uma educação voltada para a 

existência empírica dos indivíduos (SUCHODOLSKI, 1984; DUARTE, 1996). Na 

mesma linha de raciocínio, Dermeval Saviani afirma que: 

Enquanto a versão tradicional da concepção liberal de educação pôs o acento 

na formação da pessoa moral, isto é, o cidadão do Estado burguês, a versão moderna 

(escolanovista) pôs o acento na formação do indivíduo egoísta independente, 

membro ajustado da sociedade burguesa. É esta educação básica, geral e comum que 

a burguesia foi capaz de propiciar à humanidade em seu conjunto [SAVIANI, 

1997a, p. 192]. 

Não é difícil constatar que tanto o relatório Jacques Delors como o 

mencionado capítulo dos PCN procuram, ao longo de todo o texto, um equilíbrio 

entre a formação do indivíduo como cidadão, pessoa moral, e sua formação como 

alguém apto a lutar por um lugar ao sol na desesperada competição entre os 

indivíduos, característica da sociedade capitalista em geral e acentuada nos dias de 

hoje. Os dois documentos esforçam-se por buscar a conciliação entre cidadania e 

competitividade. O resultado não poderia ser outro: textos ambíguos, repletos de 

contradições e inconsistentes do ponto de vista teórico. 

A segunda contradição analisada por Dermeval Saviani é aquela entre o 

homem e o trabalho, também analisada por Marx, tanto nos “Manuscritos 

Econômico-Filosóficos de 1844” (MARX. 1987d), como também nos Grundrisse 

(MARX, 1987a, 1987b, 1988). Essa contradição expressa o fato de que o trabalho, 

atividade indispensável à humanização do ser humano, atividade que define a 

especificidade do ser humano perante todas as outras espécies de seres vivos, 

fundamento ontológico do ser do homem, apresenta-se, no capitalismo, como 

atividade que aliena o trabalhador de si próprio, de sua atividade e do gênero 

humano (DUARTE, 1993). A conseqüência disso para a educação é, segundo 



Dermeval Saviani, a de que: 

[...] a educação que a burguesia concebeu e realizou sobre a base do ensino 

primário comum não passou, nas suas formas mais avançadas, da divisão dos 

homens em dois grandes campos: aquele das profissões manuais para as quais se 

requeria uma formação prática limitada à execução de tarefas mais ou menos 

delimitadas, dispensando-se o domínio dos respectivos fundamentos teóricos; e 

aquele das profissões intelectuais para as quais se requeria domínio teórico amplo a 

fim de preparar as elites e representantes das classes dirigentes para atuar nos 

diferentes setores da sociedade [SAVIANI, 1997a, p. 193]. 

No caso dos documentos analisados neste item, nossa hipótese é de que se 

trata de um tipo de discurso educacional que poderá resultar, no plano internacional 

e também no plano nacional, no fortalecimento da divisão mencionada por Saviani, 

tendo-se um tipo de educação para as elites, voltado para o desenvolvimento da 

cognição, da criatividade, da agilidade na utilização das diversas tecnologias de 

acesso à informação, no desenvolvimento de múltiplas habilidades em diversos 

campos da cultura humana, na capacidade de desenvolver trabalho de equipe 

altamente qualificado etc., e outro tipo de educação, destinada à grande maioria da 

população, caracterizado pela aquisição do instrumental cognitivo mínimo e do 

conhecimento mínimo (alfabetização na língua materna e na matemática), 

indispensáveis ao constante processo de adaptação às mudanças nos padrões de 

exploração do trabalho e à assimilação das expectativas de consumo produzidas pela 

propaganda. 

Por fim, a contradição entre o homem e a cultura, ou melhor, entre a cultura 

como produto social e sua apropriação privada, configura-se, nos dias de hoje, no 

fato de que [...] a par de um desenvolvimento sem precedentes nos meios de 

produção e difusão cultural, aprofunda-se o fosso entre a exigência de generalização 

da alta cultura e as dificuldades crescentes que as relações sociais burguesas apõem 

ao desenvolvimento cultural. Em tal situação, a educação burguesa inevitavelmente 

teve de considerar a cultura superior como um privilégio restrito a pequenos grupos 

que compõem a elite da sociedade. No seu período revolucionário, correspondente à 

fase de impulso criador, tal educação se destinou à formação de elites dinâmicas que 

impulsionaram o desenvolvimento das ciências, das letras, das artes e da filosofia. 



No seu período conservador, as expressões culturais burguesas tendem a fazer 

coexistir o rebaixamento vulgar da cultura para as massas com a sofisticação 

esterilizadora da cultura das elites. É nesse quadro que cabe entender a chamada 

crise atual da educação em geral, e do ensino superior em particular [SAVIANI, 

1997a, p. 193]. 

Essa crise também tem-se refletido na defesa, por parte de diversas 

concepções educacionais contemporâneas, de que o saber escolar deva estar 

imediatamente vinculado às necessidades próprias da vida cotidiana do aluno ou, no 

caso do ensino superior, às necessidades imediatas e pragmáticas da adaptação a 

uma prática profissional quase nunca submetida a uma análise crítica rigorosa. 

Vejam-se, por exemplo, as propostas atuais para os cursos de formação de 

educadores, que preconizam a formação do “prático reflexivo”, uma expressão 

eufemística que resulta, na realidade, em brutal aligeiramento da formação teórica 

do futuro educador; em transformação dos cursos em uma vitrine de informações 

precariamente articuladas sobre o chamado cotidiano escolar e na concretização do 

que LUÍS Carlos de Freitas (1995) tão bem caracterizou como neotecnicismo. 

Assim, está sendo produzida (talvez fosse mais adequado dizer que já se instalou) 

uma mentalidade altamente pragmática, centrada apenas no hoje, no aqui e no agora, 

criando-se uma aversão àquilo que Saviani (1997b, pp. 22-23) denominou “clássico” 

no saber socialmente produzido, uma aversão ao esforço necessário ao estudo do 

clássico, uma aversão à teoria considerada como inútil e uma valorização do banal, 

dos casos pitorescos ocorridos no cotidiano de cada indivíduo, uma valorização do 

fácil, do útil, do que não exija questionamento, crítica, raciocínio. O cotidiano 

doméstico mais alienado possível torna-se o padrão de comportamento até mesmo 

nas aulas do ensino superior, nos cursos de pós-graduação, especialmente na grande 

maioria das faculdades e universidades particulares, onde o aluno sente-se um patrão 

do professor pelo fato de o salário deste vir do pagamento de mensalidades. Cada 

vez mais o professor tem que justificar aos seus alunos porque ensinar isto ou 

aquilo, qual a “utilidade” do conhecimento que espera que seus alunos aprendam. 

Cada vez mais pesa sobre o professor o, pesadelo de ser visto como o professor de 

matemática do filme As Duos Foces do Espelho e cada vez mais difunde-se a idéia 

de que o bom professor é somente aquele que consegue classes cheias e sorridentes, 



como a professora de literatura do mesmo filme. Não seria essa a verdadeira direção 

para a qual apontam os PCN quando atribuem especial importância ao conceito de 

aprendizagem significativa, independentemente do sentido que esse conceito tenha 

na sua teoria de origem? 



CAPÍTULO DOIS 
 

NEOLIBERALISMO, PÓS-MODERNISMO E CONSTRUTIVISMO 

 

Para uma adequada compreensão do fenômeno de utilização do filtro do 

Lema “aprender a aprender” na incorporação da teoria vigotskiana ao ideário 

educacional contemporâneo, torna-se necessário analisar esse fenômeno como parte 

de um processo ideológico mais amplo, o de avanço do pensamento neoliberal e de 

seu aliado, o pós-modernismo. 

Partindo do pressuposto acima formulado, desenvolveremos este capítulo em 

dois momentos. No primeiro deles, analisaremos alguns aspectos do universo 

ideológico neoliberal e pós-moderno, com ênfase naqueles aspectos que esclareçam 

por que consideramos problemáticas as leituras da obra vigotskiana que tenham esse 

universo como pano de fundo. No segundo item deste capítulo focalizaremos alguns 

pontos de aproximação entre o construtivismo e o pós-modernismo, pontos esses 

que constituem as bases a partir das quais vem sendo defendida, por vários autores, a 

aproximação entre Piaget e Vigotski. 

 

1. CARACTERÍSTICAS DO UNIVERSO IDEOLÓGICO NEOLIBERAL E PÓS-

MODERNO  

A temática das influências do neoliberalismo na educação tem sido objeto de 

estudos realizados por vários intelectuais da educação como, por exemplo, Davini 

(1997); Dias (1995); Freitas (1995); Frigoto (1996 e 1998); Gentili (1995); Gentili & 

Silva (1996); Sader & Gentili (1995); Saviani (1991); Tommasi, Wirde & Haddad 

(1996), Wàrde (1998); Zibas, Franco & Wàrde (1997), entre outros. Não é nosso 

objetivo. Neste momento, apresentar uma revisão crítica dessa rica bibliografia. 

Nosso intuito, mais limitado, é o de chamar atenção para um aspecto que nos parece 

ter sido ainda pouco explorado nas suas muitas implicações, que é o da infiltração, 

no pensamento pedagógico, da epistemologia implícita ao ideário neoliberal. Com a 

finalidade de esclarecermos o que estamos entendendo por epistemologia implícita 

ao ideário neoliberal e quais seriam as principais características dessa epistemologia, 

recorreremos à análise feita por Wainwright (1998, pp. 44-56) sobre a teoria do 



conhecimento de Frederick Hayek, economista e filósofo austríaco, falecido em 

1992 e considerado por muitos como o mais importante dos pensadores neoliberais 

(NOTA DE RODAPÉ: l. Adotamos como referência a análise feita por Wainwright 

da epistemologia de Hayek pelo fato de essa autora apresentar uma síntese ao 

mesmo tempo bastante clara e crítica daquela epistemologia, o que nos permite 

abordar aqui apenas os aspectos mais imediatamente ligados ao tema deste livro. 

Devemos, entretanto assinalar que o estudo dessa epistemologia e de suas 

implicações para a educação merece um trabalho mais extenso, detalhado e 

aprofundado. Sugerimos ao leitor que tiver interesse em estudar mais sobre a teoria 

de Hayek, a leitura do livro O Caminho da Servidão (HAYEK, 1984); de uma 

entrevista com Hayek feita por Salazar (1980), e dois trabalhos de análise do 

pensamento de Hayek: um, na ótica da defesa do pensamento (neo) liberal, 

intitulado A Contribuição de Hayek às Idéias Políticas e Econômicas de Nosso 

Tempo (BUTLER. 1987) e outro, numa ótica de análise crítica do pensamento 

(neo)liberal, intitulado “Smith e Hayek, Irmanados na Defesa das Regras do Jogo” 

(MALAGUTTI, 1998).). 

A análise de Wainwright mostra que na obra de Hayek existe uma íntima 

relação entre sua concepção de sociedade e sua concepção de conhecimento. O 

conhecimento é entendido como exclusivamente individual, circunstancial e não 

passível de ser integrado a uma visão totalizadora do real. O conhecimento da 

realidade é sempre parcial e particular. A visão que Hayek tinha do conhecimento 

científico reduzia a ciência a uma classificação de fatos ou dados perceptíveis. Mas a 

ação econômica dos indivíduos (Hayek teoriza sobre o agir dos homens no plano da 

economia) não se fundamenta nessa ciência e sim em conhecimentos individuais e 

não generalizáveis, o conhecimento do tempo e da circunstância. O que dirige as 

ações dos indivíduos é um conhecimento tácito, constituído por coisas que se sabe, 

mas não se pode dizer, sendo um conhecimento efêmero e sempre passível de erro. 

Não há, portanto, como prever os resultados do conjunto das ações individuais, isto 

é, não há como prever os rumos da sociedade e não se deve interferir nas ações 

espontâneas dos indivíduos. 

 

Como conseqüência, socialmente podemos entrar no mundo às cegas: nunca 



somos capazes de saber as seqüelas sociais de nossas ações. Com base nisso, 

precisamos entender a ordem social e o desenvolvimento social — em particular o 

desenvolvimento da propriedade privada e do mercado — como resultados casuais 

da atividade dos indivíduos. Sua evolução é o resultado da experiência não-

intencional. Qualquer tentativa de projetar ou planejar um resultado social interfere 

nos processos naturais da civilização e tal intervenção é imoral e pode Ter 

conseqüências danosas [Wainwright, 1998, p. 44]. 

Trata-se nitidamente de uma naturalização do social, que é visto como 

resultante incontrolável e incognoscível das imprevisíveis ações individuais. O 

conhecimento individual, por sua vez, é reduzido à percepção imediata e a saberes 

tácitos. Estamos perante uma teoria do conhecimento como fenômeno cotidiano, 

particular, idiossincrático e não assimilável pela racionalidade científica. É também 

uma teoria da sociedade como um processo natural sobre o qual deve-se evitar ao 

máximo qualquer interferência, pois esta produz danos ao desenvolvimento natural e 

produz também injustiça por privilegiar alguns agentes sociais em detrimento de 

outros. Wainwright (1998, pp. 50-51) diz que subjacente às inconsistências ou às 

tensões existentes na teoria de Hayek estaria a contradição [...] entre o valor que ele 

reconhece na liberdade individual e intervenção humana de uma lado, e sua teoria de 

evolução e o valor que ela o leva a reconhecer na ordem social, do outro. Sua 

negação de alguma relação direta, ainda que incompleta, entre a intenção humana e 

o produto social, e sua afirmação de que o resultado da atividade humana é 

completamente casual, com efeito transformam o acaso no principal mecanismo de 

evolução social. Democracia e escolha social tornam-se redundantes. Com base 

nisso, a evolução social difere muito pouco da evolução natural. 

A teoria individualista de Hayek, ao mesmo tempo em que naturaliza a 

Sociedade, limita o próprio conhecimento individual. Aliás, é dessa limitação do 

conhecimento humano (individualizado) que resulta a proposição da inviabilidade de 

uma direção intencional e racional do conjunto social. As possibilidades de 

conhecimento do indivíduo estariam limitadas ao seu meio imediato. Wainwright 

cita uma passagem do próprio Hayek sobre essa questão, na qual ele defende um 

tipo de filosofia individualista fundamentada num: 

[...] fato indiscutível que ninguém pode esperar alterar o que, por si só, é base 



suficiente para as condições dos filósofos individualistas; as limitações 

constitucionais do conhecimento e dos interesses do homem, o fato de que ele não 

pode saber mais do que uma ínfima parte do todo da sociedade e que, portanto, tudo 

o que pode participar de seus motivos são os efeitos imediatos que suas ações terão 

na esfera que ele conhece. Todas as possíveis diferenças nas atitudes morais dos 

homens resultam em pouca coisa, no que diz respeito ao seu significado para a 

organização social, comparadas com o fato de que tudo que a mente do homem pode 

eficazmente compreender são os fatos do limitado circulo do qual ele é o centro 

[HEYEK, apoud Wainwright, 1998, p. 51]. 

Para Hayek, cada indivíduo não pode conhecer além do círculo demarcado 

por sua particularidade, o círculo do qual ele é o centro. É evidente, então, que as 

ações desse indivíduo só poderão ter como referência os interesses e as necessidades 

particulares. Assim Wainwright (1998, p. 52) não deixa dúvidas quanto à íntima 

ligação epistemológico-sociológica no pensamento de Hayek entre individualismo, 

caráter fragmentário e falho do conhecimento, casualidade na formação social e, 

presente em todos esses elementos, a naturalização do que é histórico-social: 

Essa hipótese dogmaticamente individualista é crucial para a conclusão de 

Hayek a respeito do caráter falho do conhecimento; entramos no mundo socialmente 

as cegas. Para Hayek, a natureza do conhecimento humano é tal que não só não 

podemos ter certeza das conseqüências sociais de nossos atos, como não podemos 

sequer nos aproximar de tal conhecimento através de sua combinação com outros, 

permitindo uma ampliação da nossa visão para garantir que nossos atos possam 

atingir sua meta. Para Hayek, ao contrário, as estruturas sociais que criamos foram 

desenvolvidas de foram inteiramente intencional. A hipótese de que o conhecimento 

é um atributo individual é dessa forma essencial a sua conclusão de que a ordem 

social “é o resultado casual de nossa atividade individual” — e à implicação de que 

o acaso, e não os projetos sociais conscientes, é o mecanismo legitimo da evolução 

social, o grão para o moinho da tentativa e do erro.  

As implicações dessas relações entre naturalização do social, individualismo 

e teoria do conhecimento, para a análise das concepções pedagógicas 

contemporâneas e para a análise das concepções na área da psicologia da educação 

são muitas e não as analisaremos em toda a sua extensão e profundidade neste livro. 



De qualquer forma, ainda que não pretendamos aqui aprofundar nossa análise desse 

tema, deixamos registrada nossa hipótese de que um estudo detalhado dos 

fundamentos filosóficos do pensamento neoliberal pode revelar aproximações 

significativas entre esse pensamento e as concepções pedagógicas centradas no lema 

“aprender a aprender”. Um dos pontos nos quais se daria essa aproximação seria o 

da ausência de diferenciação entre as características do pensamento não-cotidiano 

(ciência, filosofia, política e arte) e o pensamento cotidiano (NOTA DE RODAPÉ: 

2. Para um estudo detalhado sobre essa diferença recomendamos a leitura de Heller 

(1994), Duarte (1993 e1996).).  

Nessa aproximação com o pensamento neoliberal talvez resida a origem da 

grande força do lema “aprender a aprender” e, nesse sentido, lutar contra as 

interpretações da obra de Vigotski mediadas pelo lema “aprender a aprender” é lutar 

contra concepções que desfrutam de grande hegemonia na sociedade 

contemporânea. A tarefa é árdua, pois se torna necessário enfrentar, no campo 

pedagógico, os reflexos tanto da ideologia neoliberal como do seu complemento, o 

pensamento pós-moderno. Wainwright (1998, p. 85) mostra bem o quanto 

neoliberalismo e pós-modernismo convergem para os mesmos resultados: 

Como Hayek, o pós-modernismo corta a ligação existente entre intenção 

humana e resultado social. Enquanto para a direita radical a natureza incompleta do 

nosso conhecimento significa que a sociedade é o resultado das atividades cegas e, 

portanto casuais dos indivíduos, para o teórico pós-moderno a sociedade é, 

igualmente, um excesso casual de afirmações solipsistas de várias espécies. 

O caráter solipsista, relativista e fragmentário do pensamento pós-moderno 

reflete, segundo Celso Frederico, em artigo intitulado “Razão e Desrazão: a Lógica 

das Coisas e a Pós-Modernidade”, a fragmentação da vida social e do mundo do 

trabalho produzida pela “última façanha do capital”, isto é, No influxo da terceira 

revolução industrial, a ofensiva selvagem do capital recriou o ideal do livre 

mercado, desenvolveu novas formas de exploração do trabalho humano e pôs em 

movimento um processo de dessolidarização da vida social, um autêntico salve-se 

quem puder, expresso no culto do individualismo e naquelas formas relativistas de 

pensar, que cultivam a fragmentação e a descrença nas possibilidades 

emancipatórias da razão. Essa nova etapa do capitalismo, marcando a transição do 



fordismo-keynesianismo para o pós-fordismo e o neoliberalismo exigiu uma 

reestruturação da produção e conseqüente precarização das relações de trabalho. 

Com isso assistiu-se a uma fragmentação do tecido social [FREDERICO, 1997, p. 

182]. 

Assim, há uma indissolúvel relação entre as mais diversas (e elas parecem ser 

infinitas) formas de manifestação do pensamento pós-moderno e a realidade social 

do capitalismo contemporâneo, do qual o pensamento neoliberal apresenta-se como 

explícito defensor. Os pensadores neoliberais não estão sozinhos nessa tarefa de 

reprodução, no plano ideológico, da ordem capitalista contemporânea. A eles 

juntam-se, mesmo sem saber, os pensadores pós-modernos. Quando afirmamos que 

os pós-modernos são aliados dos neoliberais mesmo sem disso terem conhecimento, 

estamos enfatizando que essa aliança existe mesmo que os pensadores pós-modernos 

acreditem estar fazendo análises críticas da sociedade contemporânea e estamos 

também enfatizando que alguns autores, mesmo não se apresentando como pós-

modernos e mesmo acreditando adotarem posições políticas de esquerda, podem 

estar endossando os postulados centrais do pós-modernismo e, dessa forma, ainda 

que contrariamente às suas intenções, contribuindo para a reprodução da ordem 

capitalista neoliberal (3. Para um maior aprofundamento no estudo sobre as relações 

entre as reestruturações no sistema produtivo do capitalismo contemporâneo, as 

mudanças no mundo do trabalho e as ideologias neoliberal e pós-moderna, 

recomendamos a leitura da coletânea organizada por Francisco José Soares Teixeira 

e Manfredo Araújo de Oliveira, intitulada Neoliberalismo e Reestruturação 

Produtiva: as Novas Determinações do Mundo do Trabalho (TEIXEIRA & 

OLIVEIRA, 1998).). 

Marilena Chauí, em artigo intitulado “Vocação Política e Vocação Científica 

da Universidade”, também reforça a concepção de que neoliberalismo e pós-

modernismo são partes de uma mesma realidade social, ao afirmar que o pós-

modernismo é a ideologia do modelo neoliberal (CHAUÍ, 1993, p. 23). 

Dermeval Saviani, numa palestra proferida em 1988, sobre o tema “Educação 

e Pós-Modernidade”, também estabelece uma íntima ligação entre o pós-

modernismo e o neoliberalismo, ao analisar as relações entre a economia neoliberal 

e a questão cultural, mostrando que a fase do capitalismo monopolista gera uma 



crise cultural da sociedade burguesa: 

Se a cultura foi impulsionada e teve um grande avanço nas origens da época 

moderna, no início da sociedade moderna, da sociedade capitalista, isto devia-se ao 

fato de ter a burguesia se constituído como uma classe revolucionária e, nesse 

sentido, portadora de uma nova fase da humanidade que envolvia também um 

avanço cultural. Mas à medida que vai se consolidando no poder ela se esteriliza do 

ponto de vista cultural. Surge um período em que a cultura se padroniza, perde a sua 

criatividade, perde também seu vigor, a sua sistematicidade e se torna fragmentada, 

é uma das características da chamada pós-modernidade esta fragmentação, esta 

superficialidade. Bem, então me parece importante a gente pensar um pouco nesta 

questão de estagnação cultural, da fragmentação, da superficialidade, que 

caracterizam este período e as relações disso com a pós-modernidade [SAVIANI]. 

O termo pós-moderno é, sem dúvida, difícil de ser definido, assim como é 

difícil delimitar de forma precisa o campo teórico abarcado por esse termo. Muitos 

autores não se definem propriamente como pós-modernos e muitos discordam das 

características atribuídas ao pós-modernismo por aqueles que o criticam. Sendo esse, 

portanto, um tema inevitavelmente polêmico, assumiremos desde já que 

defenderemos aqui uma interpretação própria do que seja o pensamento pós-

moderno, com todas as limitações e todos os riscos que ela possa envolver. Pára isso 

utilizaremos autores críticos em relação ao pós-modernismo, mas queremos frisar 

que os eximimos de qualquer responsabilidade sobre o uso que aqui fazemos de seus 

textos, isto é, não devem ser a eles imputadas as inferências que fazemos quanto ao 

que seja ou não pós-moderno. Sendo mais explícitos: entendemos que muitos 

pensadores contemporâneos, seja do campo da educação ou das ciências humanas 

em geral, a despeito de não se apresentarem como pós-modernos, ou apresentarem-

se sob outras denominações e até mesmo apresentarem-se como defensores de 

teorias críticas, neo-marxista etc., pertencem ao mesmo universo ideológico que 

caracterizamos, de forma ampla, como pensamento pós-moderno. Isso não significa, 

insistimos que os autores aqui empregados endossem nossa interpretação. 

Um ponto recorrente no pensamento pós-moderno é o anúncio da existência 

de uma crise da ciência, crise dos paradigmas e crise da razão. Marilena Chauí, no já 

dado artigo, assim sintetiza as maneiras como é apresentada essa crise da razão pelo 



pensamento pós-moderno: 

* negação de que haja uma esfera da objetividade. Esta é considerada um 

mito da razão, em seu lugar surge a figura da subjetividade narcísica desejante; 

* negação de que a razão possa propor uma continuidade temporal e captar o 

sentido imanente da história. O tempo é visto como descontínuo, a história é local e 

descontínua, desprovida de sentido e necessidade, tecida pela contingência; 

* negação de que a razão possa captar núcleos de universalidade no real. A 

realidade é constituída por diferenças e alteridades, e a universalidade é um mito 

totalitário da razão; 

* negação de que o poder se realiza à distância do social, através das 

instituições que lhes são próprias e fundadas tanto na lógica da dominação quanto na 

busca da liberdade. Em seu lugar existem micropoderes invisíveis e capilares que 

disciplinam o social. 

Categorias gerais como universalidade, necessidade, objetividade, finalidade, 

contradição, ideologia, verdade são consideradas mitos de uma razão etnocêntrica, 

repressiva e totalitária. Em seu lugar, colocam-se o espaço-tempo fragmentados, 

reunificados tecnicamente pelas telecomunicações e informações; a diferença, a 

alteridade; os micro-poderes disciplinadores, a subjetividade narcísica, a 

contingência, o acaso, a descontinuidade e o privilégio do universo privado e íntimo 

sobre o universo público; o mercado da moda, do efêmero e do descartável. Não por 

acaso, na cultura, o romance é substituído pelo conto, o livro pelo poder, e o filme 

pelo video-clip. O espaço é a sucessão de imagens fragmentadas; o tempo, pura 

velocidade dispersa [CHAUÍ, 1993, pp. 22-23]. Solipsismo, irracionalismo e 

fragmentação do conhecimento são marcas distintivas das concepções pós-

modernas. As origens dessas características do pensamento pós-moderno devem ser 

buscadas na realidade do capitalismo contemporâneo. Celso Frederico, no já citado 

artigo, analisa a fragmentação social decorrente do novo padrão de produção 

capitalista, “a produção flexível”. Segundo o autor em pauta, essa fragmentação 

ocorreria em vários níveis: 

a) fragmentação no interior da indústria para se atingir a produção flexível; 

b) fragmentação do mercado através da passagem da produção em massa para 

a produção de artigos “diferenciados”, objetivando atender às expectativas de um 



mercado consumidor segmentado; 

c) fragmentação da classe operária, pelo mercado de trabalho dual e suas 

conseqüências nefastas (crise do sindicalismo e das demais formas de 

associativismo); 

d) fragmentação do sujeito político, com a substituição da ação classista, que 

se quer portadora da vontade geral, pela ação molecular das “minorias”: estas, em 

seu interminável movimento de diferenciação, tendem a pulverizar-se em infinitas 

subcorrentes, gerando permanentemente “novos sujeitos” [...] A luta original pela 

igualdade caminhou, desta forma, para o labirinto dos particularismos irredutíveis, 

nos quais o universalismo da reivindicação igualitária perdeu-se na Babel dos 

dialetos grupais, hostis entre si, dificultando ao máximo o reconhecimento da 

identidade coletiva; 

e) fragmentação do discurso político: a luta contra a exploração econômica 

transfere-se para a denúncia das “injustiças” e a reivindicação jurídica dos “direitos 

da cidadania” realiza a façanha de pulverizar o mundo do trabalho num amontoado 

de cidadãos — uma pitoresca volta aos tempos da Revolução Francesa de 1789 — 

ou de “reivindicantes” consumidores. Paralelamente, o vocabulário politicista 

reforça o diversionismo daqueles que contestam as infinitas formas de 

“micropoder”, descentrando, em sua prática plural que tudo equaliza, a necessária e 

insubstituível luta pela tomada do poder de Estado; 

f) finalmente, pode-se assistir à fragmentação da própria atividade política, 

com a substituição dos partidos pela ação particularista dos lobbies, grupos de 

interesse e corporações profissionais [FREDERICO, 1997, pp. 182-183]. 

Essa fragmentação da realidade social contemporânea, comandada pelo 

processo de mundialização do capital, tem sua correspondência no pensamento pós-

moderno, que rejeita qualquer possibilidade de captação do sentido da totalidade do 

real e da história. Como diz Celso Frederico no mesmo artigo, o pós-modernismo 

decretou o fracasso do projeto iluminista de emancipação e passou a denunciar a 

ciência e a razão como estando inevitavelmente ao lado do poder e sendo 

necessariamente instrumentos da razão instrumental e da dominação. Analisando a 

expansão do pós-modernismo da filosofia para outras áreas das ciências humanas, o 

citado autor comenta o caso dos estudos no campo da história, em que tudo passou a 



ser visto como “discurso ideológico dos vencedores”: 

O que até então entendíamos como História passou a ser olhado com 

suspeita. A historiografia seria apenas um discurso autoritário e interesseiro que 

agrupa alguns fatos e procura enquadrá-los no interior de uma estrutura significante 

que é pura construção ideológica dos dominadores. O irracionalismo da nova 

historiografia rejeita a relação e a hierarquização dos fatos como uma imposição 

autoritária e, assim fazendo, abandona a idéia de estrutura social e de qualquer 

referência totalizante. Com isso, desaparece também a procura de sentido do 

processo histórico. O horror à razão em seu empenho de tudo relacionar leva o 

historiador a não estabelecer nenhum critério seletivo, fazendo os diversos detalhes 

coexistirem em pé de igualdade com os acontecimentos relevantes. [...] A nova 

história firmou-se, pois, em nossas universidades como um registro aleatório da 

memória de personagens coadjuvantes. A historiografia tornou-se uma espécie de 

reportagem ou crônica antropológica sobre o cotidiano indiferenciado construído a 

partir do discurso daqueles personagens. E como tudo é discurso, ou discurso sobre 

discursos, re(a)presentação de um real inatingível, a nova história terminou por 

abolir a fronteira com a literatura, tomando-se sobretudo ensaísmo literário [idem, 

pp. 175-176]. 

Qualquer semelhança com dissertações, teses e livros no campo da educação 

não será mera coincidência. E não estamos falando aqui apenas dos estudos 

normalmente classificados no campo da história da educação; estamos falando dos 

estudos e pesquisas na educação em geral, em qualquer de suas áreas e subáreas. Em 

nome de romper com o cientificismo herdado de paradigmas ultrapassados ou em 

crise, adotam-se a descrição e a narrativa pseudo-literária de casos e memórias 

individuais, crônicas pobres e fragmentadas de um cotidiano pobre e fragmentado. 

Veja-se, por exemplo, a importância cada vez maior que vem sendo dada à chamada 

troca de experiências em encontros da área educacional: em nome da valorização da 

experiência profissional de cada professor, o que acaba por existir é a legitimação do 

imediatismo, do pragmatismo e da superficialidade que caracterizam o cotidiano 

alienado. 

Celso Frederico analisa também como o irracionalismo pós-moderno atingiu 

a literatura e as artes em geral, as ciências médicas (citando o raso da 



antipsiquiatria), a sociologia e, por fim, a economia política. Sobre esta última, 

Frederico (1997, p. 181) afirma o seguinte: 

Como não poderia deixar de ser, a economia política também foi atingida 

pêlos ventos do pós-modernismo. A des-referencialização do real, a 

desmaterialização do mundo objetivo, a dessubstacialização dos fenômenos 

atingiram o eixo restruturador da sociedade reficada: a teoria do valor. O tempo do 

trabalho, dizem, não é mais a medida das transações entre os produtores. Uma 

sociedade que perdeu a medida é uma sociedade ensandecida, em que a substancia 

ausente cedeu lugar ao simulacro, em que a realidade objetiva foi substituída pela 

representação subjetiva. Nela, as transações entre os homens seriam feitas sem 

critérios objetivos, segundo o mero capricho dos indivíduos. A teoria econômica, 

capturada pelo fetichismo da produção burguesa, constrói assim a imagem espectral 

de um mundo sem medida, sem lastro material, sem o vinculo com o real dado pelo 

tempo de trabalho despendido pêlos homens. [...] Com a desmaterialização da 

economia pode se falar no fim do capitalismo e dar-se um adeus à classe 

trabalhadora como portadora do projeto emancipador, já que não há mais nada no 

mundo da realidade fantasmagórica em que a manipulação triunfou definitivamente. 

A conclusão evidente é a de que o pós-modernismo produz, em alguns, um 

cinismo imobilizante, que a todos critica por serem defensores de ingênuas crenças 

calcadas em metanarrativas do século passado e produz, em outros, na tentativa de 

superar esse imobilismo, a busca de resultados práticos para problemas localizados, 

numa fuga à análise teoricamente fundamentada e politicamente consistente dos 

princípios presentes em suas ações. No campo da educação também é reproduzida 

essa falsa opção entre um cinismo imobilista e um ativismo pragmático e 

imediatista. Como disse Luis Carlos de Freitas em passagem já citada, alguns 

educadores, procurando fugir à necessidade de posicionamento perante a questão da 

necessidade de uma ruptura radical com o capitalismo, acreditam poderem refugiar-

se de forma segura na afirmação de que “seu compromisso é com a educação”, o que 

é, sem dúvida, um recurso psicológico de busca de legitimação ética para um auto-

cerceamento alienante que o indivíduo impõe às suas relações com o mundo. 

Dando prosseguimento ao nosso esforço, apoiado em outros autores, de 

esclarecimento do que estamos entendendo por pensamento pós-moderno, 



comentaremos agora um artigo de Tomaz Tadeu da Silva (1996, pp. 137-159), 

intitulado “Pedagogia Crítica em Tempos Pós-Modernos”, publicado originalmente 

no ano de 1993 e reeditado na coletânea que aqui usamos como referência 

bibliográfica, intitulada Identidades Terminais. Esse artigo torna-se particularmente 

interessante para nossa análise por três razões. A primeira é a de que nele o autor 

caracteriza de forma muito clara o pensamento pós-moderno. A segunda é a de que 

nele pode-se acompanhar quase que uma descrição feita por um intelectual da 

educação, do caminho por de próprio percorrido na direção da adesão ao ideário 

pós-moderno, com base em posições que, em momentos anteriores, eram 

caracterizadas pelo próprio autor em questão como distintas desse ideário. Trata-se 

de um caminho em que a “identidade” que vemos modificar-se é a identidade 

intelectual do autor. A terceira ração é a de que a forma clara, explicita e direta 

como o autor apresenta as características do pensamento pós-moderno na educação 

torna-se bastante esclarecedora de alguns dos aspectos que, segundo nosso 

entendimento, estão presentes no tipo de utilização que vem sendo feita, por vários 

intelectuais da educação, da teoria de Vigotski, isto é, aspectos que estão presentes 

naquele “empurrãozinho” que, segundo Bernstein, em passagem citada nas 

considerações iniciais deste livro, poderia permitir leituras que aproximariam a 

teoria de Vigotski a posições pós-modernas. 

Tomaz Tadeu da Silva (idem. p. 137) inicia seu artigo com uma autocrítica, 

afirmando que em ensaio publicado um ano antes, ele havia “descartado” a visão 

pós-moderna como “mera ideologia”, posição essa considerada posteriormente pelo 

autor como “um tanto ingênua e apressada”. Assim, no artigo em pauta, Tomaz 

Tadeu da Silva apresenta uma nova avaliação do significado do pensamento pós-

moderno e procura assumir nova atitude perante o mesmo: 

Os desafios teóricos e políticos colocados pelo pensamento pós-moderno e 

pós-estruturalista precisam ser encarados com mais vigor e seriedade, tanto por sua 

aparição persistente na cena educacional e seu crescente predomínio quanto pela 

importância substantiva de alguns de seus argumentos. Pretendo iniciar uma 

discussão das relações de algumas idéias centrais do pensamento pós-moderno/pós-

estruturalista com a Sociologia da Educação “moderna” e a Pedagogia Crítica, 

tentando determinar em que medida representam rupturas ou continuidades, e quais 



suas possíveis limitações, dificuldades ou impasses [idem, p. 137]. 

Já no início do artigo o autor não deixa dúvidas quanto ao fato de ter 

assumido uma nova posição em relação ao ideário pós-moderno. Parece que essa 

mudança e perspectiva teria se dado, por um lado, pelo aumento da influência desse 

ideário entre os educadores e, por outro lado, pelo fato de o autor ter observado 

existirem “continuidades” entre o pensamento pós-moderno e as posições defendidas 

pela sociologia da “Educação Moderna” e pela “Pedagogia Crítica”. Cabe assinalar 

que o autor situa-se no interior do conjunto de autores que defendem as posições por 

ele caracterizadas por meio dessas duas denominações ou, como ele utilizará mais 

adiante no artigo, uma denominação que unificaria as duas, a de “Teoria Crítica da 

Educação” (idem, p. 139). Quanto às rupturas entre essa teoria crítica da educação e 

o pensamento pós-moderno, como mostraremos, o autor parece fortemente inclinado 

à interpretação de que tais rupturas caracterizariam, no mais das vezes, avanços 

realizados pelo pensamento pós-moderno em relação à teoria crítica. 

Devemos aqui fazer uma observação, para evitar mal-entendidos em relação à 

terminologia utilizada pelo autor do artigo em pauta. A denominação “Pedagogia 

Critica” por ele empregada não se refere à concepção educacional denominada por 

Dermeval Saviani como “Pedagogia Histórico-Crítica”, à qual, como já 

explicitamos, filiam-se nossos trabalhos. O que Tomaz Tadeu da Silva denomina 

“Pedagogia Crítica” e o que Dermeval Saviani denomina “Pedagogia Histórico-

Crítica” são coisas distintas por várias razões, mas principalmente por estarem 

referidas a fundamentações teórico-filosóficas distintas, a posições pedagógicas 

distintas e a autores distintos. Assinale-se, de passagem, que Tomaz Tadeu da Silva 

parece não considerar a Pedagogia Histórico-Crítica como uma concepção realmente 

crítica no campo da educação e quando se refere a ela o faz, mormente, de forma 

bastante irônica e depreciativa. Em artigo publicado inicialmente em 1992, por 

exemplo, ao fazer menção a essa corrente pedagógica, a ela referiu-se como a 

“agonizante pedagogia dos conteúdos” (SILVA, 1996, p. 213). Não é o caso aqui de 

analisarmos as posições desse autor em relação à Pedagogia Histórico-Crítica, nem 

mesmo de abordarmos as passagens onde esse autor revela, segundo nossa 

interpretação, uma análise superficial e pouco cuidadosa das proposições dessa 

corrente pedagógica. Queremos aqui apenas esclarecer ao leitor que Tomaz Tadeu 



da Silva não inclui a Pedagogia Histórico-Crítica no conjunto de trabalhos que ele 

entende constituírem o que ele denomina Pedagogia Crítica ou Teoria Crítica da 

Educação. 

Apresentada essa observação, vejamos como Tomaz Tadeu da Silva analisa 

as idéias pós-modernas ou pós-estruturalistas em educação. Já de início o autor 

esclarece que utiliza os termos pós-moderno e pós-estruturalista como 

caracterizando o mesmo conjunto de idéias e autores pelo fato de que a literatura 

sobre o tema também não estabeleceria claras diferenciações entre essas duas 

denominações. De nossa parte, concordamos com o autor nesse ponto e também, 

quando fazemos referência ao pensamento pós-moderno, não estamos diferenciando-

o das idéias apresentadas como pós-estruturalistas. 

O autor em pauta parte de uma preocupação sobre a questão da separação ou 

da união, na “teorização crítica em educação”, dos “componentes analíticos, 

sociológicos”, de “preocupações normativas, políticas, de intervenção na realidade” 

(SILVA. 1996. p. 139). Justamente nesse ponto estaria, para o autor, uma das 

contribuições do pensamento pós-moderno: 

O desenvolvimento e a discussão das idéias pós-modernas/pós-estruturalistas 

em educação amplia e consolida essa tendência à integração entre análise e 

intervenção política, entre sociologia e pedagogia. É verdade que algumas 

tendências apontam para um recrudescimento do aspecto “critico”, portanto menos 

do cinismo, como veremos. Mas, por outro lado, várias das suas asserções 

conectam-se facilmente com uma teorização crítica preocupada com o 

desenvolvimento de alternativas concretas para o currículo e a pedagogia. Assim, 

por exemplo, a rejeição das grandes narrativas e de um conhecimento pretensamente 

“universal” e “racionalista”, ou a indistinção entre “alta cultura” e cultura cotidiana 

conduzem facilmente a propostas educacionais alternativas que postulam um 

currículo centrado nas variadas tradições culturais dos estudantes ou uma pedagogia 

que leve a sério a cultura cotidiana [idem, p. 140]. 

Com a clareza e a sinceridade características de seus escritos, Tomaz Tadeu 

da Silva não deixa aqui qualquer dúvida: não só existiriam idéias pós-modernas que 

se conectariam facilmente com o que o autor chama teorização crítica em educação, 

como, mais do que isso, a contribuição mais significativa de algumas das idéias pós-



modernas estaria justamente no fato de possibilitarem a proposição de ações 

concretas, superando a crítica imobilista. Exemplificando os pontos nos quais o 

pensamento pós-moderno daria essa contribuição, o autor em pauta cita a crítica à 

existência de um conhecimento universal, a crítica à razão e a crítica à distinção 

entre alta cultura e cultura cotidiana, críticas essas que levariam a um currículo que 

valorizasse a tradição cultural de cada aluno e o saber cotidiano. Observe o leitor 

como caminhos diversos podem levar ao mesmo ponto de chegada: Tomaz Tadeu da 

Silva que, como todos sabem, escreveu um artigo criticando o construtivismo 

(SILVA, 1996, pp. 213-228), acaba por defender, no campo do currículo, idéias 

massivamente difundidas pelo jargão construtivista, isto é, defesa de um currículo 

voltado para o saber próprio à vivência cultural do aluno e, o que acaba sendo a 

mesma coisa, para o saber cotidiano. Aliás, não nos parece estranho que isso tenha 

ocorrido, pois a mencionada crítica de Tomaz Tadeu da Silva ao construtivismo, 

ainda que aparente ser uma crítica contundente, não foi muito além da crítica ao 

reducionismo da questão educacional à sua dimensão psicológica, isto é, crítica ao 

psicologismo. Mas, ao fazer a crítica, aliás, necessária, ao psicologismo inseparável 

da concepção construtivista, Tomaz Tadeu da Silva não foi suficientemente radical e 

não analisou os limites da própria psicologia na qual apoia-se o construtivismo. 

Interpretamos, inclusive, que a análise do construtivismo feita por esse autor dirigiu-

se mais ao que lhe pareciam ser as descabidas pretensões de transformar o 

construtivismo numa ampla teoria educacional. Parecia que a crítica se apresentava 

mais como uma tentativa de colocar o construtivismo no “seu devido lugar”, isto é, 

uma admoestação para que os construtivistas fossem mais modestos em suas 

pretensões. Assim, são estas as palavras do autor (SILVA, 1996. p. 226): 

Com todas essas críticas não se quer subtrair ao construtivismo sua 

especificidade e seu lugar no pensamento e na prática educacional. O problema 

surge quando o construtivismo pretende se erigir numa perspectiva global da 

educação ou, ainda mais grave, numa teoria social da educação sem os conceitos, 

construtos e instrumentais para tal, numa teoria social, sem as bases de uma teoria 

social. 

Assim, o autor dá-se por satisfeito que o construtivismo limite-se ao seu lugar 

de uma teoria da aprendizagem ou do desenvolvimento psicológico. Isso acaba por 



deixar intacta a teoria psicológica construtivista a qual, ainda que não queira o autor, 

acaba sim por fazer parte do instrumento de muitas das teorias sociais da educação. 

No próprio campo dos estudos sobre currículo, poderíamos citar o livro de William 

E. Doll jr. (1997), publicado em inglês em 1993 e no Brasil em 1997, com o título 

Currículo: uma Perspectiva Pós-moderna, no qual o autor defende que a teoria de 

Piaget é um dos fundamentos de um paradigma pós-moderno do conhecimento, no 

qual pode fundamentar-se uma teoria pós-moderna do currículo. 

Tomaz Tadeu da Silva, ao não fazer uma crítica realmente radical do 

construtivismo, acaba por ver no ideário pós-moderno possibilidades para um 

posicionamento educacional compatível com a teoria crítica em educação, sem 

aperceber-se de que está a defender idéias pertencentes ao ideário construtivista. 

Aliás, a crítica de Tomaz Tadeu da Silva ao que seriam as excessivas pretensões do 

construtivismo também precisaria ser avaliada com mais cautela pois há fortes 

indicadores de que o construtivismo, na realidade, muito mais do que uma teoria da 

aprendizagem ou do desenvolvimento cognitivo, seria integrante de uma ampla 

concepção de mundo, de sociedade, de história e de conhecimento que, no limite, 

equivaleria ao próprio ideário pós-moderno. Sim, estamos fazendo a provocativa 

afirmação de que o construtivismo criticado pelo autor em pauta e o pós-

modernismo com o qual esse autor flerta de forma aberta acabam, na realidade, por 

integrar um mesmo universo ideológico. 

A concepção curricular apontada por Tomaz Tadeu da Silva como derivada 

do ideário pós-moderno, isto é, uma concepção na qual não existam as idéias de 

saber universal, de superioridade da razão científica, de existência de uma “alta 

cultura”, sendo o currículo construído com base na valorização do saber cultural 

próprio do meio de origem do aluno e na valorização do saber cotidiano, é uma 

concepção que se encontra também presente nos motivos apresentados por vários 

intelectuais, para incorporar-se Vigotski à fundamentação dos estudos educacionais. 

Em outras palavras, muitos intelectuais da educação buscam em Vigotski 

legitimação para a defesa do relativismo cultural, da concepção do processo 

pedagógico como um processo de negociação de significados culturais, de interação 

entre o saber cotidiano do indivíduo e outros saberes (sem estabelecimento de uma 

hierarquia entre esses saberes) etc. Esse tipo de concepção aproxima-se bastante 



daquela presente no relatório Jacques Delors e nos Parâmetros Curriculares 

Nacionais. 

Dando prosseguimento à análise das características do pensamento pós-

moderno em educação, tal como elas são apresentadas por Tomaz Tadeu da Silva, 

ele constata existirem, ao mesmo tempo, continuidade e ruptura entre a teorização 

crítica em educação e os estudos pós-modernos é o de que ambos verificam que o 

currículo escolar está perpassado por valores, interesses e relações de poder. Mas, 

enquanto na teorização crítica esses interesses seriam, para o autor, definidos de 

forma vaga, genérica, como, por exemplo, “interesses capitalistas”, na análise pós-

moderna, [...] esses interesses são mais claramente identificados e os grupos de 

interesse envolvidos ganham novos e mais variados membros. Aqui é toda a tradição 

filosófica e científica ocidental moderna que é colocada sob suspeita como 

eurocêntrica, falocêntrica racista — problematização que inclui as próprias idéias da 

razão, progresso e ciência [idem, p. 141]. 

Também o pensamento pós-moderno realizaria, segundo o autor em pauta, 

uma análise diferente daquela realizada por certas vertentes inspiradas em estudos da 

Escola de Frankfurt, estudos esses que “vêem com desconfiança a cultura ‘popular’ 

dos meios de comunicação de massa”. Os pós-modernos iriam numa direção 

diferente, anulando a distinção entre alta cultura e cultura de massa, sendo esta vista 

“não como uma aberração, uma degradação, mas como um dos aspectos inevitáveis 

da cultura cotidiana de todos nós” (idem. p. 142). 

Um dos pontos, segundo Tomaz Tadeu da Silva, de maior ruptura entre a 

teorização crítica em educação e o pensamento pós-moderno está na recusa total, por 

parte deste último, daquilo que os pós-modernos chamam de metanarrativas: 

Uma “visão de futuro” supõe uma narrativa que não apenas explique por que 

a educação do presente é deformada (os interesses da classe capitalista, a natureza 

do estado capitalista, as estratégias dos grupos dominantes para conservar seu capital 

cultural e social: escolham sua explicação preferida), mas que, além disso, apresente 

uma descrição de como a sociedade e a educação poderiam ser, uma vez eliminados 

esses obstáculos. Ora, é precisamente contra a possibilidade da existência de uma tal 

meta-narrativa que o pensamento pós-moderno se rebela. No relato pós-moderno é a 

utilização da meta-narrativa que acaba por ser opressiva e totalitária, ao subordinar a 



complexidade e a variedade do mundo social a explicações ou finalidades únicas e 

totais [idem, p. 142]. 

Em outras palavras, trata-se de abandonar qualquer perspectiva de totalidade 

e de um projeto social e político que aponte para a superação da sociedade 

capitalista. Nessa perspectiva, todos estamos imersos na mesma realidade e dela não 

podemos nos distanciar para fazer uma crítica verdadeiramente radical à sociedade 

contemporânea. Pode-se, com seriedade, aceitar que tal concepção origine outro tipo 

de coisa que não a adesão incondicional ao capitalismo contemporâneo? 

Isso fica ainda mais evidente na outra ruptura apontada por Tomaz Tadeu da 

Silva, entre a teorização crítica em educação e o pensamento pós-moderno: a 

questão da ideologia. Para os pós-modernos o conceito de ideologia perde 

totalmente seu sentido, pois não há possibilidade de se fazer a crítica aos elementos 

de falsidade e engano presentes na ideologia das classes dominantes. Essa 

impossibilidade decorre de vários princípios do pós-modernismo: a recusa, acima 

citada, de qualquer meta-narrativa com base na qual pudesse ser feita a crítica 

ideológica; a recusa da idéia de verdade, por meio da recusa de que possamos 

afirmar que um determinado pensamento corresponda mais à realidade que outro; a 

redução de tudo a um confronto entre discursos, sendo que não podemos nos situar 

acima desses discursos, pois o nosso sempre será mais um dos discursos. 

A linguagem e os signos não representam uma realidade fora deles, nem 

estão em correspondência com uma realidade que existe para além deles. Eles são, 

em vez disso, constitutivos da realidade. Essa noção está presente, por exemplo, na 

análise de Foucault. Aqui não existe um discurso “falso” sobre a realidade e um 

discurso “verdadeiro” sobre a realidade. Todos os discursos constroem a realidade, 

instauram a verdade, instituem “regimes de verdade”, têm efeitos de verdade. Na 

versão de Baudrilfard, no mundo pós-moderno os signos já não têm nenhum 

referente real, eles se referem a outros signos que, por sua vez, se referem ainda a 

outros, num processo iterativo que não tem nunca nalgum extremo a “realidade”. É o 

reino da hiper-realidade. Num caso, como no outro, não existe lugar para uma 

perspectiva que pretenda enxergar para além das aparências do discurso 

“ideológico”, simplesmente porque a aparência é tudo o que existe. A aparência é a 

realidade [idem, p. 144]. 



Também não haveria lugar, no pensamento pós-moderno, segundo Tomaz 

Tadeu da Silva, para a distinção althusseriana entre ideologia e ciência, sendo esta, 

inclusive. “parte do problema e não sua solução” (idem, p. 144). A ideologia 

também não poderia, na perspectiva pós-moderna, ser entendida como uma visão 

distorcida da realidade pelo simples fato de que não existem visões que 

correspondam a uma realidade externa a elas: 

Da perspectiva de certas correntes pós-estruturalistas, o significado nunca é 

fixo, tendo como referente um mundo material, “real”. O significado é sempre 

construído, produzido, de forma contextual, no interior de práticas determinadas e 

não necessariamente como distorção de uma realidade que exista para além dessa 

distorção [idem, p. 144]. Aqui não podemos deixar de assinalar a aproximação 

existente entre esse tipo de concepção e várias das idéias que vêm sendo difundidas 

por autores que se apresentam como intérpretes de Vigotski, nas quais a educação é 

vista como um processo de “negociação de significados”, um processo interativo 

onde os agentes envolvidos iriam construindo seus significados pessoais por meio da 

interação com os significados construídos por outros agentes sociais. Assim, o 

caráter social do conhecimento, presente na teoria vigotskiana, é transformado por 

esses intérpretes em um relativismo epistemológico, em que tudo é reduzido a uma 

interação semiótica. Nessa perspectiva, a tarefa principal da escola deixa de ser a de 

transmitir um saber objetivo sobre a realidade natural e social, para ser a tarefa de 

propiciar as condições para um processo coletivo e interativo de compartilhamento e 

construção de significados que, em última instância, são pessoais, sendo 

considerados também sociais e culturais porque fazem parte de um mesmo contexto 

interativo. Não será essa a razão pela qual esses intérpretes de Vigotski insistem 

tanto na questão da linguagem, dos signos, da interação e do caráter cultural do 

aprendizado, secundarizando a questão da transmissão do saber objetivo pela escola? 

Não estaríamos aí perante uma, nem sempre consciente, pós-modernização de um 

autor marxista? 

De que forma, Tomaz Tadeu da Silva acaba resvalando essa questão quando 

compara o relativismo epistemológico da “Nova Sociologia da Educação” de 

Michael Young e outros, com as posições pós-modernas/pós-estruturalistas. Ambas 

as correntes rejeitariam “qualquer noção objetivista do conhecimento” (idem, p. 



145), mas, enquanto a primeira adotaria como referente de seu relativismo o 

processo de compartilhamento intersubjetivo do conhecimento, falando-se, então, 

em “construção social do conhecimento” (impossível não ver aqui as grandes 

semelhanças com as idéias de muitos neovigotskianos), os pós-estruturalistas 

rejeitariam todo tipo de referente exterior, ainda que seja o da idéia de um 

compartilhamento intersubjetivo: 

As duas formulações de “conhecimento” descritas diferem, é claro, quanto às 

suas noções de relativismo. Pode-se deduzir do construtivismo social moderno um 

relativismo que se poderia chamar de “fraco”. Se o conhecimento é socialmente 

construído, então, embora não exista nenhum critério externo em relação ao qual se 

possa julgar sua vaidade, todos os conhecimentos são igualmente válidos. Em troca, 

para o pós-modernismo/pós-estruturalismo, nem sequer se põe a questão da 

validade. Todos os “conhecimentos” são meros discursos, textos ou signos. Se tudo 

é discurso, não existe nada fora do texto, então nada é valido. Em contraste com o 

relativismo “fraco” da Nova Sociologia da Educação, temos aqui um relativismo 

“forte”, se é que se pode falar de relativismo neste caso [idem, p. 146]. Na verdade 

(para nós essa palavra tem sentido de existir) a distinção entre esse relativismo fraco 

e esse relativismo forte é muito fluida e em muitos casos o primeiro acaba levando 

ao segundo, enquanto em outros casos, para se defenderem das críticas, os pós-

modernos (principalmente aqueles que ainda não se reconhecem como tal) 

amenizam seu relativismo em alguns pontos, aproximando-se do relativismo fraco. 

E os pós-modernos são forçados, pela própria realidade cuja existência eles recusam, 

a não levar às últimas conseqüências seu relativismo. Isto porque, no embate com 

outras concepções, eles são obrigados a defender seu relativismo como a posição 

verdadeira e a condenar as posições por eles consideradas “objetivistas”. Ao assim 

procederem, já estão contradizendo seu próprio relativismo, pois acabam por adotar 

a posição de considerar uma posição mais verdadeira que a outra. Esse é um dilema 

insolúvel para os relativistas e esse dilema manifesta-se, na prática, na contradição 

entre, por um lado, um discurso que muitas vezes apresenta-se como democrático e 

de respeito às diferenças individuais e, por outro lado, as atitudes autoritárias que 

vários relativistas adotam quando se trata de confrontar seus pressupostos com os de 

concepções que se contraponham a esse relativismo. 



Outro ponto no qual, segundo Tomaz Tadeu da Silva, o pensamento pós-

moderno estabeleceria uma ruptura em relação à teorização crítica em educação 

seria no que se refere à consciência e à subjetividade. O autor afirma que a 

teorização crítica, em várias de suas vertentes, trabalha com a dualidade entre 

consciência alienada e consciência não-alienada, consciência ingênua e consciência 

crítica, consciência fragmentada e consciência unitária. Para o autor, existiria aí 

sempre uma concepção da existência de dois estados da consciência. Já o 

pensamento pós-moderno rejeitaria esse dualismo e rejeitaria a possibilidade de uma 

consciência que não fosse sempre fragmentada, parcial, incompleta e contraditória: 

Como a subjetividade é vista como sendo o resultado de múltiplas 

determinações, em geral contraditórias entre si e em permanente tensão mútua, não 

existe um estado privilegiado de consciência totalmente lúcida, não existiria uma 

posição privilegiada a partir da qual fosse possível se chegar a um tal estado, nem a 

da ciência, nem a de qualquer grupo específico, o que também exclui a possibilidade 

de um núcleo racional para a consciência [idem, p. 147-148]. 

Assinalamos, de passagem, pois não nos deteremos nesse ponto, que é 

realmente fácil fazer a crítica à idéia da existência de dois estados absolutamente 

distintos, sendo um o de uma consciência totalmente alienada e outro o de uma 

consciência totalmente livre da alienação. Não estaria o autor fazendo uma leitura 

reducionista da própria teorização crítica em educação? De qualquer forma, nesse 

aspecto o pensamento pós-moderno nada mais faz do que ser coerente com os outros 

pontos já aqui abordados. 

O autor conclui seu texto com um “balanço provisório” (idem, pp. 151-159), 

esforçando-se em apontar tanto os aspectos nos quais o pensamento pós-moderno 

poderia contribuir para o enriquecimento da teorização crítica em educação, como 

também os riscos existentes de o pensamento pós-moderno levar ao imobilismo, à 

legitimação das ralações sociais “assimétricas” ou caracterizar uma regressão em 

relação à teorização crítica (parece-nos que o tempo regressão não é coerente com a 

total destruição de referentes operada pelo pensamento pós-moderno). Desse 

balanço do autor, assinalaremos aqui apenas um ponto: a certa altura o autor 

confessa que essa incorporação das contribuições do pensamento pós-moderno leva 

ao questionamento da própria denominação “teoria crítica da educação”, posto que 



não existiria mais uma posição a partir da qual se possa definir o que seja e o que 

não seja crítico: 

Este é um questionamento que desaloja a Sociologia da Educação Crítico, 

assim como o Educador Crítico de suas iluminadas e confortáveis posições e coloca 

em questão a própria utilização do termo “crítico” ou pelo menos nos obriga a 

repensá-lo. Não creio que haja presentemente alguma resposta fácil a esse 

importante desafio [idem, p. 157]  

Certamente trata-se de algo que vai além da utilização ou não do adjetivo 

“crítico” ou “crítica”. É uma questão de identidade e, ao que parece, o autor 

considera a identidade do educador crítico (não podemos concordar com a separação 

entre o sociólogo da educação e o educador pois o primeiro é também um educador) 

como sendo uma identidade terminal, como sugere o título do livro.  

Dessa incursão em busca de uma breve caracterização do pensamento pós-

moderno e suas implicações para o pensamento pedagógico contemporâneo, ressalta 

o fato de que o solipsismo e o relativismo são fortes componentes do pensamento 

pós-moderno, com importantes conseqüências não só para as teorizações sobre o 

currículo, como apontou Tomaz Tadeu da Silva, mas também para todos os outros 

campos da educação, incluindo-se a Psicologia da Educação, a Didática, as questões 

relativas à formação do professor etc. Também foi possível perceber a existência de 

fios de Ariadne que ligam, pêlos labirintos do ambiente ideológico contemporâneo, a 

realidade objetiva da sociedade capitalista, as concepções neoliberal e pós-moderna, 

o construtivismo e certos usos que técnicos educacionais vêm fazendo da teoria de 

Vigotski. Avancemos agora um pouco mais na caracterização desses elos. Para isso 

analisaremos, no próximo item, como o construtivismo, ao mesmo tempo em que 

difunde idéias pós-modernas na educação, apropria-se de certas idéias de Vigotski, 

remodelando-as de forma a torná-las compatíveis com o relativismo pós-moderno e 

pós-estruturalista. 

 

2. INTERFACES ENTRE CONSTRUTIVISMO E PÓS-MODERNISMO E AS 

TENTATIVAS DE UNIFICAÇÃO DAS IDÉIAS DE PIAGET E VIGOTSKI  

Como já assinalamos anteriormente, não nos propomos neste livro a 

apresentar uma análise detalhada do construtivismo, pois esse é o objetivo a ser 



alcançado como resultado de uma pesquisa ainda em curso. Nossa análise neste item 

estará circunscrita a dois textos (COBB, 1998 e VON GLASERSFELD, 1998) do 

livro intitulado Construtivismo: Teoria, Perspectivas e Prática Pedagógica, 

organizado por Catherine Twomey Fosnot (1998), publicado nos EUA em 1996 e no 

Brasil em 1998. Selecionamos esse livro não só por ser uma obra recente, mas 

também por considerarmos que os textos reunidos nessa coletânea são 

representativos de uma tendência ideológica para a qual caminham as várias 

vertentes do construtivismo e também muitas concepções que vêm sendo atualmente 

difundidas nas várias áreas da educação, ainda que essas concepções não façam 

referência direta ao construtivismo. Nesse sentido, nossa hipótese é a de que o 

construtivismo é de tal maneira representativo das tendências ideológicas pós-

modernas hoje presentes em educação, que se toma quase a mesma coisa falar em 

construtivismo e em pensamento educacional pós-moderno (NOTA DE RODAPÉ: 

4. Também deve-se atentar para o fato de esse livro organizado por Catherine 

Twomey Fosnot ter sido traduzido e publicado no Brasil com um intervalo 

relativamente pequeno em relação à sua publicação nos EUA e também para o fato 

de que a edição brasileira desse livro foi realizada por uma editora que conquistou 

destaque no mercado editorial brasileiro, na área de educação, principalmente pela 

tradução de livros de autores estrangeiros e entre eles uma parcela considerável de 

autores construtivistas. É plausível considerar que a tradução do livro organizado 

por Fosnot não esteja desvinculada de uma análise das tendências atuais no mercado 

editorial especializado na área educacional. Uma análise mais detalhada das 

características do construtivismo norte-americano pode ser realizada consultando-se 

obras como Larochelle, Bednarz & Garisson (1998); Demetriou, Shayer & Efrlides  

(1992); Jones & Maloy (1996) e Fosnot (1989), entre outros.). 

Iniciaremos por um breve porém bastante esclarecedor texto de Ernst Von 

Glasersfeld (1998, pp. 19-23), intitulado “Construtivismo: aspectos introdutórios” 

(NOTA DE RODAPÉ 5. Ernest Von Glasersfeld é, atualmente, pesquisador do 

Scientific Reasoning Research Institute (University of Massachusets) e do Institute 

of Behaviorial Research (University of Georgia), nos Estados Unidos da América. 

Ele é conhecido como o pai do “construtivismo radical” (FOSNOT. 1998, p. vi). No 

momento em que concluímos a redação deste livro, temos um artigo que está sendo 



analisado para publicação em revista, intitulado “O construtivismo seria pós-

moderno? (análise de algumas idéias do ‘construtivismo radical’ de Ernest Von 

Glasersfeld”, onde analisamos um pouco mais detalhadamente as idéias desse autor 

e, nesse artigo, também enfocamos outro texto desse autor publicado em português 

(VON GLASERFELD, 1996), que aqui deixaremos de lado para não nos 

estendermos excessivamente, acomodações. Esta é a forma geral de equilíbrio 

psíquico. O desenvolvimento mental aparecerá, então, em sua organização 

progressiva como uma adaptação sempre mais precisa à realidade.). Nesse texto o 

autor revela um estilo direto e franco, não deixando dúvidas, logo no primeiro 

parágrafo, quanto ao relativismo epistemológico presente em sua interpretação do 

construtivismo: 

A idéia-chave que separa o construtivismo de outras teorias da cognição foi 

lançada há aproximadamente 60 anos por Jean Piaget. Trata-se da idéia de que o que 

chamamos de conhecimento não tem, e não pode ter, o propósito de produzir 

representações de uma realidade independente, mas antes tem uma função 

adaptativa. Esta mudança na avaliação da atividade cognitiva acarreta um 

irrevogável rompimento com a tradição epistemológica geralmente aceita na 

civilização ocidental, de acordo com a qual o conhecedor deve se esforçar para 

atingir uma visão do mundo real. Embora neste século as revoluções nas ciências 

físicas tenham conduzido à aceitação de que tal visão parece impossível, mesmo de 

acordo com a teoria física, a maioria dos filósofos atem-se à crença de que o 

progresso da ciência, de alguma forma, conduzirá a uma aproximação da verdade 

definitiva [VON GLASERSFELD, 1998, p. 19]. 

Estamos ou não frente a frente com o pensamento pós-moderno? Um ponto 

que precisa ser aqui destacado é a idéia do conhecimento como adaptação. O autor 

tem razão em afirmar que para Piaget o processo de conhecimento tem função 

adaptativa. Nenhum leitor da obra do pensador genebrino desconhece que ele 

interpretava o desenvolvimento da inteligência como parte do processo de adaptação 

do indivíduo ao meio ambiente, numa direta referência ao processo biológico de 

interação adaptativa entre organismo e meio ambiente. Como esclareceu o próprio 

Piaget (1994, p. 17), na coletânea Seis Estudos de Psicologia, ao comentar sobre os 

níveis ou estágios do desenvolvimento cognitivo em sua teoria: 



Em cada um desses níveis, o espírito desempenha a mesma função, isto é, 

incorporar o universo a si próprio; a estrutura de assimilação, no entanto, vai variar 

desde as formas de incorporação sucessivas da percepção e do movimento, até as 

operações superiores. Ora, assimilando assim os objetos, a ação e o pensamento são 

compelidos a se acomodarem a estes, isto é, a se reajustarem por ocasião de cada 

variação exterior. Pode-se chamar “adaptação” ao equilíbrio destas assimilações e 

assimilação, acomodação, equilíbrio, organização, interação e adaptação são 

conceitos indissociáveis na teoria de Piaget. Aqui existe um importante ponto de 

aproximação entre Piaget e a Escola Nova, isto é, entre a psicologia genética (ou 

epistemologia genética) e o “aprender a aprender”: o princípio de que a educação 

deva preparar o indivíduo para ser capaz de adaptar-se constantemente a um meio 

ambiente dinâmico. 

Retomando o artigo de Ernest Von Glasersfeld, este vê na teoria piagetiana 

um marco de ruptura com a concepção do conhecimento como representação que 

procuraria captar intelectualmente a realidade exterior. O conhecimento é apenas 

funcional, ou seja, deve ser apenas analisado em sua eficácia como instrumento por 

meio do qual o sujeito adapta-se ao meio ambiente: 

O conhecimento, então, poderia ser tratado não como uma representação 

mais ou menos acurada de coisas, situações e eventos externos, mas antes como um 

mapeamento das ações e operações conceituais que provaram ser viáveis na 

experiência do sujeito conhecedor [VON GLASERSFELD, 1998, p. 20]. 

Paul Cobb (1998, p. 54), em artigo dessa mesma coletânea, diz que o tipo de 

construtivismo postulado por Von Glasersfeld, [...] incorpora tanto as noções 

piagetianas de assimilação e acomodação, como o conceito cibernético de 

viabilidade. Sendo assim, ele usa o termo conhecimento no sentido adaptativo de 

Piaget para referir-se àquelas operações conceituais e sensório-motoras que 

provaram ser viáveis na experiência do conhecedor. [...] Adicionalmente, as teorias 

da correspondência tradicional da verdade são dispensadas em favor de um relato 

que relaciona verdade à organização efetiva ou viável da atividade [...]. Como Von 

Glasersfeld observa, sua abordagem instrumentalista do conhecimento é geralmente 

consistente com as visões de filósofos neo-pragmáticos contemporâneos como R. J. 

Bernstein. H. Putnam e R. Rorty. 



A idéia de que o conhecimento é a interiorização dos processos de 

coordenação das ações foi expressa por Jean Piaget em vários de seus escritos. No 

texto “A Educação desde 1935”, escrito em 1965, Piaget assim expressou essa idéia: 

Conhecer um objeto é agir sobre ele e transformá-lo, apreendendo os 

mecanismos dessa transformação vinculados com as ações transformadoras. 

Conhecer é, pois, assimilar o real às estruturas de transformações, e são as estruturas 

elaboradas pela inteligência enquanto prolongamento direto da ação [PIAGET, 

1970, p. 30]. 

Ernest Von Glasersfeld interpreta a epistemologia piagetiana não como uma 

teoria sobre como a mente humana torna-se cada mais capaz de conhecer o real, de 

captá-lo, de representá-lo, mas sim uma teoria sobre como a mente humana 

interioriza ações viáveis em termos de adaptatividade. Assim, o conhecimento é algo 

que se refere não ao mundo exterior, mas sim aos processos e às estruturas de 

percepção e ação do sujeito: 

[...] na teoria construtivista de Piaget, não se pode extrair conclusões sobre o 

caráter do mundo real, da adaptatividade de um organismo ou da viabilidade dos 

esquemas de ação. Em sua visão, o que nós vemos, ouvimos e sentimos — ou seja, 

nosso mundo sensorial — é o resultado das nossas próprias atividades perceptivas e, 

portanto, específico dos nossos modos de perceber e conceber. O conhecimento, 

para ele, surge de ações e da reflexão do agente sobre elas. As ações ocorrem em um 

ambiente e são embasadas em objetos — e a eles dirigidas — que constituem o 

mundo experiencial do organismo, não em coisas que tenham, por si mesmas, uma 

existência independente. Portanto, quando Piaget fala de interação, isso não implica 

um organismo que interage com objetos como eles realmente são, mas antes, um 

sujeito cognitivo que está lidando com estruturas perceptivas e conceituais 

anteriormente construídas [VON GLASERSFELD, 1998, pp. 20-21]. 

Assim, segundo Ernest Von Glasersfeld, o próprio conceito de meio ambiente 

para o construtivismo precisa ser compreendido de uma forma diferente da usual. 

Nesta, o meio ambiente é pensado como algo que existe independentemente de o 

sujeito estar ou não nesse ambiente. Para o construtivismo, segundo Ernest Von 

Glasersfeld, o meio ambiente é definido sempre por referência ao sujeito, possuindo 

dois sentidos distintos: 



 

Por um lado, quando falamos de nós mesmos, o ambiente se refere à 

totalidade dos objetos permanentes e das relações que abstraímos do fluxo de nossa 

experiência. De outro, sempre que focalizamos nossa atenção em um item 

específico, o meio ambiente se refere àquilo que cerca o elemento que isolamos, e 

nós tendemos a esquecer que tanto o elemento como suas imediações fazem parte do 

nosso próprio campo experiencial, não de um mundo objetivo independente do 

observador. Este, acredito, é um aspecto crucial a considerar se desejamos abordar o 

ensino e a educação a partir de uma posição construtivista. Com demasiada 

freqüência, estratégias e procedimentos de ensino parecem provir da suposição 

ingênua de que o que nós mesmos percebemos e inferimos das nossas percepções 

está presente, pré-fabricado, para que os estudantes captem, se apenas tiverem a 

vontade de fazê-lo. Isso desconsidera o ponto básico de que o modo como nós 

segmentamos o fluxo da nossa experiência e relacionamos os pedaços que isolamos 

é, e necessariamente permanece, uma questão essencialmente subjetiva. Desta 

forma, quando pretendemos estimular e melhorar a aprendizagem de um estudante, 

não podemos esquecer que o conhecimento não existe fora da mente de uma pessoa 

[VON GLASERSFELD, 1998, p. 21]. 

Nessa perspectiva, o conhecimento não pode ser visto como representação 

mais ou menos correia da realidade e também não se pode falar na existência 

objetiva de determinado conhecimento. Ele é sempre algo subjetivo, “não existe fora 

da mente de uma pessoa”. Maior solipsismo seria impossível. Mas como então esse 

autor analisa a questão das trocas intersubjetivas, sem as quais não existe o processo 

educativo? Ele aborda essa questão, ao fazer a crítica à noção de “conhecimentos e 

significados compartilhados”, chamando a atenção para uma distinção entre 

diferentes formas de partilhar algo: 

Se duas pessoas partilham um quarto, há um quarto e ambas vivem nele. Se 

elas partilham uma tigela de cerejas, nenhuma das cerejas é comida por ambas as 

pessoas. Esta é uma diferença importante e deve ser mantida em mente quando 

falamos de significados compartilhados. As estruturas conceituais que constituem 

significados ou conhecimentos não são entidades que poderiam ser usadas 

alternativamente por indivíduos diferentes. Elas são construtos individuais, jamais se 



pode dizer se uma ou duas pessoas produziram o mesmo construto. No máximo, 

podemos observar que em um determinado número de situações, seus construtos 

parecem funcionar da mesma forma, ou seja, eles parecem compatíveis. Por isso, os 

que estão enfatizando a dimensão social da linguagem e do conhecimento, deveriam 

usar a expressão de Paul Cobb “takenas-shared” (“tido como partilhado”), que 

acentua o aspecto subjetivo da situação. Pois é uma coisa afirmar que, no que se 

refere à experiência da pessoa, o sentido que os outros atribuem a uma palavra 

parece ser compatível com o nosso próprio, mas uma outra coisa bem diferente 

supõe que ele tem que ser o mesmo [VON GLASERSFELD, 1998, pp. 21-22]. 

Para esse autor, portanto, nas interações entre sujeitos, isto é, nas interações 

intersubjetivas, não se trata de compartilhar significados, mas sim de supor, a partir 

de ações, que os significados sejam semelhantes, pelo fato de “funcionarem” da 

mesma forma em várias situações, jamais uma pessoa poderá saber se uma palavra 

significa para ela a mesma coisa que para outra pessoa, mas apenas supor que os 

significados construídos por ambas aproximem-se, suposição essa apoiada no fato de 

essas duas pessoas utilizarem a mesma palavra de formas semelhantes. Bem, essa é 

uma idéia coerente com a posição epistemológica do autor. Se ele parte do 

pressuposto de que o conhecimento não é uma captação do real, então também o 

conhecimento do indivíduo A sobre o conhecimento do indivíduo B não significa 

que A possua uma representação correta do conhecimento de B, mas sim que A 

possui uma representação do conhecimento de B que lhe permite realizar ações 

viáveis em termos de adaptação a B. O mesmo vale de B para A. Compartilhar 

significados, nessa teoria, é esse processo de recíproca adaptação de cada indivíduo 

ao significado de outro indivíduo. 

É óbvio que no interior dessa concepção soaria como um total absurdo a 

simples afirmação de que cabe ao professor a tarefa de transmitir um saber objetivo 

aos alunos. Ainda tentando extrair as implicações da concepção de fendida por Von 

Glasersfeld, analisemos brevemente a própria questão das relações entre essa 

epistemologia e a atividade educativa. Esse autor procura, como vimos, alertar os 

educadores no que se refere a atitudes pedagógicas baseadas em pressupostos 

epistemológicos por ele considerados equivocados, “ingênuos”. Mas, se a 

epistemologia é também um conhecimento, no caso, um conhecimento sobre o 



conhecimento, então, na perspectiva construtivista acima apresentada não caberia 

dizer que a epistemologia construtivista seja uma representação verdadeira do 

conhecimento. Aliás, a rigor, nem caberia falar numa epistemologia construtivista, 

mas epistemologia de cada pensador construtivista, epistemologia essa tida como 

partilhada por aqueles que se apresentam como construtivistas. Então, à 

epistemologia de Von Glasersfeld não é mais verdadeira que a dos professores por 

ele criticados, mas apenas aquela que ele considera mais viável, em termos de 

adaptação ao processo de conhecimento alheio. A pergunta então seria: na medida 

em que não se trata de uma questão de maior ou menor correspondência entre uma 

determinada epistemologia e o processo humano do conhecimento, mas sim de 

viabilidade prática (potencial de adaptação) dessa epistemologia ou de outra 

qualquer, porque criticar a epistemologia A ou B defendida por um determinado 

professor? E se essa epistemologia, na prática desse professor, mostrar-se a ele um 

bom instrumento de adaptação a essa prática? Afinal, quem, e com base em quais 

critérios, julgaria o maior ou menor grau de eficácia adaptativa das noções 

epistemológicas de um determinado professor? Como se pode ver, nem o próprio 

Von Glasersfeld consegue ser inteiramente coerente com seu relativismo. Só nos 

resta dizer, retomando as palavras de Celso Frederico, que uma sociedade sem 

medida é uma sociedade ensandecida! 

Na passagem supracitada Ernest Von Glasersfeld fez uma clara alusão a 

interpretes da teoria de Vigotski, ao mencionar a questão da dimensão social da 

linguagem relacionado-a à expressão “significados compartilhados”, por ele 

criticado sendo que, em sua substituição, ele sugere a utilização da expressão 

“significados tidos como partilhados”, criada por Paul Cobb. Aproveitemos então o 

ensejo e lancemos um olhar sobre o texto desse autor, presente na mesma coletânea, 

intitulado “Onde Está a Mente? Uma Coordenação das Abordagens Sócio-cultural e 

Cognitivo-Construtivista” (COBB, 1998). Como o próprio título já indica, trata-se 

de um artigo que defende a possibilidade e a necessidade de superar-se a oposição 

entre concepções educacionais inspiradas em Piaget e aquelas inspiradas em 

Vigotski. O autor, no início de seu texto, afirma que poderiam ser identificadas duas 

tendências principais nas pesquisas em educação, fundadas no construtivismo: a 

perspectiva cognitiva e a perspectiva sociocultural. Cobb advoga a necessidade de 



superação da oposição entre essas duas perspectivas:  

Essas perspectivas cognitivas e socioculturais parecem às vezes estar em 

conflito direto com os adeptos de cada uma reivindicando hegemonia para sua 

própria visão do que significa saber e aprender [...] Portanto, há correntemente uma 

disputa sobre se a mente está localizada na cabeça ou no indivíduo socialmente 

ativo, como se a aprendizagem fosse principalmente um processo de reorganização 

ativa do conhecimento ou um processo de inclusão em uma comunidade de 

praticantes. [...] Em geral, as tentativas dos dois grupos de teóricos para entender a 

posição do outro são confundidas por seu uso diferente de uma variedade de termos, 

incluindo atividade, cenário, contexto, tarefa, problema, meta, negociação e sentido. 

Este capítulo focaliza as suposições que dão lugar a uma aparente escolha forçada 

entre as duas perspectivas. O foco recairá, em particular, sobre a aprendizagem 

matemática, e o argumento será que ela deveria ser vista tanto como um processo de 

construção individual quanto como um processo de inclusão nas práticas 

matemáticas da sociedade mais ampla. A questão central, então, não é julgar uma 

disputa entre pontos de vista opostos. Em vez disso, é explorar meios de 

coordenação das perspectivas construtivas-cognitiva e sócio-cultural na educação 

matemática [COBB, 1998, p. 52]. 

Cobb também observa que o conflito entre essas duas posições “não é 

meramente uma questão de contemplação teórica” e que “ele encontra expressão em 

tensões endêmicas ao ato de ensinar” (idem, p. 52). 

Situando, portanto, sua análise no campo da aprendizagem matemática, Cobb 

aponta o construtivismo radical de Von Glasersfeld como uma das principais 

referências para a abordagem cognitiva e, no que se refere à abordagem sócio-

histórica, faz menção a um texto em inglês, publicado em 1992, da pesquisadora 

brasileira Terezinha Nunes, intitulado “Ethnomathematics and everyday cognition”, 

para afirmar que ai abordagem sócio-histórica “é inspirada em grande parte pelo 

trabalho de Vigotski e dos teóricos da atividade, como Davidov, Leontiev e 

Galperin”. Fazendo referências a outros textos na mesma linha do artigo de 

Terezinha Nunes, afirma que eles trazem apoio empírico à abordagem sócio-

histórica no campo da aprendizagem matemática, por meio de pesquisas [...] que 

demonstram ser a atividade aritmética dos indivíduos, por exemplo, profundamente 



influenciada por sua participação em práticas culturais abrangentes, como preencher 

cadernos de exercícios na escola, fazer compras em um supermercado, vender doces 

na rua e encaixotar produtos em uma fábrica de laticínios [idem, p. 52]. 

O fato de Cobb apresentar estudos na linha da etno-matemática como 

exemplos de uma abordagem educacional apoiada em Vigotski e sua escola reforça 

nossa interpretação de que a teoria vigotskiana vem sendo utilizada para justificação 

de concepções educacionais calcadas num relativismo cultural. Ainda que não seja o 

momento de entrarmos em detalhes sobre nossas críticas a essa corrente conhecida 

como “etno-matemática”, destacamos que a vemos basicamente como uma corrente 

que busca tomar como modelo para a aprendizagem matemática escolar, as 

aprendizagens ocorridas no cotidiano do aluno. É bastante sintomático que 

justamente esse tipo de abordagem seja apresentado como representante da 

concepção sócio-histórica de Vigotski, Leontiev e demais integrantes dessa escola. 

Nessa direção, a educação estaria considerando o social quando adotasse como 

referência principal o conhecimento construído no cotidiano do “grupo cultural” ao 

qual pertenceria o aluno. Daí o termo “etno-matemática”. Esse é um exemplo claro 

da transformação da abordagem historicizadora e marxista de Vigotski em um 

relativismo cultural condizente com o multiculturalismo e o pós-modernismo. 

No interior da abordagem cognitiva, tal como ela é apresentada por Cobb, 

existiria uma variante que seria um pouco distinta do construtivismo de Von 

Glasersfeld. Ainda que Cobb não o diga explicitamente, seu texto leva o leitor à 

idéia de que essa variante seria uma posição intermediária entre a abordagem de Von 

Glasersfeld e a abordagem sócio-histórica na interpretação dela feita por Cobb e 

pêlos autores nos quais ele se apóia. Essa abordagem intermediária é denominada 

por Cobb como uma “visão interacionista do construtivismo” e seu principal 

representante seria um autor chamado Bauersfeld. Vejamos inicialmente como Cobb 

define as aproximações e as diferenças entre as abordagens de Glasersfeld e de 

Bauersfeld: 

A versão interacionista de Bauersfeld do construtivismo complementa o foco 

psicológico de Von Glasersfeld, no sentido de que ambos vêem a comunicação 

como um processo de adaptação mútua no qual os indivíduos negociam significados 

pela contínua modificação de suas interpretações [...]. No entanto, enquanto Von 



Glasersfeld tende a enfocar a construção, pêlos indivíduos dos seus modos de 

conhecer, Bauersfeld enfatiza que “a aprendizagem é caracterizada pela 

reconstrução subjetiva de meios e modelos sociais através da negociação de 

significados na interação social” [...] Ao explicar esse processo de reconstrução 

subjetiva ele focaliza a construção interativa do professor e dos estudantes na micro-

cultura da sala de aula [idem, p. 55]. 

Dessa maneira, se bem entendemos a análise de Cobb, a diferença principal 

entre Glasersfeld e Bauersfeld estaria em que este focalizaria mais as interações 

entre o processo de construção individual e a “microcultura da sala de aula”. Essa 

abordagem cognitivo-interacionista de Bauersfeld, apresentada por Cobb, parece 

assemelhar-se bastante ao que no meio educacional brasileiro é identificado como 

abordagem sócio-interacionista, com a diferença de que, no Brasil, essa abordagem 

sócio-interacionista é identificada com a teoria vigotskiana. Já no texto de Cobb, são 

apontadas diferenças entre o interacionismo de Bauersfeld e a abordagem sócio-

histórica: [...] Bauersfeld utiliza uma metáfora interacionista e caracteriza a 

negociação como um processo de adaptação mútua, no transcorrer do qual professor 

e alunos estabelecem expectativas em relação às atividades dos outros e obrigações 

para com sua própria atividade [...]. [Diferentemente, os autores que adotariam a 

perspectiva sociocultural] [...] definem a negociação como um processo de 

apropriação mútua no qual o professor e os estudantes continuamente cooptam ou 

usam as contribuições uns dos outros. Aqui, em linha com a metáfora sócio-histórica 

da apropriação de Leontiev, o papel do professor é caracterizado como o de 

intermediar entre os significados pessoais dos estudantes e os significados 

matemáticos culturalmente estabelecidos pela sociedade mais ampla. A partir deste 

ponto de vista, uma das responsabilidades primárias do professor ao negociar 

significados matemáticos com os estudantes é incluir suas ações neste sistema mais 

amplo de práticas matemáticas. Bauersfeld, no entanto, toma como ponto de 

referência principal a micro-cultura da sala de aula, em vez das práticas matemáticas 

institucionalizadas pela sociedade mais ampla quando fala de negociação. Este foco 

reflete sua preocupação com o processo pelo qual o professor e os estudantes 

constituem normas sociais e práticas matemáticas no transcorrer de suas interações 

em sala de aula. Adicionalmente, enquanto os teóricos sócio-culturais dão prioridade 



ao processo social e cultural, análises compatíveis com a perspectiva de Bauersfeld 

propõem que a atividade matemática dos estudantes individuais e a micro-cultura da 

sala de aula sejam reflexivamente relacionadas [idem, pp. 55-56]. 

É preciso não esquecer que Paul Cobb, ao afirmar que os educadores e 

pesquisadores que adotam a perspectiva sócio-histórica no campo da aprendizagem 

matemática priorizam o processo social e cultural, está tomando como referenda 

estudos como aqueles mencionados anteriormente, na linha da etno-matemática. Em 

outras palavras, é preciso não esquecer que o social e o cultural estão aí reduzidos à 

idéia da existência de uma cultura própria ao grupo social ao qual pertenceria o 

aluno, isto é, una cultura própria ao seu meio social imediato, ao seu cotidiano: 

Em geral, relatos sócio-culturais do desenvolvimento psicológico utilizam a 

participação do indivíduo em práticas culturalmente organizadas e interações face a 

face como construtos principalmente explicativos. Um princípio básico por trás 

deste trabalho é o de que é inapropriado destacar diferenças qualitativas no 

pensamento individual isolando-o de sua situação sócio-cultural, porque diferenças 

entre as interpretações dadas pêlos estudantes às tarefas escolares refletem 

diferenças qualitativas das comunidades nas quais eles participam [idem, p. 56]. 

Assim, na análise de Cobb, a perspectiva sócio-histórica assume as 

características de uma abordagem multiculturalista bastante próxima aos estudos da 

etno-matemática. Essa leitura culturalmente relativista da teoria de Vigotski não é 

compatível, obviamente, com a idéia de que a escola teria o papel de transmitir 

conhecimentos de valor universal. Ainda que Cobb fale que o papel do professor, na 

perspectiva sócio-histórica, “é caracterizado como o de intermediar entre os 

significados pessoais dos estudantes e os significados matemáticos culturalmente 

estabelecidos pela sociedade mais ampla”, ele concebe essa intermediação como um 

processo de “negociação de significados” e em nenhum momento sua análise dá 

margem a qualquer possibilidade de considerar-se a existência de um conhecimento 

matemático com validade universal, validade essa produzida ao longo da história 

social e que determina à escola atarefa de transmitir aos alunos esse conhecimento 

para, assim, elevar o conhecimento individual dos alunos a níveis superiores aos dos 

conhecimentos matemáticos empiricamente adquiridos no cotidiano. Aliás, no 

interior do universo ideológico pós-moderno do qual faz parte a análise de Cobb, de 



fato não faz sentido falar-se em transmissão de conhecimentos pela escola. Por isso 

é tão empregada a “metáfora” (para usar os termos de Cobb) da “negociação de 

significados”. Há, nessa “metáfora”, uma alusão ao mercado, onde os sujeitos 

negociam para trocar mercadorias. Além da alusão ao mercado, a expressão 

“negociação de significados” revela também um subjetivismo por meio do qual o 

conhecimento deixa de ser visto como algo referente à realidade objetiva, como um 

conhecimento objetivo que deva ser transmitido, passando a ser apenas resultante de 

uma construção subjetiva de significados. O subjetivismo dessa concepção não é 

superado, como alguns parecem acreditar, pelo simples recurso de enfocar a 

construção como um processo não apenas intra-subjetivo, mas também 

intersubjetivo. 

O próprio fato de o autor usar o termo “metáforas” para se referir a idéias 

centrais desta ou daquela abordagem mostra que para ele tudo se resume a uma 

comparação entre diferentes discursos, pois a metáfora é um recurso discursivo. 

Provavelmente o autor prefere usar o termo “metáfora” em vez do termo “conceito”, 

pois este poderia levar à idéia de uma representação mental de algo que tenha 

existência objetiva e poderia também levar à idéia de uma teoria na qual os vários 

conceitos articulam-se de foram coerente, numa relação parte e todo. Ora, tanto a 

idéia de representação verdadeira do real como a de uma teoria que racionalmente 

articule conceitos numa totalidade são idéias estranhas ao universo pós-moderno. Já 

a idéia de metáfora não exige correspondência com uma realidade objetiva nem 

articulação lógica coerente no conjunto de um todo, sendo apenas um recurso 

discursivo que desperta nos sujeitos imagens e associações. 

Cobb, ao estabelecer os contrastes entre as duas concepções, a construtivista-

cognitiva (tanto na versão de Glasersfeld como na de Bauersfeld) e a sociocultural, 

defendem que elas abordam problemas e tópicos diferentes, ou seja, falam de coisas 

diferentes e utilizam vocabulários diferentes. Tais diferenças não se constituíram, 

porém, em conflitos insolúveis que impedissem a coordenação das duas abordagens. 

Diga-se, de passagem, que um argumento similar a esse foi defendido por Castorina 

(1996), num artigo em que também é criticada a atitude de contrapor Vigotski a 

Piaget. Esse tipo de argumento visa a atenuar a idéia de que essas duas teorias 

seriam antagônicas. Aliás, visa a eliminar a possibilidade de se estabelecer um ponto 



de referenda a partir do qual seria analisado esse antagonismo. Trata-se, em nossa 

avaliação, de uma estratégia própria da ideologia pós-estruturalista, na qual não cabe 

afirmar que um discurso seja mais verdadeiro ou menos verdadeiro que outro, nem 

mesmo comparar dois discursos perante uma realidade objetiva que seria deles 

objeto. Parte-se do pressuposto de que essa realidade não tem uma existência 

independente e que ela só existe como elemento de discursos singulares. Assim, os 

objetos focados pela teoria de Vigotski não são, nem poderiam ser, os mesmos 

focados pela teoria de Piaget, pelo simples fato de que são discursos diferentes. 

Nessa perspectiva, Cobb (1998, p, 57) assim caracteriza os contrastes entre os 

discursos das duas concepções analisadas em seu texto: 

Ao propor essas diferentes interpretações, os teóricos sócio-culturais 

tenderiam a invocar metáforas sócio-históricas como a da apropriação, enquanto os 

teóricos cognitivos tipicamente empregariam metáforas interacionistas como a da 

acomodação e adaptação mútua. Adicionalmente, enquanto os teóricos sócio-

culturais enfatizam a homogeneidade dos membros de comunidades estabelecidas e 

evitam analisar diferenças qualitativas no pensamento individual, os teóricos 

cognitivos tendem a enfatizar a heterogeneidade e evitam análises que destacam 

práticas sociais e culturais predeterminadas. A partir de uma perspectiva o foco é a 

base social e cultural da experiência pessoal. A partir da outra perspectiva, é a 

constituição de processos sociais e culturais pela interpretação ativa dos indivíduos. 

Feita uma caracterização tão simplista das duas posições e eliminando-se 

qualquer referência aos fundamentos filosóficos, sociológicos e políticos de ambas, 

torna-se realmente bastante fácil propor, como o autor faz na seqüência do artigo, a 

“coordenação” de ambas, que nada mais é do que a somatória da idéia de construção 

à idéia de prática social, resultando na fórmula “construção na prática social” (idem, 

pp. 57-60).  

Para analisar as “possíveis coordenações” entre a perspectiva cognitivo-

construtivista e a perspectiva sociocultural, Cobb propõe-se a explorar as 

complementaridades entre duas diferentes análises de dois diferentes autores. De um 

lado, Barbara Rogoff, que teria analisado o conceito vigotskiano de interiorização, 

teria concluído pelo caráter problemático que teria esse conceito, dos pontos de vista 

epistemológico, psicológico e pedagógico. Essa autora teria então proposto um 



enfoque que preservaria o caráter sociocultural, mas eliminaria a necessidade do 

conceito vigotskiano de interiorização. De outro lado estaria Von Glasersfeld, 

analisando os conceitos piagetianos de abstração empírica e abstração reflexionante. 

Cobb afirma que, para evidenciar a possibilidade de coordenação entre as 

concepções defendidas por esses dois autores, emprega a estratégia de “destacar 

aspectos de uma posição que estão implícitos na outra” (idem, p. 57).  

Rogoff é apresentada por Cobb como seguidora de Vigotski, “sob muitos 

aspectos” (idem, p. 58). Essa suposta seguidora de Vigotski teria, segundo Cobb, 

questionado o conceito de interiorização, que estaria apoiado numa suposição não 

devidamente explicada por Vigotski, a de que o processo de interiorização se 

caracterizaria pelo fato de os significados externos à criança atravessarem uma 

barreira na mente desta. Para Rogoff, então, os autores que empregam o conceito de 

interiorização não conseguem explicar como os significados externos ultrapassariam 

essa barreira na mente da criança e a ausência dessa explicação seria o grande 

problema das abordagens psicológicas defendidas por esses autores. Então Rogoff 

propõe, como forma de superar esse problema e reelaborar a idéia acerca da 

categoria de interiorização, o princípio de que “as crianças já estão engajadas em 

uma atividade social quando elas ativamente observam e participam com outros” 

(idem, p. 58). Não é o caso de analisar aqui o quanto Cobb consegue ou não 

expressar adequadamente o raciocínio de Rogoff. Neste momento, é suficiente 

assinalar que consideramos muito difícil compreender em que a idéia acima exposta, 

presente no texto de Cobb e atribuída a Rogoff, traria alguma abordagem nova em 

relação ao conceito de interiorização em Vigotski. Esse conceito sempre significou 

que a criança é vista no interior de uma prática social: a interiorização não ocorre no 

vazio, ela sempre pressupõe sujeitos inseridos num contexto sócio-histórico. Ou 

então, se a novidade residir na idéia de que a criança participa ativamente de uma 

atividade, não se limitando a receber de forma passiva, de fora para dentro, um 

significado que lhe seria totalmente externo e estranho, novamente argumentamos 

que isso não acrescenta nada de novo à teoria de Vigotski. Nesse caso, o que estaria 

ocorrendo é que talvez tanto Rogoff como Cobb considerem que termos como 

interiorização e transmissão de conhecimentos caracterizariam inevitavelmente um 

processo mecânico no qual o aluno é visto como um ser passivo. Nessa linha de 



interpretação, para a qual a interiorização de conhecimentos resultante de processos 

de transmissão seria algo que pressupõe e produz passividade, então, de fato, 

conceber o aluno como um participante ativo da prática social significaria algo novo. 

Mas essa idéia seria nova em relação às concepções limitadas, estereotipadas e 

distorcidas de certos autores, e não em relação à teoria de Vigotski e a uma 

concepção pedagógica que valorize a transmissão do conhecimento histórica e 

socialmente produzido.  

Mas, para efeito de podermos acompanhar a tentativa, feita por Cobb, de 

conciliação entre o que lhe pareça ser a perspectiva sociocultural e a perspectiva 

cognitivo-construtivista, deixemos de lado esse nosso questionamento e prossigamos 

expondo o raciocínio de Cobb. O que ele parece querer destacar, ao analisar as 

idéias de, Rogoff sobre a interiorização, é o fato de a criança só poder compartilhar 

significados com outras pessoas, se construir sua própria interpretação dos 

significados compartilhados por meio da ativa participação na atividade coletiva. A 

passagem que apresentaremos a seguir parece-nos confirmar essa nossa 

interpretação:  

O argumento de Rogoff de que as crianças já são participantes ativos na 

prática social implica que elas desde o início se engajem e contribuam para o 

desenvolvimento das práticas matemáticas na sala de aula. Além disso, [aqui Cobb 

cita Rogoff], “no processo de participação em atividade social, o indivíduo já 

funciona com um entendimento partilhado. O uso do indivíduo desse entendimento 

partilhado não é o mesmo que o que foi construído conjuntamente; ele é uma 

apropriação do entendimento partilhado por cada indivíduo que reflete o 

entendimento do indivíduo do envolvimento com a atividade”. A distinção de 

Rogoff entre o uso individual de um entendimento partilhado e o entendimento 

partilhado que é construído conjuntamente está intimamente relacionada à distinção 

que um construtivista cognitivo poderia fazer entre o entendimento de uma criança 

individual e os sentidos tidos como partilhados pelo grupo. Parece, portanto, 

razoável concluir do tratamento de Rogoff da interiorização, que a aprendizagem 

matemática é um processo de construção ativa que ocorre quando as crianças se 

engajam em práticas matemáticas na sala de aula, freqüentemente enquanto 

interagem com outros. [COBB, 1998, p. 58, grifo nosso]. Não nos esqueçamos de 



que a estratégia que Cobb aqui utiliza, segundo ele próprio explicitou, é a de 

assinalar um aspecto que esteja implícito a uma concepção e que pertença a outra. 

No caso da concepção sociocultural o aspecto que estaria implícito e que teria sido 

destacado por Cobb seria o de que a aprendizagem também é considerada por essa 

concepção como um processo de construção ativa. Afirmar que a idéia da 

aprendizagem como um processo ativo é algo implícito à psicologia de Vigotski e 

sua escola é, no mínimo, um atestado de completo desconhecimento do que 

escreveram os principais nomes dessa corrente, apesar de Paul Cobb ter 

mencionado, em seu texto, a “teoria da atividade” e o conceito de “apropriação” 

trabalhados por Leontiev e de ter, inclusive, incluído um artigo, em inglês, desse 

psicólogo russo, intitulado “The Problem of Activity in Psycology”. Se, ao 

contrário, a afirmação de Cobb não resultar de desconhecimento, então só podemos 

concluir que se trata de absoluta má-fé, pois Leontiev, em seus escritos, foi bastante 

explícito quanto ao caráter ativo do processo de apropriação. Para que não restem 

dúvidas quanto a isso, cabe aqui a citação de um trecho escrito por Leontiev:  

O mundo real, imediato, do homem, que mais do que tudo determina a sua 

vida, é um mundo transformado e criado pela atividade humana, todavia, ele não é 

dado imediatamente ao indivíduo, enquanto mundo de objetos sociais, de objetos 

encarnando aptidões humanas formadas no decurso do desenvolvimento da prática 

sócio-histórica; enquanto tal apresenta-se a cada indivíduo como um problema a 

resolver. Mesmo os instrumentos ou utensílios da vida cotidiana mais elementares 

têm que ser descobertos ativamente na sua qualidade específica pela criança quando 

esta os encontra pela primeira vez. Por outras palavras, a criança tem de efetuar a 

seu respeito uma atividade prática ou cognitiva que corresponda de maneira 

adequada (o que não quer dizer forçosamente idêntica) à atividade humana que eles 

encarnam. Em que medida a atividade da criança será adequada e, por conseqüência, 

em que grau a significação de um objeto ou de um fenômeno lhe aparecerá, isto é 

outro problema, mas esta atividade deve sempre produzir-se [LEONTIEV. 1978, p. 

167].  

A passagem não poderia ser mais clara e explícita. O que provavelmente é 

quase impossível de ser compreendido por Paul Cobb e por outros construtivistas é 

que, para Leontiev, assim como para Vigotski e outros integrantes dessa corrente 



psicológica, o caráter ativo da apropriação não se opõe ao fato de que a apropriação 

não ocorra sem a transmissão social da experiência historicamente acumulada. 

Como esclarece Leontiev (1978, p. 272):  

As aquisições do desenvolvimento histórico das aptidões humanas não são 

simplesmente dadas aos homens nos fenômenos objetivos da cultura material e 

espiritual que os encarnam, mas são aí apenas postas. Para se apropriar destes 

resultados, para fazer deles as suas aptidões, “os órgãos da sua individualidade”, a 

criança, o ser humano, deve entrar em relação com os fenômenos do mundo 

circundante através doutros homens, isto é, num processo de comunicação com eles. 

Assim, a criança aprende a atividade adequada. Pela sua função, este é, portanto, um 

processo de educação [...] o ponto principal que deve ser sublinhado é que este 

processo deve sempre ocorrer sem o que a transmissão dos resultados do 

desenvolvimento sócio-histórico da humanidade nas gerações seguintes seria 

impossível, e impossível, consequentemente, a continuidade do progresso histórico.  

Além de ser um completo equívoco o raciocínio de Paul Cobb, segundo o que 

o caráter ativo da aprendizagem seria algo implícito às teorizações de Vigotski e sua 

escola, há ainda outros equívocos ou, pelo menos, esquecimentos, no raciocínio do 

autor norte-americano, que não podemos deixar de aqui analisar. O primeiro 

esquecimento de Raul Cobb é o de que a concepção do desenvolvimento individual 

sendo resultante de um processo de adaptação, concepção essa central em Piaget e 

no pensamento pedagógico contemporâneo, é conflitante com a teoria sócio-

histórica. O segundo esquecimento de Paul Cobb é que a importância que essa teoria 

atribui à transmissão da experiência sócio-histórica para o desenvolvimento do 

indivíduo e para a educação é conflituosa com a concepção piagetiana de 

desenvolvimento, na qual aquela transmissão tem um papel secundário.  

Analisemos inicialmente o primeiro “esquecimento” de Paul Cobb, isto é, a 

questão do conceito de adaptação. Leontiev mostra que o conceito de apropriação 

por ele utilizado, fundamentando-se em Marx, para analisar o desenvolvimento 

psíquico humano, estabelece uma distinção entre a ontogênese humana e a animal, 

caracterizada, esta sim, pelo processo de adaptação; A diferença fundamental entre 

os processos de adaptação, em sentido próprio e os de apropriação reside no fato de 

o processo de adaptação biológica transformar as propriedades e faculdades 



específicas do organismo bem como o seu comportamento de espécie. O processo de 

assimilação ou de apropriação é diferente: o seu resultado é a reprodução, pelo 

indivíduo, das aptidões e funções humanas, historicamente formadas [LEONTIEV, 

1978, p. 169].  

Como já foi aqui apresentado, nem Piaget nem os autores construtivistas 

escondem o fato de que o modelo piagetiano, apoiado nos conceitos de adaptação, 

equilíbrio, interação, assimilação e acomodação, é um modelo extraído da biologia, 

não havendo, para Piaget, nenhuma diferença qualitativa entre o psiquismo humano 

e os processos puramente biológicos que tomasse esse modelo biológico inadequado 

para a análise dos processos psicológicos humanos. Mas, para Leontiev, 

coerentemente com a filosofia marxista, um modelo biologizante, apoiado no 

conceito de adaptação ao meio, não pode dar conta da explicação dos processos 

especificamente humanos:  

Assim, o desenvolvimento espiritual, psíquicos, do indivíduo, é produto de 

um processo antes de mais nada particular, o processo de apropriação, que falta no 

animal, tal como, aliás, o processo inverso de objetivação das suas faculdades nos 

produtos objetivos de sua atividade. Convém sublinhar que esse processo se 

distingue do processo de adaptação individual ao meio natural, pois a extensão sem 

reservas do conceito de equilíbrio ou de adaptação ao meio ao desenvolvimento 

ontogenético do homem é quase universalmente admitido. Se se aplica este conceito 

ao homem sem análise conveniente, apenas estamos a esconder o verdadeiro quadro 

do desenvolvimento humano [LEONTIEV, 1978, p. 168].  

Voltaremos, em outro momento deste livro, a analisar a importância, para a 

concepção histórico-social do ser humano, das categorias marxianas de objetivação e 

de apropriação acima mencionadas por Leontiev. Pôr enquanto queremos frisar que 

uma psicologia marxista (Paul Cobb parece também se esquecer do fundamento 

marxista de Vigotski e sua escola) não pode estruturar-se sobre um modelo teórico 

biologizante. E, mais ainda, como a psicologia de Leontiev, como uma psicologia 

marxista, não pode deixar de analisar o indivíduo humano como um ser 

essencialmente social e histórico, a questão do conceito de adaptação é também 

criticada sobre o ponto de vista sociopolítico e, portanto, ético:  

A despeito das teses que psicologia burguesa sustenta a propósito do 



desenvolvimento ontogenético humano, que ela considera como “uma adaptação do 

homem ao seu meio”, esta adaptação ao meio não constitui de modo algum o 

princípio do desenvolvimento do homem. Com efeito, o sucesso do seu 

desenvolvimento pode consistir, para um homem, não numa adaptação, mas em sair 

dos limites do seu meio imediato que, no caso, constituiria simplesmente um 

obstáculo a uma expressão eventualmente mais completa da natureza das suas 

propriedades e aptidões verdadeiramente humanas. O conceito de adaptação do 

homem a seu meio social é, portanto, pelo menos, ambíguo tanto no plano social 

como no plano da ética [LEONTIEV, 1978, pp. 172-173].  

O outro “esquecimento” de Paul Cobb a ser aqui analisado, como já dissemos 

anteriormente, é relativo à questão da transmissão. Quanto à importância a ela 

atribuída pela psicologia de Vigotski e sua escola, as passagens acima apresentadas 

são suficientemente esclarecedoras. Quanto à sua secundarização na teoria 

piagetiana, nada melhor do que irmos ao próprio Piaget. Primeiramente cumpre não 

esquecer que o pensador genebrino estabelecia uma separação nítida entre o que 

chamou de aspecto espontâneo do desenvolvimento intelectual e o que chamou de 

aspecto psico-social; [...] podemos distinguir dois aspectos no desenvolvimento 

intelectual da criança. Por um lado, o que podemos chamar o aspecto psico-social, 

quer dizer tudo o que a criança recebe do exterior, aprende por transmissão familiar, 

escolar, educativa em geral; e depois, existe o desenvolvimento que podemos 

chamar espontâneo, que chamarei psicológico, para abreviar, que é o 

desenvolvimento da inteligência mesma; o que a criança aprende por si mesma, o 

que não lhe foi ensinado, mas o que ela deve descobrir sozinha [...] Logo, é sobre o 

aspecto espontâneo da inteligência que estudarei, sendo o único do qual falarei 

porque sou psicólogo e não educador; e também, porque do ponto de vista da ação 

do tempo, é precisamente esse desenvolvimento espontâneo que constitui a condição 

preliminar evidente e necessária para o desenvolvimento escolar, por exemplo 

[PIAGET, 1983, pp. 211-212].  

Mesmo estabelecendo essa radical distinção entre aspecto espontâneo e 

aspecto sócio-educativo, entre o objeto do psicólogo e o do educador. Piaget não se 

furtou, em texto escrito em 1965 sobre a educação, a esclarecer que, mesmo no 

campo da educação escolar, ele privilegiava os processos espontâneos de 



aprendizagem em detrimento dos processos de transmissão, isto é, de ensino;  

Bastante decisivo para a escolha dos métodos de ensino, esse problema é 

concretamente colocado nos seguintes termos: há matérias, como a história da 

França ou a ortografia, cujo conteúdo foi elaborado ou mesmo inventado pelo adulto 

e cuja transmissão implica apenas os problemas relacionados com a melhor ou pior 

técnica de informação. Por outro lado, existem ramos onde o tipo de verdade que os 

caracteriza independe das ocorrências mais ou menos particulares resultantes de 

múltiplas decisões individuais, dependendo, entretanto, de pesquisas ou descobertas 

no decorrer das quais a inteligência humana se afirma com suas propriedades de 

universalidade e de autonomia. Neste caso, uma verdade matemática não promana 

das contingências da sociedade adulta, mas de uma construção racional acessível a 

toda consciência sã; uma verdade física elementar é verificável por um processo 

experimental que não depende das opiniões coletivas, mas de um procedimento 

racional, ao mesmo tempo indutivo e dedutivo, igualmente acessível a essa 

inteligência. O problema, nesse caso, está — o que ocorre para as verdades desse 

tipo — em decidir se elas são melhor conquistadas por uma transmissão educativa 

análoga àquelas que tiveram algum êxito no caso dos conhecimentos do primeiro 

tipo, ou se uma verdade só é realmente assimilada enquanto verdade na medida em 

que é reconstruída ou redescoberta por meio de uma atividade suficiente [PIAGET. 

1970. p. 27] 

Mais, adiante, neste mesmo texto, Piaget diz que: As conclusões principais 

que os trabalhos variados da psicologia da criança oferecem à pedagogia são, de há 

muitos anos, relativas à própria natureza do desenvolvimento intelectual. Por um 

lado, esse desenvolvimento refere-se essencialmente às atividades do sujeito, e da 

ação sensoriomotora às operações mais interiorizadas, o motor é constantemente 

uma operatividade irredutível e espontânea. Por outro lado, esta operatividade não é 

nem pré-formada de uma vez por todas nem é explicável por suas contribuições 

exteriores da experiência ou da transmissão social; ela é o produto de sucessivas 

construções, e o fator principal desse construtivismo é um equilíbrio por auto-

regulações que permitem remediar as incoerências momentâneas, resolver os 

problemas e superar as crises ou os desequilíbrios por uma elaboração constante de 

novas estruturas que a escola pode ignorar ou favorecer, segundo os métodos 



empregados. [idem. pp. 42-43].  

Como essas citações do próprio Piaget não deixam dúvidas, não se trata de 

afirmar que ele ignorasse a existência da transmissão social e educativa, trata-se, isto 

sim, de que, para Piaget, a inteligência não se desenvolve movida por essa 

transmissão, mas sim movida por um processo espontâneo de auto-regulações. Além 

disso, como foi visto nas citações acima, mesmo no caso da educação escolar, Piaget 

fazia fortes restrições ao papel da transmissão, que deveria reduzir-se aos aspectos 

arbitrários, convencionais do conhecimento, posto que os aspectos lógicos, 

racionais, deveriam “reconstruídos” ou “redescobertos” por meio de uma atividade 

espontânea. Nesta perspectiva, a escola favoreceria o desenvolvimento intelectual do 

indivíduo se utilizasse métodos que favorecessem essas redescobertas em lugar da 

transmissão de conhecimentos, reservando esta somente para os casos em que ela é 

inevitável.  

Assim, ainda que Paul Cobb tenha procurado encontrar, na valorização do 

caráter interativo da aprendizagem, um ponto comum entre o construtivismo e a 

abordagem cultural, o fato é que essa valorização tem significados completamente 

distintos nessas duas abordagens e toma-los como equivalentes não passa de um 

recurso ideológico para impedir que a explicitação da oposição existente entre essas 

duas concepções gere a necessidade de aprofundamento da discussão sobre os 

fundamentos filosóficos sociológicos e políticos de ambas.  

Resta ainda fazer aqui alguns comentários sobre a tentativa, feita por Paul 

Cobb, de “coordenação” entre as duas abordagens, partindo agora o autor da 

maneira como Von Glasersfeld interpreta os conceitos piagetianos de abstração 

empírica e abstração reflexionante. Mantendo a mesma estratégia, agora Paul Cobb 

procura destacar elementos da concepção sociocultural que estariam implícitos à 

análise construtivista de Von Glasersfeld.  

Para não nos estendermos demasiadamente, limitaremos nossos comentários 

à questão da abstração empírica, sendo que Von Glasersfeld descreveria, segundo 

Raul Cobb, uma situação na qual um sujeito tenta cravar um prego em uma parede 

mas, não dispondo de um martelo, tenta usar uma marreta de madeira e acaba por 

verificar que em vez de o prego entrar na parede ele começa a furar a marreta de 

madeira. Segundo Cobb (1998, p. 59):  



Von Glasersfeld alega que, neste cenário, a pessoa assimila a marreta ao seu 

esquema de martelagem, mas então faz uma adaptação quando as coisas não saem 

conforme o esperado e uma perturbação é experimentada. Essa acomodação envolve 

uma abstração empírica no sentido em que ela resulta na construção de uma 

propriedade nova para a marreta — ela não é o tipo de coisa que pode ser usada para 

martelar pregos em paredes.  

Assim, estaria aí, segundo Cobb, implícito a uma análise construtivista, um 

princípio característico da abordagem sociocultural, o da análise dos processos 

psíquicos considerando-se o fato de que o indivíduo está inserido em práticas 

culturais:  

A característica interessante deste exemplo para os meus propósitos é que 

martelar é uma prática cultural que envolve agir com artefatos culturais específicos 

— martelos e pregos. O esquema de “martelagem” da pessoa pode ser visto como o 

produto das construções ativas que ela fez no transcorrer de sua iniciação nessa 

prática. Em outras palavras, martelos, pregos e marretas são, para ela, ferramentas 

culturais que podem ser usadas para determinados propósitos. É contra o pano de 

fundo de seu desenvolvimento nessa prática de martelagem, que ela faz a abstração 

empírica descrita por Von Glasersfeld. Sendo este o caso, parece razoável estender a 

definição de abstração empírica enfatizando tanto que ela resulta no surgimento de 

propriedades físicas novas como que ela ocorre à medida que o indivíduo participa 

em uma prática cultural, freqüentemente quando interage com outros. Esta 

formulação envolve a coordenação de pontos de vista no sentido que a primeira 

parte, referindo-se como ela o faz a uma novidade experimentada, é considerada de 

“dentro”, enquanto a segunda parte é considerada de “fora” e localiza o indivíduo 

em uma prática cultural (COBB, 1998, p. 59).  

Há um equívoco decisivo no raciocínio de Paul Cobb: uma abordagem 

psicológica não se caracteriza como sociocultural apenas por agregar a uma análise 

subjetivista e naturalizante a afirmação de que o meio com o qual o indivíduo 

interage é cultural posto que produto das ações humanas. Se a isso estivesse limitado 

o critério para caracterização de uma abordagem psicológica como sociocultural, 

caberia perguntar: qual corrente psicológica desconsidera o social, o cultural? 

Teríamos dificuldade em encontrar alguma, pois nenhum pesquisador sério no 



campo da psicologia pode desconsiderar o fato de que o indivíduo, em suas ações, 

lida com objetos que são sociais, que têm funções e características criadas pêlos 

seres humanos. Afinal, por mais naturalizante que seja a abordagem de um 

determinado teórico da psicologia, por certo que ele não pensa no sujeito interagindo 

apenas com paus, pedras, plantas e bichos, isto é, ele sabe que uma criança 

incorpora, em suas ações, brinquedos, colheres, chupetas, bolas, sapatos etc., que são 

objetos culturais. E também, por mais individualizante que seja uma determinada 

abordagem psicológica, por mais que ela, em seus esquemas teóricos, atomize o 

indivíduo e os processos psicológicos, isso não significa que o psicólogo imagine 

que a criança interaja com sapatos sem a existência de um ambiente cultural onde as 

pessoas usem sapatos. Uma abordagem psicológica pode ser naturalizante, 

subjetivista, individualizante e atomizadora, mesmo não deixando de considerar que 

o indivíduo interage com objetos e com outras pessoas que também utilizam esses 

objetos em situações culturais. Piaget e Skinner (para tomar aqui o exemplo de duas 

abordagens psicológicas bastante distintas que, entretanto, têm em comum o fato de 

ambas serem naturalizantes) não desconsideram em suas teorias o fato de que o 

indivíduo vive em sociedade, mas isso não caracteriza suas abordagens como 

socioculturais ou histórico-culturais ou sócio-históricas, para empregar aqui três 

expressões equivalentes.  

Assim, o fato de Von Glasersfeld, ao exemplificar o processo de abstração 

empírica, ter evocado uma situação na qual um indivíduo tenta cravar pregos em 

uma parede utilizando uma marreta de madeira e verifica que isso não é possível, 

não evidencia um aspecto social implícito à análise desse autor, aspecto esse que 

aproximaria as concepções de Von Glasersfeld e de Vigotski. Tal aproximação só 

pode resultar do raciocínio simplista e superficial de Paul Cobb, que não ultrapassa a 

lógica de justaposição entre um modelo biologizante de análise (o modelo 

interacionista de Piaget) e o inevitável reconhecimento do fato de os indivíduos 

humanos viverem em sociedade. Esse tipo de raciocínio assemelha-se muito a algo 

que já criticamos em trabalho anterior (DUARTE, 1996. p. 87), isto é, a idéia de que 

a junção das teorias de Vigotski e Piaget seria necessária para “trazer o social para o 

construtivismo”. Repetimos aqui o que já afirmamos naquele trabalho: não se trata 

de justapor o social ao modelo interacionista- construtivista, mas sim de superar esse 



modelo, que se caracteriza pela biologização, isto é, pela naturalização do social. A 

questão não é a de se Piaget focalizou ou não o social em sua teoria, mas sim a de 

como ele focalizou o social. Nossa interpretação é a de que ele o fez partindo de uma 

ótica biologizante. A biologização do social impede que se possa explicar o caráter 

essencialmente sócio-histórico do ser humano e, consequentemente dos processos 

cognitivos humanos. Considerar o indivíduo como ser social não se reduz a afirmar 

que ele interage com objetos culturais e também com outros seres humanos. A 

questão é: qual é o modelo teórico de análise dessas interações? O modelo 

interacionista (adaptação, equilibração, assimilação, acomodação) biologiza os 

processos cognitivos, as relações entre indivíduo e sociedade e, em última instância, 

até a própria sociedade.  

Piaget, ao escrever, em 1965, o prefácio à coletânea intitulada Estudos 

Sociológicos, composta de quatro textos escritos pelo pensador genebrino, nas 

décadas de 1940 e 1950, esforça-se por caracterizar como dialético o modelo 

epistemológico interacionista. Para Piaget, o modelo interacionista seria dialético 

por ser orientado por dois fatos fundamentais. O primeiro seria o de que a análise de 

processos causais não-lineares exige a construção de modelos que trabalhem com 

processos de regulação e equilibração. O segundo fato que orientaria o 

interacionismo na direção de uma abordagem dialética seria a própria natureza do 

processo de conhecimento, que não “parte nem do sujeito nem do objeto mas da 

interação indissociável entre eles” (idem, p. 14). Esse segundo fato deve ser 

entendido à luz do primeiro, ou seja, a interação entre sujeito e objeto deve ser 

entendida como um contínuo processo de equilibração por auto-regulação:  

Ora, a velha noção de equilíbrio só tem sentido nas ciências biológicas e 

humanas numa perspectiva de auto-regulação, o que evoca, de perto ou de longe, 

processos dialéticos, porque numa seqüência de desequilíbrios ou crises e de 

reequilíbrios em progresso nas precedentes, há intervenção necessariamente dos 

conflitos entre tendências a princípio antagonistas e finalmente “ultrapassadas”, não 

por um balanço físico de suas forças, mas por uma reorganização que constitui a 

síntese equilibrada. Se pudéssemos reescrever atualmente as páginas que seguem, 

teríamos insistido mais sobre o caráter de auto-regulação dos processos de 

equilibração [...] [PIAGET, 1973. pp. 13-14].  



Piaget entendia, portanto, que a dinâmica social caracteriza-se, em última 

instância, pelo mesmo processo de equilibração majorante (desequilíbrio causado 

pêlos processos de assimilação e acomodação, novo equilíbrio alcançado em nível 

superior, por um processo auto-regulador, novo desequilíbrio, desencadeado por 

novas interações com objetos ou com outros indivíduos etc. num constante processo 

evolutivo) que se faz presente no desenvolvimento das estruturas mentais dos 

indivíduos. Para Piaget, a unidade básica de análise, seja essa análise 

epistemológica, psicológica ou sociológica, é a interação entre sujeito e objeto, seja 

este um objeto no sentido estrito do termo ou outro ser humano. Por essa razão é que 

esse modelo é chamado de interacionista. O ponto de partida teórico de Piaget é a 

ação por meio da qual o indivíduo interage com o meio. “É da análise dessas 

interações no comportamento mesmo que procede então a explicação das 

representações coletivas, ou interações modificando a consciência dos indivíduos” 

(idem, p. 34). Piaget entende que toda conduta supõe três elementos:  

l) os fatores orgânicos “que condicionam do interior os mecanismos de ação” 

(idem, p. 34);  

2) a interação entre os sujeitos e os objetos, e,  

3) a interação entre o sujeito e outros sujeitos (idem, p. 35).  

Nesse ponto pode-se notar com facilidade por que temos insistido que não há 

necessidade da justaposição entre Vigotski e Piaget para a elaboração de um modelo 

teórico que contemple as interações intersubjetivas. Elas já estão contempladas no 

modelo de Piaget. Mas cumpre atentar para o primeiro elemento de toda a conduta 

humana segundo Piaget: os fatores orgânicos são aqueles que determinarão os 

mecanismos de interação entre o indivíduo e o meio (objetos e pessoas).  

Podemos então considerar que a unidade de análise de Piaget é essa interação 

entre indivíduo e objeto e entre indivíduo e indivíduo. Nessa unidade já estaria então 

contida a dinâmica essencial dos processos biológicos, psicológicos e sociais:  

É assim que a relação entre o sujeito e o objeto material modifica o sujeito e 

o objeto ao mesmo tempo pela assimilação deste àquele, e pela acomodação do 

sujeito ao objeto. [...] Mas se a interação entre sujeito e objeto os modifica, é a 

fortiori evidente que cada interação entre sujeitos individuais modificará os sujeitos 

uns em relação aos outros. Cada relação social constitui, por conseguinte, uma 



totalidade nela mesma, produtiva de características novas e transformando o 

indivíduo em sua estrutura mental. Da interação entre dois indivíduos à totalidade 

constituída pelo conjunto das relações entre indivíduos de uma mesma sociedade, 

há, pois continuidade e, definitivamente, a totalidade assim concebida aparece como 

consistindo não de uma soma de indivíduos, nem de uma realidade superposta aos 

indivíduos, mas de um sistema de interações modificando estes últimos em sua 

estrutura própria [idem, p. 35].  

Piaget considera que sua concepção sobre a totalidade social é uma terceira 

via a duas outras: 1) a concepção que vê a sociedade como uma somatória das 

características individuais e 2) a concepção que vê a totalidade social como “uma 

realidade superposta aos indivíduos”. Piaget acredita estar assim superando esses 

dois tipos de concepções “substancialistas”, cuja explicação causal dá prioridade ao 

espírito, sendo caso de algumas concepções psicológicas a prioridade atribuída a 

uma consciência individual e, no caso de algumas concepções sociológicas, a 

prioridade atribuída a uma consciência coletiva. Assim, Piaget entende estar 

superando essas posições unilaterais, que partem da pressuposição da existência de 

uma substância primordial (na consciência individual ou na coletiva), atribuindo a 

prioridade aos mecanismos auto-reguladores universais, isto é, mecanismos de 

equilibração:  

[...] na vida social, como na vida individual, o pensamento procede da ação, e 

uma sociedade é essencialmente um sistema de atividades, cujas intonações 

elementares consistem, no sentido próprio, em ações se modificando umas às outras, 

segundo certas leis de organização ou de equilíbrio... [idem, p. 34].  

Assim, resumindo nossas considerações em torno da argumentação de Paul 

Cobb e, ao mesmo tempo, encaminhando para a conclusão deste capítulo, queremos 

repetir e frisar um ponto importante na argumentação por nós desenvolvida neste 

livro: interpretamos que Paul Cobb utiliza uma estratégia ideológica que tem sido 

empregada por vários outros autores e que consiste em defender a necessidade de o 

construtivismo piagetiano ser complementado pela valorização das interações inter-

subjetivas, mediadas por elementos culturais como a linguagem. Segundo esses 

intérpretes, essa seria a contribuição específica da teoria vigotskiana ao 

construtivismo. Por outro lado, o interacionismo de Vigotski deveria ser 



complementado pela defesa do caráter ativo, operativo e construtivista do processo 

de desenvolvimento cognitivo dos indivíduos, defesa essa que seria o ponto forte do 

construtivismo piagetiano. E onde residiria a característica ideológica dessa 

estratégia? Para responder a essa pergunta é preciso então firmar alguns pontos 

resultantes da análise acima apresentada. O primeiro deles é o de que a teoria de 

Piaget não necessita ser complementada, para que o construtivismo aborde a questão 

das interações inter-individuais. A teoria de Piaget já é interacionista e, mais do que 

isso, o interacionismo é o modelo biologizante do ser humano com base no qual 

trabalha Piaget, modelo esse construído a partir de conceitos como os de adaptação, 

equilibração, assimilação, acomodação e, é claro, interação entre organismo e meio, 

sujeito e objeto, sujeito e sujeito, ação e inteligência. O segundo ponto é o de que a 

teoria de Vigotski não necessita ser complementada pelo construtivismo piagetiano 

para valorizar o caráter ativo do processo de apropriação, pelo indivíduo, da 

experiência sócio-histórica, pois esse caráter ativo está contido na dialética entre 

objetivação e apropriação que fundamenta essa escola da psicologia soviética. 

Entretanto, a teoria de Vigotski, e demais integrantes da Psicologia Histórico-

Cultural valoriza o caráter ativo do processo de apropriação numa direção 

absolutamente conflitante com a distinção piagetiana entre desenvolvimento 

espontâneo e transmissão socioeducativa e de forma também conflitante com o 

modelo interacionista que biologiza as relações entre indivíduo e meio, isto é, entre 

indivíduo e sociedade. Fixados esses pontos, nossa interpretação é a de que a 

estratégia ideológica anteriormente caracterizada e que vem sendo largamente 

difundida visa a constituir um ambiente de diluição dos antagonismos filosóficos, 

políticos, ideológicos, criando uma atitude pragmatista na qual o confronto entre 

teorias e autores é desvalorizado, facilitando, assim, a aceitação consensual e acrílica 

de propostas educacionais adequadas aos interesses do capitalismo contemporâneo, 

interesses esses traduzidos pêlos ideários neoliberal e pós-moderno.  

Paul Cobb (1998, pp. 62-65) é muito claro a esse respeito, defendendo, ao 

final de seu artigo, a atitude que chama de “pragmatismo teórico”, que consistiria em 

o educador e também o pesquisador não se fixarem neste ou naquele referencial, 

mas, de acordo com cada problema específico que estejam enfrentando, verificarem 

quais as contribuições dos diversos referenciais. Nada mais ao gosto do pensamento 



pós-moderno, com sua tentativa de derrubar todas as referências, e também nada 

mais ao gosto do pragmatismo pretensamente não-ideológico preconizado pelo 

neoliberalismo.  

Contrapondo, de forma explícita e incisiva, a análise desenvolvida neste livro 

a essa estratégia ideológica acima exposta, entendemos que a atitude pragmática, ao 

contrário do que dizem seus defensores, não revela compromisso com o 

enfrentamento dos problemas educacionais, na medida em que esse compromisso 

não pode existir sem um firme posicionamento político, filosófico, científico e 

ideológico. Ao caracterizarmos aquela estratégia como ideológica, não estamos 

defendendo uma separação entre ciência e ideologia mas sim ao contrário, estamos 

afirmando que toda posição científica, filosófica, política ou pedagógica é sempre 

uma posição ideológica e que procuramos adotar uma posição compromissada com a 

superação da sociedade capitalista pela construção de uma sociedade socialista. 

Defender o “pragmatismo teórico”, que é sinônimo de ecletismo pragmático, é aliar-

se às forças que lutam pela perpetuação do capitalismo.  

No que se refere à difusão das idéias de Vigotski e sua escola psicológica no 

meio educacional brasileiro, há necessidade de se dizer claramente que essa difusão 

só poderá contribuir para alguma mudança no quadro teórico e ideológico atual, se 

as interpretações que nós educadores façamos das obras desses autores estiverem 

direcionadas para a luta contra a naturalização das relações entre indivíduo e 

sociedade. Essa naturalização cria um ambiente fértil para a difusão de concepções 

pedagógicas, sociológicas e políticas que retiram dos agentes sociais a confiança na 

possibilidade de uma transformação social radical a partir de ações coletivas 

intencionalmente voltadas para a superação do capitalismo. A naturalização é 

imobilizadora:  

1) na economia porque todos ficam à espera de que as misteriosas forças do 

mercado levem à superação dos problemas e das crises;  

2) na política porque se acredita que as verdadeiras mudanças são aquelas 

que ocorrem de forma espontânea e natural no cotidiano das pessoas, e,  

3) na educação, porque se concebe que a formação dos seres humanos é um 

processo também espontâneo e natural, cabendo à escola apenas a tarefa de fornecer 

as condições para que se estabeleçam os mais variados tipos de interação.  



Procurando contribuir para que a leitura de Vigotski por educadores 

brasileiros possa fundamentar-se numa posição crítica em relação ao processo 

ideológico de naturalização do ser humano, apresentaremos, no próximo capítulo, 

uma análise de alguns textos nos quais Marx apresenta elementos para essa crítica.  

 

 



CAPÍTULO TRÊS  
 

À HISTORICIDADE DO SER HUMANO E O ESVAZIAMENTO DA 

INDIVIDUALIDADE NA SOCIEDADE CAPITALISTA  

A crítica às concepções naturalizantes das relações entre indivíduo e 

sociedade exige a explicitação do que entendemos ser o núcleo da concepção 

histórico-social de ser humano. Desde nosso livro A Individualidade Para-Si 

(DUARTE, 1993), temos defendido que a dialética entre os processos de objetivação 

e apropriação constitui o núcleo da historicidade do ser humano segundo a 

concepção de Marx. A dialética entre objetivação e apropriação constitui a própria 

dinâmica do trabalho e, na perspectiva marxista, o trabalho é a atividade 

fundamental com base na qual vai sendo constituída a realidade social. Gyorgy 

Markus (1974a. p. 52), analisando a importância da categoria de trabalho na 

concepção de Marx sobre a historicidade do ser humano, afirma que “apenas o 

trabalho, enquanto objetivação da essência humana, configura de modo geral a 

possibilidade da história”. O primeiro item deste terceiro capítulo terá, portanto, 

como tema, a dialética entre objetivação e apropriação na concepção do homem 

como ser histórico em Marx.  

Analisada a dialética entre objetivação e apropriação passaremos, no segundo 

item deste capítulo, a buscar elementos para uma crítica às concepções 

naturalizantes das relações entre indivíduo e sociedade, na crítica feita por Marx ao 

processo pelo qual os economistas clássicos naturalizavam o capitalismo. 

Recorreremos principalmente aos escritos de Marx (1987a. 1987b e 1988) 

conhecidos pelo termo alemão Grundrisse ou também “Elementos Fundamentais 

Para a Crítica da Economia Política (1857-1858)”. Na medida em que esses escritos 

constituem anotações feitas por Marx, durante aqueles dois mencionados anos, a 

partir de seus estudos no campo da economia política, são escritos bastante ricos na 

apresentação dos fundamentos teórico-metodológicos da teoria de Marx sobre o 

capitalismo. E claro que não temos a pretensão de fazer uma análise detalhada de 

toda a riqueza desses escritos. Nossa atenção se concentrará especificamente na 

crítica feita por Marx à naturalização do social realizada pêlos economistas 

clássicos, quando estes teorizam sobre o capitalismo. Entendemos que essa crítica 



oferece valiosas indicações teórico-metodológicas para a crítica às concepções 

naturalizantes no terreno da educação, da psicologia e da psicologia da educação.  

Por fim, no terceiro item deste capítulo, ainda tomando como referência os 

Grundrisse, focalizaremos o processo caracterizado por Marx como “esvaziamento”, 

no capitalismo, das relações sociais e, consequentemente, do indivíduo. Esse 

esvaziamento resulta da universalização do valor de troca como a mediação 

fundamental entre os seres humanos e destes com os produtos materiais e 

intelectuais de sua atividade social. Nosso objetivo nesse item é sugerir um paralelo 

entre esse processo de esvaziamento e as concepções pedagógicas centradas no lema 

“aprender a aprender”. Assim como o trabalho passa a ter seu valor determinado não 

pelo seu conteúdo concreto, nem pelo conteúdo concreto de seus produtos, mas sim 

pelo seu valor abstraio, isto é, seu valor de troca, assim também a educação passa 

cada vez mais a ser valorizada não por seus conteúdos concretos, mas por produzir 

as capacidades abstraias que permitiriam o “aprender a aprender”. O objetivo a ser 

alcançado com a educação escolar não é o de formar um indivíduo que possua 

determinados conhecimentos, mas um indivíduo disposto a aprender aquilo que for 

útil à sua incessante adaptação às mutações do mercado globalizado.  

 

1. A HISTORICIDADE DO SER HUMANO EM MARX: A DIALÉTICA ENTRE 

OBJETIVAÇÃO E APROPRIAÇÃO  

Ao afirmarmos, em consonância com a filosofia de Marx, que a historicidade 

do ser humano, gerada pelo trabalho, diferencia qualitativamente a realidade social 

da realidade puramente biológica, natural, não temos a intenção de estabelecer uma 

rígida oposição entre o mundo da natureza e o mundo social. O homem é antes de 

mais nada um ser vivo, isto é, um ser cuja existência jamais pode transcorrer sem a 

ineliminável base biológica. De forma alguma pretendemos argumentar que a vida 

humana ou o processo de conhecimento se realizem de forma absolutamente 

independente dos processos naturais. Entretanto, o reconhecimento da ineliminável 

relação entre natureza e sociedade, como princípio ontológico fundamental, deve ser 

acompanhado de igual reconhecimento da existência de um salto na passagem da 

evolução da vida sobre a face da Terra, como história da natureza orgânica, para a 

história social. Esse salto não estabelece uma ruptura total, mas configura o início de 



uma esfera ontológica qualitativamente nova, a da realidade humana, como 

realidade sociohistórica (NOTA DE RODAPÉ: 1. Para um estudo sobre as 

especificidades da esfera ontológica do ser social, recomendamos os trabalhos de 

Sérgio Lessa (1995, 1996 e 1997) sobre a obra inacabada de Lukács, publicada 

postumamente, intitulada Ontologia do Ser Social.).  

É aspecto bastante conhecido da teoria de Marx, que o processo pelo qual o 

ser humano foi se diferenciando dos demais seres vivos tem seu fundamento 

objetivo no trabalho, como atividade pela qual o homem transforma a natureza e a si 

próprio. Marx & Engels (1993, pp. 39-40), em A Ideologia Alemã, afirmaram o 

seguinte:  

[...] o primeiro pressuposto de toda a existência humana e de toda a história é 

que os homens devem estar em condições de viver para poder “fazer história”. Mas, 

para viver, é preciso antes de tudo comer, beber, ter habitação, vestir-se e algumas 

coisas mais. O primeiro ato histórico é, portanto, a produção dos meios que 

permitam a satisfação dessas necessidades, a produção da própria vida material, e de 

fato este é um ato histórico, uma condição fundamental de toda a história, que ainda 

hoje, como há milhares de anos, deve ser cumprido todos os dias e todas as horas, 

simplesmente para manter os seres humanos vivos. [...] O segundo ponto é que, 

satisfeita essa primeira necessidade, a ação de satisfazê-la e o instrumento de 

satisfação já adquirido conduzem a novas necessidades — e esta produção de novas 

necessidades é o primeiro ato histórico.  

A interpretação dessa passagem requer, a nosso ver, que a analisemos com 

base na dialética entre objetivação e apropriação como aquela que sintetiza, na obra 

de Marx, a dinâmica essencial do trabalho e, por decorrência, a dinâmica essencial 

do processo de produção e reprodução da cultura humana. O processo de 

apropriação surge, antes de mais nada, na relação entre o homem e a natureza. Nessa 

relação o ser humano, pela sua atividade transformadora, apropria-se da natureza 

incorporando-a à prática social. Ao mesmo tempo, ocorre também o processo de 

objetivação, pois o ser humano produz uma realidade objetiva que passa a ser 

portadora de características humanas, uma realidade que adquire características 

socioculturais, acumulando a atividade de gerações de seres humanos. Isso gera a 

necessidade de outra forma do processo de apropriação, já agora não mais apenas 



como apropriação da natureza, mas como apropriação dos produtos culturais da 

atividade humana, das objetivações do gênero humano (entendidas aqui como os 

produtos da atividade social objetivadora).  

Para assegurar sua sobrevivência, o homem realiza o primeiro ato histórico, o 

ato histórico fundamental, isto é, ele “produz os meios que permitam a satisfação 

dessas necessidades”. Isso significa que a atividade humana, já nas suas formas 

básicas, voltadas para a criação das condições de sobrevivência do gênero humano, 

não se caracteriza, como a atividade dos animais, pelo simples consumo dos objetos 

que satisfaçam suas necessidades, mas sim pela produção de meios que possibilitem 

essa satisfação, ou seja, o homem, para satisfazer suas necessidades, cria uma 

realidade humana, o que implica a transformação tanto da natureza como do próprio 

homem.  

O homem, ao produzir os meios para a satisfação de suas necessidades 

básicas de existência, ao produzir uma realidade humanizada pela sua atividade, 

humaniza a si próprio, na medida em que a transformação objetiva requer dele uma 

transformação subjetiva. Cria, portanto, uma realidade humanizada tanto objetiva 

como subjetivamente. Ao se apropriar da natureza, transformando-a para satisfazer 

suas necessidades, objetiva-se nessa transformação. Por sua vez, essa atividade 

humana objetivada passa a ser ela também objeto de apropriação pelo homem, pois 

os indivíduos devem se apropriar daquilo que é criado pêlos próprios seres humanos. 

Tal apropriação gera nos seres humanos necessidades de novo tipo, necessidades 

exclusivamente socioculturais, que não existiam anteriormente e que, por sua vez, 

levarão os homens a novas objetivações e a novas apropriações, num processo sem 

fim.  

A diferença entre a produção animal e a produção humana se evidencia 

claramente quando se analisa, por exemplo, a atividade de produção de 

instrumentos. Essa produção é tanto um processo de apropriação da natureza pelo 

homem, como um processo de sua objetivação. Cumpre observar que, apesar de 

darmos aqui o exemplo da produção de instrumentos, isso não significa que a 

objetivação se reduza à objetivação objetual no sentido estrito do termo, isto é, à 

produção de objetos físicos. A objetivação também resulta em produtos que não são 

objetos físicos, como a linguagem, as relações entre os homens, o conhecimento etc.  



Um instrumento é não apenas algo que o homem utiliza em sua ação, mas 

algo que passa a ter uma função que não possuía como objeto estritamente natural, 

uma função cuja significação é dada pela atividade social. O instrumento é, portanto, 

de início, um conjunto de elementos puramente naturais, resultantes de forças da 

natureza, que, ao passar pela transformação resultante da atividade humana, adquire 

o significado objetivo de constituir-se em meio para o alcance de determinadas 

finalidades no interior da prática social. O homem cria novo significado para o 

objeto. Mas essa criação não se realiza de forma arbitrária. Em primeiro lugar 

porque o homem precisa conhecer a natureza do objeto para poder adequá-lo às suas 

finalidades. Para que o objeto possa ser transformado e inserido na “lógica” da 

atividade humana, é preciso que o homem se aproprie de sua “lógica” natural. Em 

segundo lugar, a transformação de um objeto em instrumento não pode ser arbitrária 

porque um objeto só pode ser considerado um instrumento quando possui uma 

função no interior da prática social. Isso é válido mesmo para o caso de certas 

invenções cujo uso só se torna possível tempos após sua criação, na medida em que, 

naquele momento, ainda não existiam as condições para que a prática social 

incorporasse a invenção.  

Como dissemos anteriormente, para poder transformar um objeto natural em 

um instrumento, o homem deve levar em conta, conhecer, as características naturais 

do objeto, ao menos aquelas diretamente relacionadas às funções que terá o 

instrumento. Não importa aqui que tipo de conhecimento seja esse, podendo ser 

tanto um conhecimento científico das propriedades naturais do objeto, como um 

conhecimento meramente empírico, resultante de generalizações a partir da prática. 

De qualquer forma é indispensável um certo nível de conhecimento do objeto em si 

mesmo, isto é, do que o objeto é independente de sua inserção na atividade humana. 

É claro que tal afirmação só pode ser aceita como um processo histórico, ou seja, 

como um processo em cujo início esse conhecimento do objeto em si mesmo está 

indissociavelmente ligado à sua utilidade prática para o homem. Este tenta usar, por 

exemplo, um tipo de madeira para fazer uma jangada e percebe que aquela madeira 

não é adequada para essa finalidade pois apodrece rapidamente ao estar em 

constante contato com a água. Esse resultado negativo fornece ao ser humano uma 

informação sobre as características do objeto. Só que essa informação aparece, de 



início, em decorrência da tentativa de inserção do objeto numa determinada ação 

humana, isto é, da tentativa de apropriação do objeto. Com o desenvolvimento 

social, o conhecimento foi adquirindo autonomia em relação à utilidade prática dos 

objetos. A ciência, por exemplo, permite, cada vez mais, conhecer a natureza na sua 

legalidade própria, interna, legalidade essa que, em sua origem, não é resultado de 

nenhum tipo de ato consciente.  

O aspecto que aqui destacamos é o de que a apropriação de um objeto natural 

pelo homem, que transforma esse objeto em instrumento humano, nunca pode se 

realizar à revelia das condições objetivas originais desse objeto, ainda que estas 

venham a sofrer enormes transformações qualitativas em decorrência da atividade 

humana, gerando fenômenos sem precedentes na história natural. O objeto, portanto, 

não é totalmente subtraído de sua lógica natural, mas esta é inserida na lógica da 

prática social. O homem não cria uma realidade sua, humana, sem apropriar-se da 

realidade natural. Ocorre que essa apropriação não se realiza sem a atividade 

humana, tanto aquela de utilização do objeto como um meio para alcançar uma 

finalidade consciente, como também e principalmente a atividade de transformação 

do objeto para que ele possa servir mais adequadamente às novas funções que 

passará a ter, ao ser inserido na atividade social. O objeto em seu estado natural é 

resultante da ação de forças físico-químicas e. dependendo do objeto, de forças 

biológicas. Como instrumento ele passará a ser resultante também da vontade e da 

atividade do homem.  

O ser humano cria uma nova função para aquele objeto (obviamente que tal 

criação se realiza inicialmente de forma não necessariamente intencional, sendo, 

muitas vezes, até totalmente acidental) e busca, pela sua atividade, obrigar, até onde 

lhe seja possível, o objeto a assumir as feições e características desejadas. Ou seja, 

existe aí um processo no qual o objeto, ao ser transformado em instrumento, passa a 

ser uma objetivação (como produto da atividade humana), pois o homem objetivou-

se nele, transformou-o em objeto humanizado, portador de atividade humana. Isso 

não quer dizer apenas que o objeto sofreu a ação humana, pois isso em nada 

distinguiria o processo daquilo que dissemos acima, isto é, que o objeto em seu 

estado natural resulta da ação de forças naturais. A questão fundamental é que, ao 

sofrer a ação humana, o objeto passa a ter novas funções, passa a ser uma síntese da 



atividade social, síntese essa que deverá ser objeto de apropriação por todos os seres 

humanos que venham a incorporar aquela objetivação à sua atividade individual.  

Outra forma pela qual a relação entre objetivação e apropriação se realiza na 

incorporação de um objeto natural à atividade social humana é a de que, nesse 

processo, surgem (objetivam-se) novas forças e necessidades humanas, em função 

de novas ações geradas pelo enriquecimento da atividade humana. E esse é um 

ponto importante para se conceber historicamente essa relação entre objetivação e 

apropriação na atividade social. Não haveria desenvolvimento histórico se o homem 

se apropriasse de objetos que servissem de instrumentos para ações que 

possibilitassem apenas a utilização de um conjunto fechado de forças humanas e a 

satisfação de um conjunto também fechado de necessidades humanas. A 

possibilidade do desenvolvimento histórico é gerada justamente pelo fato de que a 

apropriação de um objeto (transformando-o em instrumento, pela objetivação da 

atividade humana nesse objeto e sua conseqüente inserção na atividade social) gera, 

na atividade e na consciência do homem, novas necessidades e novas forças, 

faculdades e capacidades. Essa é a razão pela qual consideramos a dialética entre 

objetivação e apropriação como aquela que constitui a dinâmica fundamental da 

historicidade humana: cada processo de apropriação e objetivação gera a 

necessidade de novas apropriações e novas objetivações.  

Na análise entre objetivação e apropriação, isto é, na produção de uma 

realidade humana, cada vez mais enriquecida por novas forças, novas capacidades e 

novas necessidades humanas. Seria, entretanto, equivocado concluir dessa análise 

que a relação entre objetivação e apropriação só apareça quando o ser humano cria 

algo absolutamente novo. Na questão anteriormente analisada, da produção de 

instrumentos, o equívoco no qual incidiria essa conclusão pode ser notado com 

facilidade. A repetição da produção de um tipo de instrumento já existente é também 

um processo tanto de objetivação como de apropriação. E é muito difícil, na história, 

separar de forma absoluta a repetição e a criação do novo, porque, muitas vezes, ao 

se produzir algo já existente, são descobertos novos aspectos que levarão ao seu 

desenvolvimento. O mesmo pode acontecer com a descoberta de novas formas de 

utilização de algo já existente. Isso já mostra que a objetivação e a apropriação como 

processos de reprodução de uma realidade não se separam de forma absoluta da 



objetivação e da apropriação como produção do novo. Para não nos alongarmos aqui 

demasiadamente, não focalizaremos uma importantíssima implicação educacional da 

afirmação que anteriormente fizemos, a tese de que o trabalho educativo, para 

desenvolver a criatividade, não precisa e não deve ser concebido como algo 

incompatível com a reprodução da cultura existente. A dicotomização entre 

reprodução e criatividade, entre reprodução e autonomia decorre, dentre outras 

coisas, do desconhecimento de que a dialética entre objetivação e apropriação na 

história social implica também e necessariamente a dialética entre reprodução do 

existente e produção do novo, do ainda não-existente.  

A citada característica ontológica ineliminável da prática social humana, a de 

ter como dinâmica fundamental a dialética entre objetivação e apropriação, constitui, 

a nosso ver, o necessário ponto de partida para a análise de todos os fenômenos 

relativos ao ser humano e, portanto, para a análise das formas especificamente 

humanas de conhecimento, isto é, para a análise gnosiológica ou, para usar o termo 

mais corrente, a análise epistemológica. Os processos de produção e difusão do 

conhecimento não podem, numa perspectiva historicizadora do ser humano, ser 

analisados sob a ótica de um abstraio sujeito cognoscente que interage com os 

objetos de conhecimento por meio de esquemas próprios da interação biológica que 

um organismo estabelece com o meio ambiente. Seja na produção de um 

conhecimento socialmente novo, seja na apropriação dos conhecimentos já 

existentes pêlos indivíduos, a análise epistemológica precisa caracterizar justamente 

os elementos que configuram a inevitável historicidade da relação entre sujeito e 

objeto. Aqui torna-se evidente, segundo nossa interpretação, a impossibilidade de 

coadunar a epistemologia genética de Jean Piaget com uma epistemologia sócio-

histórica de base marxista (NOTA DE RODAPÉ: 2. Piaget, ao que parece, não via 

diferenças entre a concepção de Marx do homem como ser histórico (pautada na 

dialética entre objetivação e apropriação produzida pelo trabalho) e sua própria (de 

Piaget) concepção interacionista das relações entre indivíduo e meio (pautada no 

modelo biológico de equilíbrio entre os processos de assimilação e acomodação). Na 

introdução de sua coletânea Estudos Sociológicos. Piaget (1973, p. 14) assim 

expressou o quanto considerava sua abordagem próxima à de Marx: “Marx já 

Insistia no papel fundamental da ação do sujeito sobre o objeto e se, na continuação, 



a teoria do ‘reflexo’ pode fazer crer num esquecimento desse papel central da ação, 

todos os partidários atuais do ‘reflexo’ se esforçam de todas as formas para nos fazer 

compreender que esse reflexo não é puro reflexo, e, falando-se ingenuamente, que 

ele não é simples reflexo! Para nós, que nos esforçamos em não ser filósofo e de só 

nos dobrarmos aos fatos e algoritmos demonstrados, nos é impossível não encontrar 

em todos os domínios estudados da vida biológica ou humana, em se tratando das 

relações entre o organismo e seu meio, da inteligência da criança em sua dupla 

conquista dos objetos exteriores e das estruturas lógico-matemáticas, ou na 

passagem social das técnicas às ciências, a perpétua relação dialética do sujeito e do 

objeto cuja análise nos libera simultaneamente do idealismo e do empirismo, em 

proveito de um construtivismo ao mesmo tempo objetivante e reflexivo”.).  

Cada geração precisa se apropriar das objetivações resultantes da atividade 

das gerações passadas. A apropriação da significação social de uma objetivação é 

um processo de inserção na continuidade da história das gerações. Marx & Engels 

(1993, pp. 56 e 70) dizem que em cada uma das fases da história:  

[...] encontra-se um resultado material, uma soma de forças de produção, uma 

relação historicamente criada com a natureza e entre os indivíduos, que cada geração 

transmite à geração seguinte; uma massa de forças produtivas, de capitais e de 

condições que, embora sendo em parte modificada pela nova geração, prescreve a 

esta suas próprias condições de vida e lhe imprime um determinado 

desenvolvimento, um caráter especial [...] as circunstâncias fazem os homens assim 

como os homens fazem as circunstâncias. A história nada mais é do que a sucessão 

de diferentes gerações, cada uma das quais explora os materiais, os capitais e as 

forças de produção a ela transmitidas pelas gerações anteriores; ou seja, de um lado 

prossegue em condições completamente diferentes a atividade precedente, enquanto, 

de outro lado, modifica as circunstâncias anteriores através de uma atividade 

totalmente diversa.  

A relação entre objetivação e apropriação se realiza, portanto, sempre em 

condições determinadas pela atividade passada de outros seres humanos. Cada 

indivíduo não pode se objetivar sem a apropriação das objetivações existentes. É 

dessa forma que ele realiza seu processo de inserção na história. Isso não pode ser 

compreendido como um ato de justaposição das circunstâncias externas a uma 



pretensa essência individual preexistente à atividade social do indivíduo. A 

apropriação das objetivações do gênero humano é uma necessidade do próprio 

processo de formação da individualidade. O indivíduo precisa apropriar-se dos 

resultados da história e fazer desses resultados os “órgãos da sua individualidade” 

(MARX, 1978a. p. II).  

O psicólogo soviético Leontiev (1978) analisa o processo de apropriação da 

cultura pêlos indivíduos, explicitando as principais características desse processo. 

Uma das características da apropriação seria, segundo esse autor, a de que se trata de 

um processo sempre ativo, isto é, o indivíduo precisa realizar uma atividade que 

“reproduza os traços essenciais da atividade acumulada no objeto” (idem. p. 268). 

Nossa interpretação é a de que a atividade a ser reproduzida, em seus traços 

essenciais, pelo indivíduo que se apropria de um produto da história humana não é 

necessariamente a atividade de produção desse objeto, mas muitas vezes a de sua 

utilização.  

Outra característica do processo de apropriação seria, segundo Leontiev, a de 

que por meio desse processo são reproduzidas no indivíduo, “as aptidões e funções 

humanas historicamente formadas” (idem, p. 169). Destacamos aqui a importância 

dessa característica, pois se trata justamente da mediação entre o processo histórico 

de formação do gênero humano e o processo de formação de cada indivíduo como 

um ser humano. Enquanto nos outros seres vivos a relação entre a espécie e cada ser 

pertencente a ela é determinada pela herança genética, no caso do ser humano a 

relação entre os indivíduos e a história social é mediatizada pela apropriação das 

objetivações produzidas historicamente.  

Na medida em que a atividade humana se objetiva em produtos, em 

objetivações, sejam elas materiais ou não, temos, como conseqüência, que o 

processo de objetivação do gênero humano é cumulativo. Assim, no significado de 

uma objetivação está acumulada a experiência histórica de muitas gerações. Os 

instrumentos são novamente um bom exemplo. Um instrumento é, num determinado 

sentido, um resultado imediato da atividade de quem o produziu. Nesse sentido 

contém o trabalho objetivado da pessoa ou das pessoas que participaram de sua 

produção. Mas ele é também objetivação da atividade humana num outro sentido, 

qual seja, o de que ele é resultado da história de “gerações” de instrumentos do 



mesmo tipo, sendo que durante essa história, esse tipo específico de instrumento foi 

sofrendo transformações e aperfeiçoamentos, por exigência da atividade social. 

Portanto, uma objetivação é sempre síntese da atividade humana. Daí que, ao se 

apropriar de uma objetivação, o indivíduo está se relacionando com a história social, 

ainda que tal relação nunca venha a ser consciente para ele.  

A terceira característica do processo de apropriação, assinalada por Leontiev 

(1978, p. 272), em passagem que já citamos no segundo capítulo deste livro, é a de 

que tal processo é sempre mediatizado pelas relações entre os seres humanos, 

caracterizando-se como um processo de transmissão de experiência social e, 

portanto, como um processo educativo, no sentido lato do termo. O indivíduo se 

forma, apropriando-se dos resultados da história social e objetivando-se no interior 

dessa história, ou seja, sua formação se realiza por meio da relação entre objetivação 

e apropriação. Essa relação se efetiva sempre no interior de relações concretas com 

outros indivíduos, que atuam como mediadores entre ele e o mundo humano, o 

mundo da atividade humana objetivada. A formação do indivíduo é, portanto, 

sempre um processo educativo, mesmo quando essa educação se realiza de forma 

espontânea, isto é, quando não há a relação consciente com o processo educativo que 

está se efetivando no interior de uma determinada prática social.  

Cabe assinalar que, embora defendamos que a educação escolar tem um 

papel Decisivo na formação do indivíduo e que nela o caráter mediatizado do 

processo de apropriação da cultura assume características específicas, decorrentes da 

própria especificidade do trabalho educativo escolar, não ignoramos o fato 

evidenciado por Leontiev, de que a apropriação não se apresenta como um processo 

educativo apenas no âmbito da educação escolar. Na realidade, a apropriação da 

cultura humana pelo indivíduo em qualquer uma das esferas da prática social assume 

sempre a característica de um processo educativo. Entretanto, nossa interpretação é a 

de que esse caráter necessariamente educativo de todo e qualquer processo de 

apropriação não deve ser visto como suporte para as concepções que dissolvem a 

especificidade da educação escolar perante outras formas de educação e até mesmo 

secundarizam sua importância na formação dos indivíduos na sociedade 

contemporânea. O refrão de que hoje existem outros meios além da escola, e mais 

eficazes que ela, para educar as novas gerações é bastante repetido na bibliografia 



educacional. Apenas a título de ilustração citaremos, não por acaso, uma passagem 

de um texto de César Coll: 

Obviamente, as práticas sociais que cumprem esta função educacional 

costumam ser de natureza muito variada no seio de um mesmo grupo, o que equivale 

a dizer que a educação escolar é apenas uma das práticas educacionais mediante as 

quais promove-se o desenvolvimento social do aluno. Assim, por exemplo, em nossa 

sociedade, uma análise global do fenômeno educativo exige levar em consideração, 

junto com a educação escolar, outras práticas educacionais de pelo menos igual 

importância e transcendência para o desenvolvimento da criança (a educação 

familiar; a educação que os meios de comunicação de massa, em especial a TV, 

protagonizam; as atividades de lazer ou de tempo livre; etc.). Pois bem, já que o 

tema que nos ocupa é o do currículo escolar, é necessário que nos interroguemos 

aqui pelas características desta subcategoria de práticas educacionais, sem que isto 

queira dizer em qualquer caso que esquecemos a existência e a importância das 

outras [1994, p. 124, grifo nosso].  

Caso César Coll não estivesse se ocupando do tema do currículo escolar, ele 

não teria motivos para se deter especificamente na questão da educação escolar, pois 

como ele afirmou, as demais formas de educação são de igual ou maior importância 

que a escolar. A posição de César Coll é oposta à da Pedagogia Histórico-Crítica 

que, como foi explicitado por Dermeval Saviani, vê a educação escolar como a 

forma historicamente mais desenvolvida de educação, a partir da qual é possível 

compreender as demais formas:  

[...] Marx, ao analisar a problemática histórica, chegou à conclusão que é a 

partir do mais desenvolvido que se compreende o menos desenvolvido. Por isso ele 

afirmou que é possível compreender o capital sem a renda da terra, mas não é 

possível compreender a renda da terra sem o capital, uma vez que na sociedade 

moderna a renda da terra é determinada pelo capital. Ora, na sociedade atual pode-se 

perceber que já não é possível compreender a educação sem a escola porque a escola 

é a forma dominante e principal de educação. Assim, para se compreender diferentes 

modalidades de educação, exige-se a compreensão da escola. Em contrapartida, a 

escola pode ser compreendida independentemente das demais modalidades de 

educação [SAVIANI, 1997b, p. 119].  



Por sua vê, o psicólogo soviético Leontiev, que aqui empregamos para 

analisar o processo de apropriação como um processo sempre educativo, também 

não deixa dúvidas quanto à importância que atribui à educação escolar:  

Quanto mais progride a humanidade, mais rica é a prática sócio-histórica 

acumulada por ela, mais cresce o papel específico da educação e mais complexa é 

sua tarefa. Razão por que toda a etapa nova no desenvolvimento da humanidade, 

bem como no dos diferentes povos, apela forçosamente para uma nova etapa no 

desenvolvimento da educação: o tempo que a sociedade consagra à educação das 

gerações aumenta; criam-se estabelecimentos de ensino, a instrução toma formas 

especializadas, diferencia-se o trabalho do educador do professor; os programas de 

estudo enriquecem-se, os métodos pedagógicos aperfeiçoam-se, desenvolve-se a 

ciência pedagógica. Esta relação entre o progresso histórico e o progresso da 

educação é tão estreita que se pode sem risco de errar julgar o nível geral do 

desenvolvimento histórico da sociedade pelo nível de desenvolvimento de seu 

sistema educacional e inversamente [LEONTIEV, 1978, p. 273].  

Mas, ao afirmarmos ser a apropriação um processo sempre educativo, não 

estamos desconsiderando que nem sempre um processo educativo caracteriza-se 

como um processo humanizador do indivíduo. Como afirma Heller( 1994, p. 28), 

“com a aparição da divisão social do trabalho, o ‘encontrar-se ao nascer’ em um 

ambiente social concreto, isto é, o primado da apropriação deste ambiente na vida 

cotidiana converte-se em um fenômeno de alienação”. A educação também pode ter 

um sinal negativo, isto é, pode ser um processo alienante. Nossa análise do caráter 

humanizador da educação não faz abstração das contradições presentes na sociedade 

atual e, dessa forma, não podemos desconsiderar que tanto a objetivação como a 

apropriação podem fazer parte de processos sociais alienantes. É necessário, 

portanto, distinguir o fato de a objetivação e de a apropriação serem processos 

indispensáveis ao desenvolvimento dos seres humanos, do fato de que, em 

determinadas condições sócio-históricas, esses processos tornam-se parte da 

reprodução de relações sociais alienadas e alienantes, como ocorre na sociedade 

capitalista.  

Nos Grundrisse, Marx analisou o capital como uma forma alienada do 

processo de objetivação humana, mostrando a necessidade de diferenciar essa forma 



alienada, superável historicamente, do processo de objetivação como uma 

característica indispensável à existência do gênero humano. A título de exemplo, 

apresentamos uma passagem onde Marx analisa de forma particularmente clara essa 

questão:  

O fato de que no desenvolvimento das forças produtivas do trabalho as 

condições laborais objetivas, ou seja, o trabalho objetivado, tem que aumentar em 

relação ao trabalho vivo [...] aparece no nível do capital desta maneira: para ele, não 

é que um momento da atividade social — o trabalho objetivado — se converta no 

corpo cada vez mais poderoso do outro momento, do trabalho subjetivo vivo, mas 

sim que — e isto é importante para o trabalho assalariado — as condições objetivas 

do trabalho assumem em relação ao trabalho vivo uma autonomia cada vez mais 

colossal que se oferece à vista por sua própria extensão, e a riqueza social se 

contrapõe ao trabalho em segmentos cada vez mais formidáveis como poder alheio e 

dominante. Não se põe o acento sobre o estar objetivado, mas sim sobre o estar 

apartado, o estar alienado, o estar estranhado, o não pertencer ao operário, mas sim 

às condições de produção personificadas, isto é, sobre o pertencer ao capital desse 

enorme poder objetivo que o próprio trabalho social contrapôs a si mesmo como um 

de seus elementos. Porquanto no nível do capital e do trabalho assalariado a criação 

deste corpo objetivo da atividade acontece em oposição à capacidade de trabalho 

imediata — de fato este processo de objetivação se apresenta como processo de 

alienação sob o ponto de vista do capital —, esta distorção e inversão é real, isto é, 

não meramente mental, não existente somente na imaginação dos operários e 

capitalistas. Porém evidentemente esse processo de inversão é tão-somente uma 

necessidade histórica, uma simples necessidade para o desenvolvimento das forças 

produtivas a partir de determinada base ou ponto de partida histórico, porém de 

modo algum uma necessidade absoluta da produção, é uma necessidade passageira e 

o resultado e a finalidade (imanente) é abolir essa base, assim como essa forma do 

processo. Os economistas burgueses estão tão enclausurados nas representações de 

determinada etapa histórica de desenvolvimento da sociedade, que a necessidade de 

que se objetivem os poderes sociais do trabalho lhes aparece como inseparável da 

necessidade de que esses poderes se alienem em relação ao trabalho vivo [MARX, 

1987b, pp. 394-395].  



Como se pode ver por essa passagem, Marx critica os economistas burgueses 

por eles não conseguirem historicizar as formas que o processo de objetivação 

assume na sociedade capitalista. Sendo o capital uma forma de trabalho objetivado 

(nos Grundrisse Marx utiliza também a expressão trabalho morto, para se referir aos 

meios de produção, que também são trabalho objetivado, em oposição ao trabalho 

vivo, que seria a força de trabalho do operário) que é apropriado de uma 

determinada forma, historicamente condicionada, o trabalho objetivado apresenta-se 

ao trabalhador, ao trabalho subjetivo, ao trabalho vivo, como algo estranho, externo 

e poderoso, que o subjuga. Se, por um lado, o ser humano não pode se desenvolver 

sem a objetivação, sem o enriquecimento do trabalho objetivado, por outro lado a 

forma alienada de objetivação que caracteriza a produção e a reprodução do capital 

é, para Marx, uma forma histórica transitória do desenvolvimento das forças 

produtivas. Essa forma particular de objetivação do ser humano deve ser superada e, 

para isso, é necessário fazer-se a crítica a todas as tentativas ideológicas de 

naturalização dessa forma historicamente situada de objetivação do ser humano. A 

inversão (o trabalho objetivado dominando os trabalhadores) existente na realidade 

precisa ser compreendida e analisada pela consciência, para que sejam realizadas 

ações coletivas de superação objetiva das relações de produção que determinam tal 

inversão.  

Aproveitamos que neste momento de nosso texto focalizamos a possibilidade 

de a objetivação e a apropriação ocorrerem sob formas alienadas e alienantes, para 

tocarmos na questão do título deste livro, no qual fazemos menção às “apropriações 

neoliberais e pós-modernas da teoria vigotskiana”. A questão é: caberia a utilização, 

nesse caso, do conceito de apropriação? Não estaríamos, no título deste livro, 

utilizando um significado de apropriação que não corresponderia ao conceito de 

apropriação tal como o analisamos ao longo deste item, apoiados em Marx e em 

Leontiev? Não estaríamos adotando, sem nos apercebermos disso, um determinado 

significado de apropriação, utilizado com certa freqüência no dia-a-dia, que 

caracteriza um processo em certo sentido ilegítimo no qual alguém toma posse 

indevidamente de algo que pertenceria a outro e/ou utiliza-se de algo para fins 

indevidos, contrariando as finalidades legítimas para as quais deveria estar voltado 

aquilo que teria sido objeto dessa apropriação? Bem, acreditamos que a própria 



formulação das questões e as considerações que fizemos sobre a possibilidade de 

processos alienados e alienantes de apropriação já indicam a direção na qual 

respondemos às questões formuladas. Uma apropriação alienada e alienante não 

deixa de ser uma apropriação. Quando o capital apropria-se da mais-valia, trata-se 

de uma apropriação que aliena os trabalhadores do produto de seu trabalho, portanto 

uma apropriação alienante. Mas mesmo assim é uma apropriação. As apropriações 

neoliberais e pós-modernas da teoria vigotskiana são por nós consideradas 

apropriações alienadas e alienantes que acabam por descaracterizar a mencionada 

teoria. É claro que não estamos nesse caso perante uma apropriação que reproduza 

de forma adequada a essência da teoria vigotskiana. Em outras palavras, o processo 

de apropriação não existe numa forma única, podendo apresentar-se também como 

um processo superficial, unilateral e distorcedor, como nos parece ser o caso das 

apropriações neoliberais e pós-modernas da teoria vigotskiana.  

 

2. A CRÍTICA DE MARX À NATURALIZAÇÃO DO HISTÓRICO  

A superação subjetiva e objetiva das relações sociais capitalistas e da 

alienação delas decorrente torna-se um processo particularmente difícil pelo fato de 

que no capitalismo as relações sociais aparecem aos indivíduos como se fossem 

relações entre coisas, entre entidades naturais (NOTA DE RODAPÉ: 3. Esse 

processo de fetichismo foi analisado por Marx no item 4 do capítulo sobre a 

mercadoria, no primeiro volume de O Capital (Marx, 1983, pp. 70-78), publicado 

pela primeira vez em 1867, e também no capítulo sobre a mercadoria do livro Para a 

Crítica da Economia Política (MARX, 1978b), publicado pela primeira vez em 

1859. Não poderemos, obviamente, aprofundar aqui a análise da questão do 

fetichismo na teoria de Marx e recomendamos ao leitor interessado nesta questão o 

livro de José Paulo Neto, Capitalismo e Reificação (Neto, 1981) e o livro de Isaak 

Lliich Rubin, A Teoria Marxista do Valor (Rubin, 1987). Para um leitura detalhado 

de O Capital, de Marx, recomendamos, como bibliografia de apoio, o livro de 

Francisco José Soares Teixeira (1995), intitulado Pensando com Marx: uma leitura 

Critico-Comentada de O Capital.). O fetichismo faz com que os homens, tanto em 

sua vida cotidiana como em seu pensamento, não percebam as relações mediadas 

pelo valor de troca como relações sociais, isto é, como produtos históricos da ação 



humana. Em vez disso, os homens naturalizam o valor de troca, como se ele fosse 

uma propriedade natural, física, das coisas: 

Finalmente, o trabalho que põe valor de troca se caracteriza pela 

apresentação, por assim dizer, às avessas, da relação social das pessoas, ou seja, 

como uma relação social entre coisas. Somente na medida em que um valor de uso 

se relaciona com um outro como valor de troca é que o trabalho das diferentes 

pessoas se relaciona entre si como igual e gral. Por isso, se é correto dizer que o 

valor de troca é uma relação entre pessoas, é preciso, contudo acrescentar: relação 

encoberta por coisas. Assim como uma libra de ferro e uma libra de ouro possuem o 

mesmo peso, apesar da diferença de suas propriedades físicas e químicas, do mesmo 

modo dois valores de uso de mercadorias que contenham o mesmo tempo de 

trabalho possuem o mesmo valor de troca. O valor de troca aparece assim como 

determinidade social natural dos valores de uso, determinidade que lhes corresponde 

como coisas, e em razão do que se substituem entre si, em determinadas relações 

quantitativas; no processo de troca, formam equivalentes, da mesma maneira que 

substâncias químicas simples se combinam em determinadas proporções 

quantitativas formando equivalentes químicos. Não é outra coisa senão a rotina da 

vida cotidiana o que faz parecer trivial e óbvio o fato de uma relação social de 

produção assumir a forma de um objeto; de tal maneira que a relação das pessoas em 

seu trabalho se apresenta como sendo um relacionamento de coisas consigo mesmas 

e de coisas com pessoas [MARX, 1978b, pp. 140-141].  

O fetichismo é uma relação alienada e alienante que os homens estabelecem 

com a mercadoria, como objetivação humana, pelo fato de o próprio processo de 

objetivação ocorrer no capitalismo sob relações sociais de dominação, isto é, sob a 

forma de apropriação privada dos meios de produção e do produto do trabalho. As 

relações sociais alienadas assumem assim a aparência de fenômenos da natureza. 

Estamos perante a questão da naturalização das relações sociais, que na sociedade 

capitalista invade todo o pensamento dos indivíduos pertencentes a essa sociedade, 

desde o pensamento cotidiano até a arte, a ciência e a filosofia. A reprodução 

ideológica do fetichismo se realiza por meio das muitas formas de naturalização dos 

fenômenos humanos que, em vez de serem analisados como fenômenos históricos e 

sociais, são encarados como fenômenos naturais. Entretanto, na maioria das vezes 



essa naturalização do social não ocorre de maneira franca e direta, mas sim por meio 

de muitos e intrincados subterfúgios, o que dificulta bastante o trabalho de análise 

crítica. Além disso, a naturalização daquilo que é histórico e social é um recurso 

ideológico que pode ter significados diferentes, dependendo do contexto no qual é 

utilizado, bem como dos motivos que levaram à sua utilização. Essa diversidade dos 

significados que a naturalização do social pode assumir nos vários contextos 

históricos jamais elimina, porém, seu caráter alienante, contido na transformação, no 

plano ideológico, de algo criado pelo homem em algo que teria sido produzido pela 

natureza, retirando do ser humano a crença na possibilidade de transformação 

daquilo que ele próprio produziu.  

A utilização do recurso da naturalização não implica, entretanto, a ausência 

do reconhecimento de que o homem viva em sociedade. Não se trata de considerar 

naturalizantes apenas as concepções que não façam referências à vida coletiva, às 

interações entre os indivíduos. A referenda ao coletivo e às chamadas “interações 

sociais” (reduzidas ao significado de relações interindividuais) não significa, em 

absoluto, a superação da naturalização, pois esta se faz presente quando a sociedade 

é considerada resultante de atributos naturais e universais aos seres humanos. A 

universalidade do ser humano, em vez de ser vista como resultante de um processo 

histórico, é vista como o pressuposto da vida social, isto é, como características 

naturais, universais e eternas da condição humana. Vimos, no final do capítulo 

anterior, que a concepção piagetiana das relações entre indivíduo e sociedade apoia-

se também em um pressuposto naturalizante, qual seja, o de que a interação entre 

indivíduo e meio realiza-se por meio de uma dinâmica universal para todas as 

interações entre um organismo e o meio ambiente. Tal dinâmica é caracterizada no 

modelo interacionista como sendo a da interação adaptativa, por meio dos processos 

de assimilação e acomodação, gerando uma constante equilibração majorante, isto é, 

uma equilibração em níveis superiores de desenvolvimento. Essas categorias do 

modelo interacionista são chamadas por Piaget de “invariantes funcionais” 

(PIAGET. 1982), justamente por serem universais. Em Piaget, portanto, a 

universalidade do modelo interacionista é um pressuposto básico na análise tanto da 

filogênese como da ontogênese.  

Como anunciamos no início deste capítulo, neste segundo item procuraremos 



elementos teórico-metodológicos para a crítica à naturalização do social na crítica 

feita por Marx, nos Grundrisse, à naturalização do capitalismo presente nos 

economistas clássicos.  

A crítica de Marx ao procedimento de naturalização presente nos 

economistas clássicos não se limita à questão epistemológica da necessidade de 

métodos de análise específicos para os fenômenos sociais. Essa questão 

epistemológica é enfocada por Marx num quadro mais amplo em que a crítica ao 

procedimento de naturalização é, ao mesmo tempo, uma crítica a uma filosofia a-

histórica do ser humano e a uma posição ideológica de legitimação da perpetuação 

da sociedade capitalista.  

Para facilitar a compreensão da crítica feita por Marx, nos Grundrisse, aos 

economistas clássicos e também a compreensão das implicações dessa crítica para o 

tema de nosso trabalho, julgamos relevante apresentar, de início, algumas passagens 

de Adam Smith, copiadas por Marx (1978a, pp. 24-25) no terceiro dos Manuscritos 

Econômico-Filosóficos de 1844. A apresentação dessas passagens justifica-se pois o 

fato de Marx as ter copiado mostra que ele as considerava representativas do 

pensamento de Adam Smith, especialmente no que se refere à questão da 

naturalização do social (NOTA DE RODAPÉ: 4. Essas passagens encontram-se no 

livro Uma Investigação Sobre a Natureza e Causas do Riqueza das Nações, de Adam 

Smith, mais especificamente em passagens do livro l, capítulos 2 e 3, intitulados, 

respectivamente, “Do Princípio que Dá Ocasião à Divisão do Trabalho” e “Que a 

Divisão do Trabalho é Limitada pela Extensão do Mercado” (SMITH, 1981, pp. 7-

13). Posto que nosso objetivo, ao apresentar os trechos copiados por Marx, é o de 

mostrar aspectos da leitura que Marx fazia do pensamento de Adam Smith, aspectos 

esses relevantes para a compreensão da crítica marxiana à naturalização do 

capitalismo, não nos deteremos em pequenas diferenças entre o texto dos trechos 

copiados por Marx e a tradução por nós acima citada, dessa obra de Adam Smith. 

Essas diferenças não prejudicam a compreensão das idéias de Adam Smith expressas 

nessas passagens.):  

A divisão do trabalho não deve sua origem à sabedoria humana. É a 

conseqüência necessária, lenta e gradual da propensão para a troca e para o tráfico 

recíproco dos produtos. Esta propensão para negociar é provavelmente uma 



conseqüência necessária do uso da razão e da palavra. É comum a todos os homens e 

não se dá em nenhum animal. O animal, tão logo se faça adulto, vive de seu próprio 

esforço. O homem necessita constantemente do apoio dos demais, e esperaria em 

vão se fosse contar com sua mera benevolência. É muito mais seguro dirigir-se a seu 

interesse pessoal e convencê-los de que fazer o que deles se espera os beneficia a si 

mesmos. Quando nos dirigimos aos demais, não o fazemos à sua humanidade, mas 

sim a seu egoísmo; nunca lhes falamos de nossas necessidades, mas sim da sua 

conveniência. De qualquer modo, é através da troca, do comércio, do tráfico, que 

recebemos a maior parte dos bons serviços que reciprocamente necessitamos, é esta 

propensão para o tráfico que deu origem à divisão do trabalho. Assim, por exemplo, 

em uma tribo de caçadores ou pastores há alguém que faz arcos e flechas com mais 

rapidez e habilidade que os demais. Freqüentemente troca estes instrumentos com 

seus companheiros por gado e caça, e rapidamente se dá conta de que por este meio 

consegue maior quantidade destes produtos, do que se ele mesmo fosse caçar. Com 

um cálculo interessado passa a fazer da fabricação de arcos, etc., sua ocupação 

principal. A diferença dos talentos naturais entre os indivíduos não é tanto a causa, 

como o efeito da divisão do trabalho [...] Sem a disposição dos homens para o 

comércio e a troca, cada um se veria obrigado a satisfazer por si mesmo todas as 

necessidades e comodidades da vida. Todos teriam que realizar a mesma tarefa e não 

se teria produzido esta grande diferença de ocupações que é a única que pode 

engendrar a grande diferença de talentos. E, assim como é essa propensão para a 

troca que engendra a diversidade de talentos entre os homens, é também essa 

propensão que faz útil tal diversidade. — Muitas raças animais, ainda que 

pertencentes à mesma espécie, receberam da natureza uma diversidade de caráter 

muito mais evidenciada que aquela que se pode encontrar entre os homens não 

civilizados. Por natureza não existe entre um filósofo e um carregador de fardos nem 

a metade da diferença que há entre um mastim e um galgo, entre um galgo e um 

perdigueiro ou entre qualquer destes e um cão pastor. Contudo, estas diferentes 

raças, ainda que pertencendo todas a uma mesma espécie, não têm utilidade umas 

para as outras. O mastim não acrescenta nenhuma vantagem à sua força por servir-se 

da ligeireza do galgo, etc. Os efeitos destes diferentes talentos ou graus de 

inteligência não comportam um denominador comum, porque falta a capacidade ou 



a propensão para a troca e para o comércio e não podem, portanto, contribuir em 

nada para a vantagem ou a comodidade geral da espécie [...]. Cada animal deve 

alimentar-se e proteger-se a si mesmo, independentemente dos demais; não pode 

obter a mínima vantagem da diversidade de talentos que a natureza distribui entre 

seus semelhantes. Entre os homens, ao contrário, os talentos mais diversos são úteis 

uns aos outros, porque, mediante esta propensão geral para o comércio e para a 

troca, os diferentes produtos dos diferentes tipos de atividade podem ser postos, por 

assim dizer, em uma massa comum, à qual cada um pode ir comprar uma parte dos 

produtos da indústria dos demais, de acordo com suas necessidades. — Como esta 

propensão para a troca dá origem à divisão do trabalho, o crescimento desta divisão 

estará sempre limitado pela expansão da capacidade de trocar ou, dito em outras 

palavras, pela expansão do mercado. Se o mercado é muito pequeno, ninguém se 

animará a dedicar-se inteiramente a uma única ocupação, frente ao temor de não 

poder trocar aquela parte da sua produção que excede às suas necessidades pelo 

excedente da produção de outro que desejaria adquirir [...] [Marx:] “Numa situação 

de maior progresso:” [Adam Smith:] Todo homem vive da troca e se converte em 

uma espécie de comerciante e a própria sociedade é realmente uma sociedade 

mercantil [MARX, 1978a, pp. 24- 25].  

As palavras de Adam Smith traduzem uma concepção na qual a troca e o 

mercado são vistos como pertencentes à natureza do ser humano e, portanto, 

características essenciais do desenvolvimento individual e da sociedade. O 

enriquecimento comum resulta, segundo essa concepção, do egoísmo de cada um, 

pois cada indivíduo só faz algo por outro quando isso trouxer-lhe algum benefício. A 

divisão do trabalho desenvolve os talentos individuais e enriquece a sociedade, pois 

produz a diversidade. O que possibilita que o indivíduo humano possa, 

diferentemente dos animais, beneficiar-se dos diferentes talentos de outros 

indivíduos humanos é essa tendência à troca, que faz com que os produtos da 

atividade de cada indivíduo sejam postos no mercado, onde cada um busca aquilo 

que for de seu interesse e satisfaça alguma necessidade sua. O desenvolvimento dos 

indivíduos estará sempre limitado pelo desenvolvimento do mercado, isto é, os 

indivíduos só serão motivados a produzir se o mercado for ampliando-se cada vez 

mais, para que aumente o número de consumidores e de produtores.  



Essa concepção defendida por Adam Smith no século XVIII aproxima-se em 

muito ao discurso hegemônico na sociedade atual. E tal aproximação não se limita 

ao discurso imediatamente econômico de defesa do livre mercado como aquele que 

poderia, de forma natural, regular a sociedade e permitir o desenvolvimento dos 

talentos individuais. Diríamos que esse paradigma do homem como um ser que 

possui uma tendência natural à troca está presente na mentalidade atual em muitos 

campos do conhecimento e não com menos intensidade no campo educacional. Uma 

das tônicas do discurso pedagógico contemporâneo reside na idéia de interação que 

é vista como uma forma de troca, troca de saberes, de experiências, de informações, 

de gestos afetivos, de histórias pessoais etc. A incorporação de Vigotski ao ideário 

pedagógico tem sido, em boa parte, motivada por essa valorização da troca (NOTA 

DE RODAPÉ: 5. Parece-nos que esse é também o motivo que tem levado alguns 

educadores a buscar em Bakthin apoio para a concepção do ato pedagógico como 

um processo dialógico.), ainda que muitos afirmem ser essa valorização resultado 

daquela incorporação. O trabalho educativo, nessa perspectiva, para se efetivar como 

um processo democrático e emancipatório, deve caracterizar-se por uma 

multiplicidade de interações comunicativas, de trocas. A idéia de troca, numa 

sociedade como a nossa, remete necessariamente à idéia de mercado, pois o mercado 

é o local por excelência da troca. Talvez não seja por acaso que alguns educadores 

como, por exemplo, Nogueira (1993), apresentem estudos que focalizam “processos 

de negociação” na sala de aula como estudos que estariam apoiados na teoria 

vigotskiana. Seria mera coincidência que a educação seja vista como troca, como 

negociação, em tempos em que é feita a apologia do mercado mundializado?  

Temos insistido, neste trabalho, na idéia de que o lema “aprender a aprender” 

apoia-se em concepções naturalizantes das relações entre indivíduo e sociedade. 

Acrescentamos agora a essa afirmação a de que o “aprender a aprender” está 

inserido no universo ideológico da naturalização do mercado. “Aprender a aprender” 

é, na verdade, aprender a buscar, por si mesmo, entre as ofertas do mercado do 

conhecimento, as informações e os saberes necessários à adaptação a um 

determinado tipo de atividade. No “aprender a aprender”, conhecer é interagir, é 

trocar. Assim, o lema “aprender a aprender” mantém grande sintonia com as idéias 

do homem como um comerciante e da sociedade como uma sociedade mercantil.  



Vejamos agora de que forma Marx desenvolve sua crítica à naturalização do 

social efetuada pêlos economistas clássicos. Inicialmente Marx (1987a, pp. 3-4) 

critica Adam Smith e Ricardo por estes partirem, em suas análises econômicas, da 

pressuposição da existência primitiva de caçadores e pescadores individuais e 

isolados:  

Indivíduos que produzem em sociedade, ou seja, a produção dos indivíduos 

socialmente determinada: este é naturalmente o ponto de partida. O caçador ou o 

pescador sós e isolados, com os quais começam Smith e Ricardo, pertencem às 

imaginações desprovidas de fantasia que produziram as robinsonadas do século 

XVIII, as quais, diferentemente do que acreditam os historiadores da civilização, de 

modo algum expressam uma simples reação contra um excesso de refinamento e um 

retorno a uma mal entendida vida natural. O contrato social de Rousseau, que põe 

em relação e conexão através do contrato sujeitos por natureza independentes, 

tampouco repousa sobre semelhante naturalismo. Este é somente a aparência, e a 

aparência puramente estética, das grandes e pequenas robinsonadas. Trata-se, na 

realidade, mais de uma antecipação da “sociedade civil” que se preparava desde o 

século XVI e que no século XVIII marchava a passos de gigante para sua 

maturidade. Nesta sociedade da livre competição, cada indivíduo aparece como 

desprendido dos laços naturais, etc., que nas épocas históricas precedentes fazem 

dele uma parte integrante de um conglomerado humano determinado e circunscrito. 

Aos profetas do século XVIII, sobre cujos ombros ainda se apóiam totalmente Smith 

e Ricardo, este indivíduo do século XVIII — que é o produto, por um lado, da 

dissolução das formas de sociedade feudais e, por outro, das novas forças produtivas 

desenvolvidas a partir do século XVI — lhes aparece como um ideal cuja existência 

teria pertencido ao passado. Não como um resultado histórico, mas como um ponto 

de partida da história. Segundo a concepção que tivessem da natureza humana o 

indivíduo aparecia como conforme à natureza, enquanto posto pela natureza e não 

enquanto produto da história. Até hoje, esta ilusão tem sido própria de toda nova 

época.  

Essa citação é bastante ilustrativa quanto ao tipo de crítica desenvolvida por 

Marx às concepções que utilizam como recurso ideológico a naturalização do social, 

do histórico. O indivíduo isolado, isto é, o indivíduo que age em função de seus fins 



particulares é visto pela Economia Política não como um produto histórico, mas sim 

como o ponto de partida da história humana. Como vimos nas anteriormente citadas 

passagens de Adam Smith copiadas por Marx, aquele entendia que a espécie humana 

possuísse uma propensão natural para a troca, o que acabaria por satisfazer as 

necessidades individuais, produzir a divisão do trabalho e assim impulsionar o 

progresso social. Essa propensão natural à troca estaria dada já no ponto de partida a 

todos os indivíduos humanos. Marx ironiza essa concepção e a chama de 

“robinsonadas”, numa alusão à imagem do indivíduo civilizado que se vê perdido e 

sozinho numa ilha. Marx, porém, não apenas critica Smith e Ricardo por situarem o 

indivíduo mercador (propenso à troca), no ponto de partida da Economia Política, 

ele também critica aqueles que consideram as “robinsonadas” apenas um resultado 

de uma aspiração romântica a um retorno a um estado primitivo de liberdade do ser 

humano, vivendo em contato direto com a natureza, aspiração essa que seria uma 

espécie de reação ao excesso de refinamento da sociedade européia do século XVIII. 

Se as robinsonadas tivessem esse significado, não passariam de devaneios 

românticos e desprovidos de real importância histórica. Mas, para Marx, elas não 

significavam um retorno a um passado idílico que nunca existiu, mas sim uma 

antecipação profética dos desdobramentos da sociedade burguesa, da sociedade 

capitalista. Os profetas do século XVIII foram capazes de captar os germens, Já 

existentes àquela época, do que seria a sociedade burguesa em sua maturidade, isto 

é, uma sociedade na qual imperaria a competição e na qual seriam rompidos todos os 

tipos de laços que, em sociedades precedentes, caracterizavam o indivíduo como ser 

pertencente de forma indissociável a determinada comunidade natural. Robinson 

perdido na ilha é uma metáfora do indivíduo na sociedade burguesa. A 

individualidade tal como ela se configura na sociedade burguesa aparece aos 

profetas do século XVIII como algo que teria existido no passado, que teria existido 

no início da história, assim como Adão no paraíso, quando, na verdade, esses 

pensadores estavam traduzindo um produto histórico, um produto do processo de 

gênese e desenvolvimento do capitalismo. Cabe aqui uma menção ao uso que Marx 

faz da expressão “sociedade civil”. Em Marx (1987a. p. 481), em nota de fim de 

texto, é apresentada a informação de que essa expressão está sendo utilizada na 

mesma acepção de Hegel. Interessante notar aqui, que Marx (1987c, pp. 354-355), 



na obra Crítica do Direito do Estado de Hegel, escrita em 1843, cita uma passagem 

na qual Hegel caracteriza a sociedade civil, diferenciando-a do Estado: “como a 

sociedade civil é o palanque do interesse privado individual de todos contra todos, é 

aqui onde tem seu assento o conflito entre este interesse privado e os assuntos 

particulares comuns e entres estes juntos e aquele com os pontos de vista e as ordens 

superiores do Estado”. Marx, analisando essa passagem, diz ser curioso que Hegel 

apresente “a definição de sociedade civil como o belium omnium contra omnes”, 

isto é, guerra de todos contra todos. Mais adiante, ainda neste item, mostraremos que 

Marx, ao estudar os economistas, caracterizou a concepção que estes tinham da 

sociedade também como sendo uma guerra de todos contra todos, utilizando, 

inclusive, a mesma expressão em latim.  

Assinalamos também que uma concepção similar a essa já havia sido 

defendida por Kant (1994, pp. 3-23) em um texto escrito em 1784, no campo da 

Filosofia da História. Nesse texto Kant defende a posição de que a história humana é 

guiada por uma intenção da Natureza: 

Pouco imaginam os homens (enquanto indivíduos e inclusive como povos) 

que, ao perseguir cada qual sua própria intenção segundo seu parecer e, com 

freqüência, contra os outros, seguem sem o perceber — como um fio condutor — a 

intenção da Natureza, que lhes é desconhecida e trabalham em prol da mesma, de tal 

forma que lhes seria de pouca importância conhecê-la [KANT, 1994, p. 4]. Para 

Kant, os seres humanos não agiriam movidos pelo instinto, como os animais, nem 

como “cidadãos racionais do mundo, segundo um plano globalmente concertado” 

(idem, pp. 4-5). Assim, a história humana aparentaria, à primeira vista, ser uma 

realidade absurda, fruto de uma mente enlouquecida. Caberia à filosofia da história 

tentar decifrar a intenção da Natureza que guiaria, como um fio condutor, a história 

humana. Não vamos aqui analisar os nove princípios que Kant formula para essa 

análise filosófica da intenção da Natureza em relação ao desenvolvimento da 

humanidade. Apenas destacaremos que, na perspectiva kantiana, o motor do 

desenvolvimento humano residiria na luta entre duas tendências opostas existentes 

no ser humano: a tendência à socialização e a tendência ao individualismo, luta essa 

que é, portanto denominada “insociável sociabilidade”:  

O meio do qual se serve a Natureza para levar a cabo o desenvolvimento de 



todas as suas disposições é o antagonismo das mesmas dentro da sociedade, na 

medida em que esse antagonismo acaba por converter-se na causa de uma ordem 

legal daquelas disposições. Entendo aqui por antagonismo a insociável sociabilidade 

dos homens, isto é, que sua inclinação a viver em sociedade seja inseparável de uma 

hostilidade que ameaça constantemente dissolver essa sociedade. Que tal disposição 

esteja subjacente à natureza humana é algo bastante óbvio. O homem tem uma 

tendência a socializar-se, porque em tal estado sente mais sua condição de homem 

ao experimentar o desenvolvimento de suas disposições naturais. Porém também 

tem uma forte inclinação a individualizar-se (isolar-se), porque encontra 

simultaneamente em si mesmo a insociável qualidade de submeter tudo a seu mero 

capricho e como sabe que é propenso a opor-se aos demais, espera encontrar essa 

mesma resistência por parte dos outros [idem, pp. 8-9].  

Kant, ao defender tal concepção da história humana, aproxima-se bastante da 

perspectiva dos economistas burgueses, que viam na luta de cada indivíduo por seus 

interesses particulares, o motor do desenvolvimento humano. Para Kant, a 

resistência que os outros seres humanos oferecerão ao egoísmo do indivíduo é que 

fará com que ele tenha que lutar e, dessa forma, desenvolver as disposições que lhe 

foram dadas pela Natureza:  

O homem quer concórdia, porém a Natureza sabe melhor o que convém à sua 

espécie e quer discórdia. O homem pretende viver cômoda e prazerosamente, mas a 

Natureza decide que deve abandonar a frouxidão e o ocioso conformismo, 

entregando-se ao trabalho e padecendo as fadigas que sejam precisas para encontrar 

com prudência os meios de apartar-se de tais penalidades. Os impulsos naturais 

encaminhados a esse fim, as fontes da insociabilidade e da resistência generalizada 

(fontes das quais emanam tantos males mas que também incitam a uma nova tensão 

das forças e, por conseguinte, a um maior desenvolvimento das disposições naturais) 

revelam a organização de um sábio criador [...] tal como as árvores logram em meio 

ao bosque um belo e reto crescimento, precisamente porque cada uma tenta privar a 

outra do ar e do sol, obrigando-se mutuamente a buscar ambas as coisas acima de si, 

em lugar de crescer atrofiadas, torcidas e encurvadas como aquelas que estendem 

caprichosamente seus galhos em liberdade e apartadas das outras; de modo 

semelhante toda a cultura e a arte que adornam a humanidade, assim como a mais 



bela ordem social, são frutos da insociabilidade, em virtude da qual a humanidade se 

vê obrigada a autodisciplinar-se e a desenvolver plenamente os germens da Natureza 

graças a tão imperiosa arte [idem, pp. 10-11]. 

Retomando a questão do recurso da naturalização, nossa interpretação é a de 

que Marx procurava mostrar que esse recurso traduzia uma determinada 

configuração histórica das relações sociais. Assim, um discurso que aparentemente 

estaria abordando características humanas universais, como fez Kant nas passagens 

citadas, características essas naturais e, portanto, independentes das particularidades 

contextuais, pode estar, na realidade, justamente expressando processos 

historicamente surgidos e existentes na sociedade que produz esse discurso. A 

sociedade burguesa produz a concepção de que a luta entre os indivíduos é própria 

da natureza humana e, nessa luta, cada indivíduo persegue seus interesses 

particulares. Surge assim a concepção de que o desenvolvimento tanto do gênero 

humano quanto de cada indivíduo é fruto dessa constante tensão entre 

individualismo e convivência social. Aquilo que é uma característica específica à 

organização social capitalista é universalizado, no plano ideológico, a toda a história 

humana, transformando a competição própria da sociedade mercantil em algo 

natural ao ser humano em toda e qualquer época. Nos Grundrisse, Marx (1987a, p. 

4) mostra que a Economia Política, ao elaborar seu discurso partindo de um 

primitivo produtor individual isolado, na verdade estaria traduzindo um produto da 

sociedade capitalista, ou seja, a possibilidade, produzida pelo desenvolvimento 

social, de os indivíduos agirem em função de seus fins privados:  

Quanto mais longe recuamos na História, tanto mais aparece o indivíduo — e 

por conseguinte também o indivíduo produtor — como dependente e formando parte 

de um todo maior: em primeiro lugar e de uma maneira todavia muito inteiramente 

natural, da família e dessa família ampliada que é a tribo; mais tarde, das 

comunidades em suas distintas formas, resultado do antagonismo e da fusão das 

tribos. Somente ao chegar ao século XVIII, com a sociedade civil, as diferentes 

formas de conexão social aparecem ao indivíduo como um simples meio para 

alcançar seus fins privados, como uma necessidade exterior. Porém, a época que 

gera este ponto de vista, esta idéia do indivíduo isolado, é precisamente aquela na 

qual as relações sociais (universais segundo este ponto de vista) chegaram ao mais 



alto grau de desenvolvimento alcançado até o presente.  

Ao contrário do que procuram mostrar os economistas clássicos, o produtor 

voltado prioritariamente para a satisfação de seus fins privados, o produtor isolado 

que, depois, estabelece uma relação com outros produtores, não existe no início do 

processo histórico. Marx mostra que quanto mais recuamos na história mais 

indiferenciado aparece o indivíduo, mais ele encontra-se em um estado de fusão 

completa com a comunidade natural à qual pertence. Tanto a idéia de um produtor 

isolado como a possibilidade objetiva de o indivíduo perseguir seus fins privados, 

fazendo das “diversas formas de conexão social” os meios para alcançar esses fins, 

são produtos da sociedade burguesa, do capitalismo; são, portanto, produtos do 

desenvolvimento histórico da produção.  

Assim, a naturalização, em vez de significar uma tentativa de retorno a um 

primitivo estágio natural, significa a tentativa de justificação, por meio da 

eternização e da universalização, de uma determinada realidade, apresentando-a 

como correspondente à natureza humana. A naturalização não é o retorno à natureza, 

mas sim a consideração como natural, isto é, como pressuposto da vida social, 

daquilo que é histórico, produto do desenrolar histórico das relações sociais.  

E, como já assinalamos, o recurso à naturalização contém, com freqüência, 

também, o processo de universalização a-histórica de determinadas características 

específicas da sociedade capitalista. Marx analisa isso ao criticar o recurso então 

utilizado pêlos economistas de partirem, em seus trabalhos, sempre de considerações 

óbvias sobre a produção em geral para então justificarem as relações capitalistas 

como sendo universais para as sociedades humanas. Marx (1987a. pp. 5-6) considera 

que tem sua validade a análise dos elementos comuns à produção material em toda e 

qualquer época histórica, mas alerta para a necessidade de não se esquecer das 

diferenças que distinguem uma época histórica da outra:  

Neste esquecimento reside, por exemplo, toda a sabedoria dos economistas 

modernos que demonstram a eternidade e a harmonia das condições sociais 

existentes. Um exemplo. Nenhuma produção é possível sem um instrumento de 

produção, ainda que este instrumento seja somente a mão. Nenhuma é possível sem 

trabalho passado, acumulado, ainda que este trabalho seja somente a destreza que o 

exercício repetido desenvolveu e concentrou na mão do selvagem. O capital, entre 



outras coisas, é também um instrumento de produção, é também um trabalho 

passado objetivado. De tal modo, o capital é uma relação natural, universal e eterna; 

porém o é se deixo de lado o específico, o que faz de um “instrumento de produção”, 

do “trabalho acumulado”, um capital. Entendemos que nesse trecho Marx estabelece 

a distinção entre dois tipos de análise. Um dos tipos é aquele que focaliza os 

aspectos universais da atividade de produção dos meios materiais necessários à 

existência humana; outro é aquele que focaliza as formas particulares que esses 

aspectos assumem em cada momento histórico. Esses aspectos universais não 

existem, é claro, na forma de pura universalidade, mas sim como realidades sociais 

determinadas, específicas. Como verificou Marx, não existe produção sem trabalho 

passado, acumulado, objetivado (nesse momento Marx utiliza os três termos como 

sinônimos), mas o trabalho objetivado não existe em sua forma pura, e sim em 

formas concretas, seja como habilidade adquirida pela repetição, seja como um 

instrumento de trabalho, seja como capital. Assim, não existe a produção em geral, 

mas os aspectos comuns a todas as formas históricas de produção. Entretanto, a 

análise desses aspectos comuns não é suficiente para a compreensão de uma 

determinada forma histórica de produção como, por exemplo, o capitalismo. 

Analisar o capital considerando apenas o fato de ele ser trabalho objetivado é deixar 

de lado os elementos históricos mais importantes que caracterizam a especificidade 

do capital perante outras formas históricas de trabalho objetivado e, principalmente, 

essa análise não permite a compreensão da necessidade de superação dessa forma 

específica de acumulação de trabalho objetivado caracterizada como capitalismo. O 

equívoco dos economistas, portanto, não residiu em considerar que existam aspectos 

universais da atividade produtiva humana, mas sim em pretender universalizar a 

configuração histórica que esses aspectos assumiram no capitalismo.  

Na seqüência de sua análise Marx (1987a, p. 7) afirma também que os 

economistas separam produção e distribuição e consideram a produção “como 

regida por leis eternas da natureza, independentes da história, ocasião esta que serve 

para introduzir sub-repticiamente as relações burguesas como leis naturais imutáveis 

da sociedade in abstracto”.  

Outro procedimento utilizado pêlos economistas clássicos e criticado por 

Marx é o de análise unilateral da relação entre produção e consumo, isto é, entre 



oferta e demanda. Também esse procedimento faz parte do processo ideológico de 

naturalização das relações capitalistas de produção. Primeiramente afirma-se que 

toda a produção está direcionada para a satisfação nas necessidades dos seres 

humanos. Em seguida, quase que imperceptivelmente, essas necessidades são 

reduzidas a necessidades imediatamente individuais. Por fim, as necessidades 

individuais são vistas como tendo uma origem natural, não induzida. Na ótica dos 

economistas, a produção seria determinada pelo consumo, isto é, pelas necessidades 

naturais do indivíduo consumidor: Produção, distribuição, troca e consumo formam 

assim um silogismo com todas as regras: a produção é o termo universal; a 

distribuição e o câmbio são o termo particular e o consumo é o termo singular com o 

qual o todo se completa. Nisto há sem dúvida um encadeamento, porém não é 

superficial. A produção está determinada por leis gerais da natureza; a distribuição 

resulta da contingência social e por isso pode exercer sobre a produção uma ação 

mais ou menos estimulante; a troca se situa entre as duas como um movimento 

formalmente social e o ato final do consumo, que é concebido não somente como 

término, mas também Como objetivo final, situa-se, para dizer a verdade, fora da 

economia, salvo quando, por sua vez, reage sobre o ponto de partida e inaugura 

novamente o processo [Marx, 1987a, pp. 9-10] 

Importante observar que o consumo, ou seja, o momento do processo no qual 

são satisfeitas as necessidades do indivíduo, é considerado pelo raciocínio criticado 

por Marx, como sendo um momento fora da economia, ou seja, não determinado 

pela produção, distribuição e troca. O consumo, como momento individual, passa a 

ser visto, portanto, como determinado por características exclusivamente naturais. 

Esse raciocínio, menos do que resultado de um simplismo, consiste no resultado da 

concepção de homem, de indivíduo e de sociedade defendida pêlos economistas 

clássicos. Trata-se de uma concepção na qual a organização da sociedade resulta, em 

última instância, do fato de os indivíduos buscarem a satisfação de suas necessidades 

e de seus interesses particulares, sendo estes concebidos como naturais e não como 

produtos resultantes da forma dominante de produção de uma certa sociedade. 

Acreditamos não estar exagerando quando vemos na crítica de Marx a essa 

concepção dos economistas clássicos uma atualíssima referência para a crítica às 

concepções hegemônicas, nos dias de hoje, nos vários campos do pensamento, 



inclusive o campo do pensamento pedagógico. A concepção individualizante, 

porém, não se faz presente apenas quando as análises centram-se na abstração de 

indivíduos isolados, mas quando, mesmo analisando-se o coletivo e as relações 

inter-pessoais, as relações entre indivíduo e sociedade são interpretadas como 

resultando das necessidades individuais, tomadas como ponto de partida. A 

concepção individualizante é difundida de muitas formas, entre elas pela difusão da 

ideologia do sucesso individual, que preconiza ser esse sucesso resultante da 

existência, no indivíduo, de algumas qualidades (quase poderíamos dizer “virtudes”) 

como espírito empreendedor, criatividade, otimismo, perseverança, autoconfiança, 

disposição para o trabalho, domínio de técnicas atuais (tanto aquelas relativas à 

produção propriamente dita como aquelas relativas ao gerenciamento do 

empreendimento) e, principalmente, crença no princípio de que a sociedade só pode 

progredir se forem respeitadas as leis do mercado. Essa ideologia tem sido 

reiteradamente apresentada pêlos meios de comunicação de massa, podendo ser 

atados aqui dois exemplos. O primeiro é o de uma matéria publicitária que era 

veiculada pela Rede Globo de Televisão, aos sábados à noite, antes do noticiário 

nacional, isto é, no chamado horário nobre da TV. Essa matéria intitulava-se Gente 

Que Faz e era patrocinada por um banco que, por ironia, acabou quebrando e sendo 

incorporado por um grupo financeiro multinacional. A essência desse programa 

consistia em mostrar histórias de indivíduos que, em busca de realização de algum 

“ideal”, não importa qual (montar um negócio, desenvolver um trabalho de 

assistência social etc.), enfrentavam todos os obstáculos e alcançavam o êxito. Ao 

final de cada história o locutor sempre encerrava dizendo que “Fulano é gente que 

faz”. O objetivo ideológico é claro: trata-se de difundir exemplos de pessoas que, em 

vez de ficarem criticando o governo, criticando o capitalismo, criticando a situação 

econômica etc., arregaçam as mangas e fazem algo para alcançar seu ideal. Não é 

mero acaso que atualmente seja tão difundido em educação, o discurso voltado para 

as características definidoras de um bom professor, de um professor que reflete 

sobre sua prática e realiza um trabalho de qualidade, mesmo em condições adversas. 

Uma variante desse discurso é aquela em que, em vez de falar-se de um professor 

que é gente que faz, fala-se de uma escola, em que os professores, coletivamente, de 

preferência de mãos dadas com a comunidade, transformam em exemplo de sucesso 



escolar. Em nome da superação dos discursos imobilistas é adotado um discurso no 

qual a passagem do fracasso ao sucesso torna-se uma questão de força de vontade de 

alguns indivíduos, ou melhor, de um coletivo, de uma comunidade. O resultado 

ideológico, pretendido ou não, é bastante claro: o descompromisso do Estado, a 

despolitização dos problemas educacionais e a abdicação do ideal de lutar por uma 

transformação radical da sociedade, pela superação do capitalismo e pela construção 

de uma sociedade socialista. A saída passa a ser a das soluções locais, comunitárias, 

individuais. Um segundo exemplo da difusão da ideologia do sucesso individual é o 

do programa Pequenas Empresas, Grandes Negócios, exibido pela mesma emissora. 

Nossa interpretação é a de que esse programa tem por objetivo principal não o de 

difundir, entre os que são ou desejam ser microempresários, conhecimentos técnicos, 

mas sim o objetivo de difundir a ideologia segundo a qual deixar de ser trabalhador 

assalariado para se tomar empresário é um sonho ao alcance de todos, bastando, para 

isso, que o indivíduo possua as virtudes acima arroladas. O ideário neoliberal (que 

retoma as idéias defendidas pelo liberalismo clássico) faz da difusão dessa crença 

uma arma de luta ideológica contra todos aqueles que apontam para o agravamento 

das desigualdades sociais produzido pelo capitalismo mundializado. Segundo o 

ideário neoliberal, trata-se de educar os indivíduos de maneira a torná-los mais bem 

preparados para disputar seu lugar ao sol no mundo da competitividade. Fora isso as 

virtudes mencionadas são indispensáveis. Mesmo depois de todas as críticas que 

foram feitas à noção de escola redentora, à idéia de que a educação escolar teria o 

poder, por si só, de criar uma sociedade democrática, a educação volta novamente a 

ser encarada como capaz de produzir a superação da exclusão social. Com essa 

concepção procura-se convencer as pessoas de que a exclusão não seria um processo 

inerente à economia neoliberal. Tudo resume-se a criar uma nova mentalidade nos 

indivíduos, adequada ao novo século que se aproxima.  

O discurso ideológico contemporâneo não pode, é claro, ser comparado ponto 

a ponto com o discurso liberal dos séculos XVIII e XIX, mas a essência é a mesma, 

a despeito de todos os artifícios retóricos e simbólicos atualmente utilizados. O 

ambiente ideológico do mundo neoliberal é constituído por discursos aparentemente 

não articulados entre si, até pelo fato de serem utilizados em momentos distintos. 

Assim, por exemplo, para a defesa das políticas neoliberais é apresentado, de forma 



agressiva, o pressuposto de que a sociedade deve ser organizada com base na auto-

regulação produzida pelas leis do mercado. No plano ético-filosófico são difundidos 

os livros sobre as virtudes (para adultos e crianças), a partir da crença de que o 

aperfeiçoamento da sociedade depende basicamente do desenvolvimento da 

moralidade individual. No plano sociopolítico o aperfeiçoamento da sociedade 

democrática é apresentado como dependente também da adoção, por todos os 

indivíduos, de atitudes regidas por princípios como solidariedade e tolerância.  

No terceiro dos Manuscritos Econômico-Fílosóficos de 1844, Marx já havia 

caracterizado que, no capitalismo, os diversos círculos da atividade humana tomam-

se alienados e, na realidade, o que determina as atividades sociais são as relações 

econômicas. Assim, os economistas, ao retirarem de sua análise da sociedade, 

qualquer princípio moral externo à lógica de reprodução do capital, apenas estão 

deixando de lado a falsa e hipócrita moral burguesa:  

Se pergunto ao economista: obedeço às leis econômicas se consigo dinheiro 

com a entrega, com a venda de meu corpo ao prazer alheio? (os operários fabris em 

França chamam a prostituição de suas esposas e filhas de enésima hora de trabalho, 

o que é literalmente certo); não atuo de modo econômico ao vender meu amigo aos 

marroquinos? (e a venda direta dos homens na qualidade de comércio de recrutas, 

etc., tem lugar em todos os países civilizados), assim o economista me responde: não 

ages contra minhas leis, mas olha o que dizem a senhora Moral e a senhora Religião; 

minha moral e minha religião econômicas não têm nada que censurar-te. Mas em 

quem tenho eu que acreditar então, na economia política ou na moral? A moral da 

economia política é o ganho, o trabalho e a poupança, a sobriedade, mas a economia 

política promete satisfazer as minhas necessidades. A economia política da moral é a 

riqueza de boa consciência, de virtude, etc. Mas como posso ser virtuoso, se não 

sou? Como posso ter boa consciência, se não sei nada? Tudo isso está fundado na 

essência da alienação: cada uma aplica-me uma medida diferente e oposta, a moral 

aplica-me uma e a economia política outra, porque cada uma destas é uma 

determinada alienação do homem e fixa um círculo particular da atividade essencial 

alienada; cada uma delas se relaciona de forma alienada com a outra alienação [...] 

Assim o senhor Michel Chevalier acusa Ricardo de fazer abstração da moral. 

Ricardo, no entanto, deixa a economia política falar sua linguagem própria. Se esta 



não fala moralmente, a culpa não é de Ricardo. M. Chevalier faz abstração da 

economia política enquanto moraliza, mas necessária e efetivamente, faz abstração 

da moral, enquanto pratica a economia política. A relação da economia política com 

a moral, quando não é arbitrária, casual e por isso infundada e não científica, quando 

não é uma aparência, mas quando é considerada essencial, não pode ser senão a 

relação das leis econômicas com a moral. Que pode fazer Ricardo se esta relação 

não existe ou se o que existe é antes o contrário? Além disso, também a oposição 

entre economia política e moral é só uma aparência, e assim sendo, não há oposição 

alguma. A economia política apenas expressa ao seu modo as leis morais [MARX, 

1978a, p. 19].  

A naturalização das relações capitalistas de produção e a naturalização do 

mercado mundializado, por meio do procedimento de considerar a produção como 

sendo organizada com o objetivo de atender às necessidades individuais, levam 

também à concepção de que a ética é um problema de moralidade individual e que 

cabe ao indivíduo procurar agir moralmente, estabelecendo limites à lógica do lucro. 

Mas como pode falar em ética e virtude uma sociedade que não se escandaliza com a 

venda do trabalho, isto é, com a subordinação da atividade de trabalho ao seu valor 

de troca? Uma sociedade que não se escandaliza com o fato de a produção de 

alimentos ser determinada pela lucratividade? Uma sociedade que não se 

escandaliza com o fato de que a educação e a saúde transformem-se em 

mercadorias? Como afirmou Marx na passagem acima citada, mesmo quem defenda 

um discurso moralizante, ao agir no âmbito econômico não pode deixar de levar em 

conta a lógica do capitalismo, cuja moral é a da acumulação, da rentabilidade e do 

lucro. Em última instância, a lógica econômica do capitalismo não é harmonizável 

com princípios éticos tais como solidariedade, fraternidade e justiça. Mas o 

capitalismo precisa que coexistam os dois tipos de discurso, o econômico-

pragmático e o discurso moral, pois o segundo é necessário particularmente para 

evitar o total esfacelamento do tecido social, que resultaria da radicalização do 

próprio princípio liberal, segundo o qual o progresso social resulta da busca 

incessante de satisfação das necessidades e dos interesses pessoais.  

A questão das necessidades e dos interesses individuais está, portanto, na 

base de sustentação do edifício ideológico liberal e neoliberal, fato esse que fica 



evidente na crítica feita por Marx à maneira como os economistas clássicos 

analisavam a questão das relações entre produção, distribuição, troca e consumo. 

Vimos que, nos Grundrisse, Marx critica os economistas por naturalizarem a 

produção e por apresentá-la como voltada para a satisfação do consumo individual. 

A inconsistência dessa concepção reside no escamoteamento do fato de que a 

produção não tem por objetivo principal a realização dos indivíduos, mas sim o 

aumento de riqueza, o aumento de capital. Além disso, as necessidades e os 

interesses individuais são também eles, determinados pela forma como a sociedade 

organiza sua produção. O procedimento de naturalização, que situa nos indivíduos a 

origem de processos que abarcam a sociedade como um todo, acaba também por 

naturalizar o indivíduo e, nesse sentido, torna-se incapaz de compreender o processo 

histórico e social de formação da individualidade. Marx (1987a, pp. 83-84) mostra 

com clareza esse processo, ao analisar como os economistas clássicos interpretam 

como efetivação de um atributo da natureza humana, a produção de uma sociedade 

na qual o trabalho é trocado por mercadorias, tornando-se, nessa sociedade, a troca 

de mercadorias a relação social universal e tornando-se o valor de troca a mediação 

universal entre os homens. Os economistas clássicos acreditavam que o interesse 

geral seria uma resultante do fato de cada indivíduo perseguir seu interesse 

particular. Marx criticava essa concepção, afirmando que, nessa “guerra de todos 

contra todos”, em que cada um perseguiria seu próprio e egoísta interesse particular, 

a resultante final seria não uma afirmação do interesse geral, mas sim uma “negação 

geral”, pois as ações de cada indivíduo constituiriam um obstáculo à satisfação dos 

interesses de outros indivíduos. Assim, para Marx, a relação entre interesse 

particular e o todo da sociedade deveria ser vista sob outro ângulo, o de que o 

interesse particular já constitui, em si mesmo, algo determinado pela reprodução da 

sociedade:  

A redução de todos os produtos e de todas as atividades a valores de troca 

pressupõe tanto a dissolução de todas as rígidas relações de dependência pessoais 

(históricas) na produção, como a dependência recíproca geral dos produtores. Não 

somente a produção de cada indivíduo depende da produção de todos os outros, mas 

também a transformação de seu produto em meio de vida pessoal passa a depender 

do consumo de todos os demais. Os preços são coisas antigas, o mesmo que a troca; 



porém tanto a determinação progressiva de uns, através dos custos de produção 

como o predomínio da outra sobre todas as relações de produção se desenvolvem 

plenamente pela primeira vez, e seguem desenvolvendo-se cada vez mais 

plenamente, somente na sociedade burguesa, na sociedade da livre concorrência. O 

que Adam Smith, à maneira tão própria do século XVIII, situa no período pré-

histórico e faz preceder a história é sobretudo o produto desta. Esta dependência 

recíproca se expressa na necessidade permanente da troca e no valor de troca como 

mediador generalizado. Os economistas expressam este fato do modo seguinte: cada 

um persegue seu interesse privado e somente seu interesse privado, e desse modo, 

sem sabê-lo, serve ao interesse privado de todos, ao interesse geral. O válido desta 

afirmação não está no fato de que cada um perseguindo seu interesse privado se 

alcança a totalidade dos interesses privados, isto é, o interesse geral. Desta frase 

abstraía se poderia melhor deduzir que cada um obstaculiza reciprocamente o 

interesse do outro, de tal modo que, em lugar de uma afirmação geral, resulta deste 

belium omnium contra omnes (guerra de todos contra todos) isto sim uma negação 

geral. O ponto verdadeiro está sobretudo em que o próprio interesse privado é já um 

interesse socialmente determinado e pode ser alcançado somente no âmbito das 

condições que fixa a sociedade com os meios que ela oferece; está ligado, por 

conseguinte, à reprodução destas condições e destes meios. Trata-se dos interesses 

dos indivíduos particulares; porém seu conteúdo, assim como sua forma e os meios 

de sua realização estão dados pelas condições sociais independentes de todos 

[MARX, 1987a, pp. 83-84].  

Como fica evidente nessa citação, Marx já havia caracterizado no século 

passado, portanto bem antes do tão propalado discurso da globalização, que uma 

conseqüência intrínseca à lógica de expansão do capital é de tomar cada indivíduo 

dependente do conjunto da produção econômica, pela mediação do valor de troca 

que se universaliza, derrubando todos os outros laços humanos que possam ser 

obstáculos ao domínio do capital. A reprodução do capital, isto é, a produção 

econômica, determina o conteúdo dos interesses individuais, sua forma e também os 

meios de sua realização. Por essa razão é que não têm consistência as tentativas de 

justificar e defender a sociedade regida pelas leis do mercado por meio do 

argumento de que essa sociedade organiza-se de maneira a atender aos interesses e 



às necessidades individuais. Esse argumento parte de uma análise unilateral, como 

se o momento do consumo, isto é, o momento da satisfação da necessidade pessoal 

fosse algo que estivesse fora da esfera das determinações econômicas. Esse 

argumento não contempla o fato de que se, por um lado, precisa existir o consumo 

individual para que haja a produção, por outro lado, a produção determina os 

padrões culturais de satisfação até mesmo das necessidades individuais de origem 

biológica e cria necessidades inteiramente novas, sem qualquer origem biológica. 

Isso sem entrar aqui no fato, também analisado por Marx, da existência do consumo 

produtivo, isto é, o consumo necessário ao próprio processo de produção. Na mesma 

linha de raciocínio, entendemos não ter consistência o ideário que afirma ser, em 

nossa sociedade, a produção e a difusão de bens culturais determinadas pela 

demanda, isto é, pela “democrática satisfação das preferências individuais”. 

Repetimos o argumento apresentado por Marx: se, por um lado, não existe produção 

sem consumidor, por outro lado, as necessidades e as preferências do consumidor 

vão sendo historicamente determinadas pela produção.  

Após analisar as formas pelas quais o consumo produz a produção, Marx 

focaliza, nos Grundrisse, as três formas pelas quais a produção produz o consumo:  

Pelo lado da produção a isto corresponde: l) Que ela proporciona ao consumo 

seu material, seu objeto. Um consumo sem objeto não é um consumo; em 

conseqüência, neste aspecto a produção cria, produz o consumo. 2) Porém não é 

somente o objeto que é criado pela produção para o consumo. Ela dá também ao 

consumo seu caráter determinado, seu finish [acabamento]. Do mesmo modo que o 

consumo dava ao produto seu finish como produto, a produção dá seu finish ao 

consumo. Em suma, o objeto não é um objeto em geral, mas sim um objeto 

determinado, que deve ser consumido de uma maneira determinada. A fome é fome, 

porém a fome que se satisfaz com carne cozida, comida com garfo e faca, é uma 

fome muito diferente da que devora carne crua com ajuda de unhas e dentes. Não é 

unicamente o objeto do consumo, mas também o modo de consumo, que a produção 

produz não somente objetiva mas também subjetivamente. A produção cria, pois, o 

consumidor. 3) A produção não somente provê um material à necessidade, mas 

também uma necessidade ao material. Quando o consumo emerge de sua primeira 

forma imediata e de sua rudeza natural — e o fato de retardar-se nessa fase seria o 



resultado de uma produção que não superou a rudeza natural — é mediado como 

impulso para o objeto. O objeto da arte — da mesma maneira que qualquer outro 

produto — cria um povo sensível à arte, capaz do gozo estético [MARX, 1987a, p. 

12].  

Essa análise feita por Marx, da dialética entre produção e consumo, vai 

frontalmente contra a naturalização das necessidades humanas. A abordagem 

naturalizante dos economistas clássicos vê a produção social como sendo organizada 

para atender às necessidades naturais dos indivíduos. Nessa concepção, o ponto de 

partida que determina o social são as necessidades individuais, vistas como naturais, 

primárias, imediatas, não produzidas. Marx desfaz essa concepção naturalizante ao 

mostrar que entre as necessidades e o consumo existe a mediação da produção, 

mediação essa que se torna determinante do consumo ao criar os objetos para o 

mesmo, as formas pelas quais esses objetos serão consumidos e a necessidade que 

impulsiona o indivíduo a consumir esses objetos. Essa análise de Marx é válida tanto 

no sentido do processo de humanização, isto é, de desenvolvimento do gênero 

humano (o surgimento, ao longo da história, de necessidades cada vez mais 

elevadas), como também no sentido específico do processo de alienação das 

necessidades na sociedade capitalista, a produção de mercadorias leva à produção de 

necessidades alienantes e consumistas nos indivíduos.  

A referência de Marx à produção da arte, da obra de arte como sendo, ao 

mesmo tempo, a produção da sensibilidade estética, do “consumo” estético, mostra 

que a análise marxiana da dialética entre produção e consumo aplica-se tanto à 

produção material propriamente dita, como à produção intelectual, isto é, à produção 

não-material. Assim, entendemos ser legítimo aplicar essa análise à educação em 

geral e também à educação escolar em particular. Já há algum tempo temos 

defendido a tese de que a educação escolar deve ser vista não de forma unilateral, 

não como um processo de satisfação das necessidades espontâneas dos indivíduos, 

mas sim como um processo que produza necessidades cada vez mais elevadas nos 

indivíduos, cada vez mais enriquecedoras. A educação enriquece o indivíduo 

fazendo com que ele se aproprie de determinados conhecimentos e fazendo com que 

essa apropriação, por sua vez, gere a necessidade de novos conhecimentos que 

ultrapassem, cada vez mais, o pragmatismo imediatista da vida cotidiana e 



aproximem o indivíduo das obras mais elevadas produzidas pelo pensamento 

humano. A produção dessas necessidades não se realiza sem que o processo 

educativo conduza o indivíduo para o interior do universo de determinado 

conhecimento que se pretenda transmitir. O exemplo da obra de arte, dado por Marx, 

é bastante ilustrativo, com a ressalva de que não basta a existência da obra, é preciso 

que a sociedade, como disse Marx, “crie um povo sensível à arte, capaz do gozo 

estético”. A sociedade atual é pródiga em mecanismos que fazem o contrário, isto é, 

criam entre a maioria da população e os bens culturais elevados da humanidade uma 

barreira quase intransponível, constituída pela difusão maciça de lixo cultural e pela 

precariedade da educação escolar.  

O lema do “aprender a aprender” não considera o processo descrito por Marx, 

em que a produção cria o consumidor. Numa sociedade na qual a difusão dos bens 

culturais é mediatizada pelo valor de troca, isto é, pela lucratividade imediata, a 

afirmação de que os indivíduos que aprendam a aprender terão todo acesso ao 

conhecimento por intermédio dos múltiplos e modernos meios de transmissão de 

informações e de conhecimentos não passa de uma afirmação reveladora de grande 

ingenuidade ou, o que é pior, de grande cinismo. Quanto mais a difusão do 

conhecimento for regida pelas leis de mercado, mais superficial e imediatista vai-se 

tornando o conhecimento oferecido aos indivíduos e mais superficiais e imediatistas 

vão-se tomando as necessidades intelectuais desses indivíduos. Temos assim um 

círculo vicioso no qual o objetivo do lucro imediato vai gerando produtos mais 

ampla e facilmente consumíveis e, por sua vez, as necessidades e as preferências dos 

indivíduos vão-se empobrecendo cada vez mais. Nesse contexto, defender o 

“aprender a aprender” é decretar a derrota do saber e contribuir decisivamente para o 

processo de esvaziamento dos indivíduos, processo esse gerado pelo fato de o valor 

de troca ser a mediação universal na sociedade capitalista. Esse é o tema do próximo 

item deste capítulo.  

 

3. O “APRENDER A APRENDER” E A GLOBALIZAÇÃO COMO 

ESVAZIAMENTO COMPLETO DO INDIVÍDUO 

Para se compreender como Marx, nos Grundrisse, analisa o processo de 

esvaziamento dos indivíduos e das relações sociais no capitalismo, é necessário, 



segundo nossa interpretação, considerar três aspectos de um mesmo processo: 

1) a passagem das sociedades pré-capitalistas à sociedade capitalista era vista 

por Marx como um processo no qual as antigas relações sociais fundadas em laços 

comunitários, em relações particulares e locais entre pessoas, são substituídas por 

relações universais, despersonalizadas, mediadas unicamente pela mercadoria, pelo 

valor de troca da mercadoria e, principalmente, por seu equivalente universal, o 

dinheiro;  

2) para que exista o capitalismo é necessária a separação entre o trabalho e o 

capital, isto é, o trabalhador passa a ser alguém que possui apenas sua força de 

trabalho e, para viver, precisa vendê-la ao capital;  

3) o trabalhador, no capitalismo, cada vez mais deixa de ser alguém que 

possui um conhecimento e uma experiência de trabalho específica, singular, para se 

transformar em alguém que possui uma capacidade de trabalho abstraía, geral, 

indiferente ao conteúdo concreto da atividade de trabalho e, portanto, capaz de 

adaptar-se às mudanças constantes do mercado de trabalho.  

Analisemos então cada um desses aspectos.  

Primeiramente analisaremos a concepção marxiana da sociedade capitalista 

como uma sociedade que dissolve os laços de dependência pessoal, localizados, 

comunitários, que caracterizavam as relações sociais pré-capitalistas. O capitalismo 

opera a universalização das relações entre os homens, por meio da transformação do 

valor de troca e, consequentemente, do dinheiro, na mediação universal:  

A dependência mútua e generalizada dos indivíduos reciprocamente 

indiferentes constitui seu nexo social. Este nexo social se expressa no valor de troca 

e somente neste a atividade própria ou o produto se transformam para cada indivíduo 

em uma atividade ou em um produto para ele próprio. O indivíduo deve produzir um 

produto universal: o valor de troca ou, considerado este em si isoladamente e 

individualizado, o dinheiro. Por outra parte o poder que cada indivíduo exerce sobre 

a atividade dos outros ou sobre as riquezas sociais, o possui enquanto é proprietário 

de valores de troca, de dinheiro. Seu poder social, assim como seu nexo com a 

sociedade, o leva consigo no bolso. A atividade, qualquer que seja sua forma 

fenomênica individual, e o produto da atividade, qualquer que seja seu caráter 

particular, é o valor de troca, vale dizer, algo universal no qual toda individualidade, 



todo caráter próprio é negado e cancelado [MARX, 1987a, pp. 83-84].  

É por essa razão que, na passagem acima citada, Marx referiu-se aos 

indivíduos como indiferentes uns aos outros, pois as relações entre os homens não 

são determinadas pelo conteúdo da individualidade de cada ser humano elas são 

reduzidas a uma única, unilateral e abstraía relação universalizada, a relação 

mediatizada pelo dinheiro que é, por sua vez, nada mais do que a expressão do valor 

de troca das mercadorias, cuja produção é a finalidade principal do capitalismo. Mas 

não somente os produtos do trabalho devem ser vistos na forma universal e abstraía 

de valores de troca, sendo indiferente seu valor de uso; também a própria atividade 

de trabalho deixa de ser importante por suas características particulares e passa a ser 

avaliada somente pelo quanto de trabalho objetivado ela produz, isto é, o quanto de 

dinheiro ela produz, pois o dinheiro é trabalho objetivado e quantificado. As 

relações de dependência entre indivíduo e sociedade não são mais relações pessoais, 

particularizadas, mas relações indiferentes às particularidades dos indivíduos. A 

relação de dependência torna-se universal; assim como o poder do indivíduo não é 

mais um poder particularizado sobre certas pessoas em certos contextos, mas sim um 

poder universal. Ambos, dependência e poder, “são levados pelo indivíduo no 

bolso”: o dinheiro. Entender como Marx caracteriza o que seja o dinheiro, no 

capitalismo, é fundamental para entender que o processo de universalização do 

dinheiro como mediação entre os homens é, na realidade, um processo de 

transformação dos laços sociais em laços abstratos, unilaterais, reduzidos a uma 

quantidade de trabalho abstraio. A passagem seguinte é bastante esclarecedora 

quanto a esse aspecto:  

O tempo de trabalho determinado é objetivado em uma mercadoria 

determinada e particular dotada de qualidades particulares e com particulares 

relações com as necessidades. Porém como valor de troca o tempo de trabalho deve 

ser objetivado em uma mercadoria que expressa somente seu caráter de quota ou sua 

quantidade, que é indiferente às suas qualidades naturais, e pode por isso ser 

metamorfoseada em, ou seja, trocada por, qualquer outra mercadoria que seja 

objetivação de um mesmo tempo de trabalho. Como objeto ele deve possuir este 

caráter universal que contradiz sua particularidade natural. Esta contradição pode ser 

resolvida somente objetivando a própria contradição, isto é, se a mercadoria é posta 



de maneira dupla, uma vez em sua imediata forma natural e logo em sua forma 

mediata, ou seja, como dinheiro. Este último é possível somente na medida em que 

uma mercadoria particular torna-se por assim dizer a substância universal dos 

valores de troca, ou enquanto o valor de troca das mercadorias é identificado com 

uma substância particular distinta de todas as outras. Quer dizer que a mercadoria 

deve ser antes de mais nada trocada por uma mercadoria universal, produto 

simbólico universal e objetivação do tempo de trabalho para ser depois valor de 

troca intercambiável à vontade e indiferentemente por todas as outras mercadorias e 

para metamorfosear-se convertendo-se em qualquer uma delas. O dinheiro é o tempo 

de trabalho como objeto universal, ou a objetivação do tempo de trabalho universal 

[MARX. 1987a, pp. 96-97].  

Assim, o primeiro aspecto do processo de esvaziamento da individualidade 

no capitalismo é essa redução do indivíduo a alguém que produz valor de troca, que 

possui uma atividade traduzida numa quantidade de valor de troca e relaciona-se 

com a sociedade pela mediação do dinheiro, o instrumento universal do capitalismo 

para se medir o valor das atividades humanas, de seus produtos e de seus agentes. 

Marx, entretanto, não era um romântico. Ao mostrar o caráter profundamente 

alienante desse processo de universalização do valor de troca, não deixava de 

apontar para o fato de que a superação dessa alienação não deveria ser encarada 

como um desejo de retorno a um passado concebido de forma idílica e romântica:  

Já foi dito e se pode voltar a dizer que a beleza e a grandeza deste sistema 

residem precisamente neste metabolismo material e espiritual, nesta conexão que se 

cria naturalmente, de forma independente do saber e da vontade dos indivíduos e 

que pressupõe precisamente sua indiferença e sua independência recíprocas. E 

seguramente esta independência material é preferível à ausência de relações ou a 

nexos locais baseados nos vínculos naturais de consangüinidade ou nas relações 

entre senhor e servo. E igualmente certo que os indivíduos não podem dominar suas 

próprias relações sociais antes de havê-las criado. Porém é também absurdo 

conceber este nexo puramente material como criado naturalmente, inseparável da 

natureza da individualidade e imanente a ela (diferentemente do saber e da vontade 

reflexivos). O nexo é um produto dos indivíduos. É um produto histórico. Pertence a 

uma determinada fase do desenvolvimento da individualidade. O alheamento e a 



autonomia com que esse nexo existe frente aos indivíduos demonstram somente que 

estes ainda estão em vias de criar as condições de sua vida social em lugar de ter 

iniciado a partir dessas condições. É o nexo criado naturalmente entre indivíduos 

situados em condições determinadas e estreitas. Os indivíduos universalmente 

desenvolvidos, cujas relações sociais enquanto relações próprias e coletivas estão já 

submetidas a seu próprio controle coletivo, não são um produto da natureza mas sim 

da história. O grau e a universalidade do desenvolvimento das faculdades, nas quais 

torna-se possível esta individualidade, supõem precisamente a produção baseada no 

valor de troca, que cria pela primeira vez, ao mesmo tempo que a universalidade da 

alienação do indivíduo frente a si mesmo e aos demais, a universalidade e a multi-

lateralidade de suas relações e de suas habilidades. Em estágios de desenvolvimento 

precedentes, o indivíduo se apresenta com maior plenitude precisamente porque não 

elaborou ainda a plenitude de suas relações e não as pôs frente a ele como potências 

e relações sociais autônomas. É tão ridículo sentir nostalgia daquela plenitude 

primitiva como crer que é preciso deter-se nesse esvaziamento completo. A visão 

burguesa jamais se elevou acima da oposição àquela visão romântica e é por isso 

que esta acompanhará aquela como uma oposição legítima até sua morte piedosa 

[MARX, 1987a, pp. 89-90, grifo nosso].  

Marx considerava, portanto, o capitalismo como uma fase histórica do 

desenvolvimento da individualidade humana. Essa fase seria caracterizada pela 

substituição das relações de dependência locais e pessoais, por uma relação de 

dependência universal, impessoal e unilateral: o valor de troca materializado no 

dinheiro. A superação do capitalismo levaria, segundo Marx, ao terceiro estágio 

histórico do desenvolvimento da individualidade humana, no qual os indivíduos, 

coletivamente organizados, direcionariam de forma intencional as relações sociais 

para que estas permitissem o desenvolvimento multilateral e universal da 

individualidade, como conseqüência do caráter também multilateral e universal das 

relações sociais. Somente assim a universalidade alienada, unilateral e abstraía do 

capitalismo seria então realmente superada. Evidentemente essa concepção marxiana 

em muito distancia-se de qualquer visão romântica e idílica que veja no passado das 

sociedades pré-capitalistas um ser humano mais plenamente realizado. Essa visão 

romântica só continua a existir porque a visão capitalista não consegue superá-la de 



fato. Para Marx a perspectiva da construção de uma sociedade comunista não pode 

contentar-se com a plenitude primitiva das sociedades pré-capitalistas nem com o 

esvaziamento completo ao qual estão reduzidas as relações sociais capitalistas e ao 

qual estão também reduzidos, consequentemente, os indivíduos.  

Analisemos agora o segundo aspecto do processo de esvaziamento, o da 

separação entre o trabalhador e os meios de produção. Essa separação é condição 

necessária à existência da relação entre capital e trabalho e, portanto, condição 

necessária à existência do capitalismo. Não há capitalismo se não há relação entre 

capital e trabalho. O capitalismo não pode existir na forma de uma sociedade onde 

todos sejam pequenos capitalistas, pequenos produtores, a despeito de a propaganda 

ideológica atual por vezes tentar passar a ilusão de que é possível existir capitalismo 

sem a existência da classe trabalhadora. Que a quantidade de trabalho morto, 

objetivado, historicamente cresça em relação à quantidade de trabalho vivo, 

especialmente como processo de automatização da produção, isso não elimina o feto 

de que não possa existir capitalismo sem a relação entre capital e trabalho. Para que 

existisse a relação entre capital e trabalho foi necessário que o processo histórico 

constituísse, nos primórdios do capitalismo, de um lado uma massa de indivíduos 

que nada possuíssem além de sua abstrata força de trabalho e, de outro lado, alguns 

indivíduos em condições de comprar essa força de trabalho. O que a ideologia 

neoliberal procura esconder em seu discurso sobre o mercado é que este, na sua 

forma capitalista, fundamenta-se, antes de mais nada, na venda e na compra de uma 

mercadoria em particular, a força de trabalho humana. O dinheiro como forma 

universal e abstraía do valor de troca de todas as mercadorias só pode transformar-se 

em capital na compra de um tipo particular de mercadoria: o trabalho. E a única 

mercadoria cujo valor de uso, ao ser consumido, produz mais valor, produz mais-

valia: 

[...] é unicamente mediante o intercâmbio do dinheiro com o trabalho que 

pode efetuar-se a transformação daquele em capital. [...] A capacidade de trabalho 

em si mesmo é o valor de uso cujo o consumo coincide de maneira imediata com a 

objetivação do trabalho e, por fim, com o ato de pôr o valor de troca. Para o dinheiro 

enquanto capital, a capacidade de trabalho é o valor de uso imediato pelo qual ele [o 

dinheiro] deve ser trocado. Na circulação simples o conteúdo do valor de uso era 



indiferente, estava excluído da determinação formal econômica. Aqui esse conteúdo 

é um momento econômico essencial da mesma. [...] A condição para que o dinheiro 

se transforme em capital é a de o possuidor do dinheiro possa trocar dinheiro pela 

capacidade de trabalho alheia enquanto mercadoria. Portanto, que no marco da 

circulação ponha-se à venda a capacidade de trabalho, com o caráter de mercadoria, 

já que dentro da circulação simples os sujeitos do intercâmbio contrapõe-se na 

qualidade de comprador e vendedor. A condição, é pois, que o operário ponha a 

venda sua capacidade de trabalho enquanto mercadoria que deverá consumir-se no 

uso: portanto, o trabalhador livre. A condição é que o trabalhador, em primeiro 

lugar, disponha de sua capacidade de trabalho a titulo de proprietário livre da 

mesma. Em segundo lugar, todavia, é necessário que para trocar já não disponha de 

seu trabalho na foram de outra mercadoria, de trabalho objetivado, mas sim que a 

única mercadoria que tenha para oferecer, para venda, seja precisamente sua 

capacidade laborial viva, existente em sua própria corporeidade viva; que as 

condições da objetivação de seu trabalho, as condições sociais de seu trabalho, 

existam pois como propriedade alheia, que existam na circulação como mercadorias 

que se encontram do outro lado, além dele próprio [Marx, 1988, pp. 215-216]  

Para que a força de trabalho do operário transforme-se em mercadoria a ser 

vendida ao capital, é preciso, portanto, que o indivíduo/operário esteja, por um lado, 

livre de laços de servidão como os que existiam nas sociedades pré-capitalistas e, 

por outro lado, totalmente separado de todas as condições objetivas necessárias para 

que sua força de trabalho se ponha em ação, restando-lhe vender seu trabalho ao 

capital. Nos Grundrisse, Marx refere-se a essa oposição entre trabalho e capital, por 

meio de expressões como trabalho vivo ou trabalho subjetivo (para se referir à força 

de trabalho do operário) e trabalho morto ou trabalho objetivado, para se referir ao 

capital, aos meios de produção transformados em capital.  

A dialética entre trabalho e capital, entendida como relacionamento antitético 

entre o trabalho como total ausência de trabalho objetivado e o capital como 

apropriação privada de todas as condições sociais necessárias para que o trabalho 

possa se objetivar, é ricamente expressa por Marx na passagem abaixo:  

A dissociação entre a propriedade e o trabalho apresenta-se lei necessária 

desta troca entre o capital e o trabalho. O trabalho, posto como não-capital, enquanto 



tal é: l) Trabalho não-objetivado, concebido negativamente (ainda que na condição 

de um ser objetivo; o não-objetivo na forma objetiva). Enquanto tal, é não-matéria-

prima, não-instrumento de trabalho, não-produto: o trabalho dissociado de todos os 

meios de trabalho e objetos de trabalho, de toda sua objetividade; o trabalho vivo, 

existente como abstração destes aspectos de sua realidade efetiva (igualmente não-

valor); este despojamento total, desnudar-se de toda objetividade, esta existência 

puramente subjetiva do trabalho. O trabalho como miséria absoluta: a miséria não 

como carência, mas sim como exclusão plena da riqueza objetiva. [...] 2) Trabalho 

não-objetivado, não-valor, concebido positivamente, ou negatividade que se 

relaciona consigo mesma; é a existência não-objetivada, quer dizer inobjetiva, ou 

seja, subjetiva, do próprio trabalho. O trabalho não como objeto, mas sim como 

atividade; não como autovalor, mas sim como a fonte viva do valor. [...] Não é em 

absoluto uma contradição afirmar, pois, que o trabalho por um lado é miséria 

absoluta como objeto e por outro é a possibilidade universal da riqueza como sujeito 

e como atividade ou ainda que ambos os lados desta tese absolutamente 

contraditória se condicionam reciprocamente e derivam da natureza do trabalho, já 

que este, como antítese, como existência contraditória do capital, está pressuposto 

pelo capital e, por outra parte, pressupõe o capital [MARX, 1987a, pp. 235-236].  

São duas faces da mesma moeda, dois pólos da mesma realidade social 

contraditória, o fato de que o trabalhador seja esvaziado, totalmente desprovido de 

valor, reduzido unicamente a uma abstraía força de trabalho e o fato de que o 

trabalho seja atonte geradora de toda a riqueza produzida na forma de capital. Para 

que a objetivação material torne-se cada vez mais universal e rica é preciso, na 

sociedade capitalista, que o trabalhador só possa realizar uma atividade objetivadora 

vendendo sua força de trabalho como mercadoria.  

Por fim, o terceiro aspecto do processo de esvaziamento dos indivíduos e das 

relações sociais é relativo à secundarização do conteúdo concreto, específico, 

particular, das habilidades do trabalhador, que se torna subordinada à capacidade de 

trabalho em geral, à capacidade de trabalho abstratamente concebida. É preciso que 

o trabalhador torne-se indiferente ao conteúdo concreto de sua atividade, é preciso 

que a sua força de trabalho seja vendida como força de trabalho em geral.  

Marx (1987a. pp. 24-26) mostra que embora há muito existisse para o 



pensamento humano a idéia de trabalho em geral, foi necessária uma evolução do 

pensamento econômico para que esse pensamento considerasse a produção da 

riqueza como resultado do trabalho em geral e não como resultado de algum tipo 

específico de trabalho, como o trabalho comercial ou agrícola ou industrial etc. Essa 

evolução do pensamento econômico é caracterizada por Marx como passando do 

monetarismo para o mercantilismo e deste para a fisiocracia, até chegar-se, 

finalmente, à idéia do trabalho em geral em Adam Smith. O monetarismo situava a 

riqueza não no trabalho humano, mas no objeto em si mesmo, no caso, no dinheiro 

como moedas feitas com metais preciosos. O mercantilismo realizou o primeiro 

avanço ao considerar a produção da riqueza como resultante do trabalho humano, no 

caso, o trabalho mercantil. Mas como via no comércio um meio para a obtenção de 

dinheiro, a riqueza ainda era considerada como uma propriedade do objeto a ser 

obtido por meio da atividade mercantil. A fisiocracia avançou de forma significativa 

porque defendeu que a riqueza é produzida pelo trabalho agrícola, sendo constituída 

pelo produto em geral desse trabalho. Assim, a riqueza já não era mais vista na 

forma particular de um tipo de produto, como no caso do monetarismo e do 

mercantilismo que localizam a riqueza no dinheiro. Mas a fisiocracia ainda limitava 

a riqueza aos produtos de um tipo específico de trabalho. O passo decisivo foi dado 

por Adam Smith:  

Um imenso progresso se deu quando Adam Smith rechaçou todo caráter 

determinado da atividade criadora de riqueza considerando-a simplesmente como 

trabalho; nem trabalho manufatureiro, nem trabalho comercial, nem trabalho 

agrícola, mas sim tanto um como outro. Com a universalidade abstrata da atividade 

criadora de riqueza se dá ao mesmo tempo a universalidade do objeto determinado 

como riqueza, como produto em geral ou, mais uma vez, trabalho em geral, porém 

como trabalho passado, objetivado [MARX, 1987a, p. 25].  

Marx afirma então que poderia parecer, à primeira vista, que os economistas 

teriam simplesmente chegado à “expressão abstraía da relação mais simples e antiga 

na qual entram os homens enquanto produtores, qualquer que seja a forma de 

sociedade” (idem, p. 25). Entretanto, tal conclusão é, segundo Marx, certa em um 

sentido e errada em outro. Assim como quando Marx discutiu sobre o uso ideológico 

que os economistas faziam da noção de produção em geral, também aqui aparece a 



questão do trabalho em geral. De certa forma, a produção material humana sempre 

dependeu do trabalho. Nesse sentido, é possível afirmar-se que a riqueza nunca pode 

existir sem o trabalho e que o trabalho humano em geral é a fonte de criação da 

riqueza humana e, portanto, nesse sentido, pode-se afirmar que os economistas 

descobriram uma relação simples e antiga que sempre existiu. Marx (1987a, p. 25) 

mostra, entretanto, que tal conclusão equivoca-se ao não considerar o seguinte:  

A indiferença frente a um gênero determinado de trabalho pressupõe uma 

totalidade muito desenvolvida de gêneros reais de trabalho, nenhum dos quais 

predomina sobre os demais. Assim, as abstrações mais gerais surgem unicamente ali 

onde existe um desenvolvimento concreto mais rico, onde um elemento aparece 

como comum a muitos, como comum a todos os elementos. Então deixa de poder 

ser pensado somente sob uma forma particular. Por outra parte, esta abstração do 

trabalho em geral não é somente o resultado intelectual de uma totalidade concreta 

de trabalhos. A indiferença por um trabalho particular corresponde a uma forma de 

sociedade na qual os indivíduos podem passar facilmente de um trabalho a outro e 

na qual o gênero determinado de trabalho é para eles fortuito e, portanto, indiferente. 

O trabalho converteu-se então, não somente enquanto categoria [do pensamento 

econômico], mas também na realidade, no meio para criar a riqueza em geral e, 

como determinação, deixou de aderir ao indivíduo como uma particularidade sua.  

Na ciência econômica a categoria de trabalho em geral como uma categoria 

que expressa a essência da riqueza só pode, portanto, ser assim concebida como 

resultado intelectual da relação entre o pensamento e uma realidade socioeconômica 

na qual existe uma grande diversidade de formas de trabalho, uma rica totalidade de 

distintas formas de trabalho. Mas esse progresso no campo do pensamento 

econômico só foi possível por ter havido também na realidade objetiva um processo 

no qual o trabalhador passou cada vez mais a ser apenas portador de força de 

trabalho em geral, de força de trabalho abstrata. Marx cita então como exemplo os 

Estados Unidos da América:  

Este estado de coisas alcança seu máximo desenvolvimento na forma mais 

moderna de sociedade burguesa, nos Estados Unidos. Aí, pois, a abstração da 

categoria trabalho, “trabalho em geral”, o trabalho “sons phrase”, que é o ponto de 

partida da economia moderna, resulta pela primeira vez certa sob o ponto de vista da 



prática. Deste modo, a abstração mais simples que a economia moderna coloca no 

vértice, e que expressa uma relação antiqüíssima e válida para todas as formas de 

sociedade, se apresenta não obstante como certa sob o ponto de vista da prática neste 

grau de abstração somente na economia moderna [MARX, 1987a, pp. 25-26].  

Somente no capitalismo o trabalho pode existir em sua forma mais abstrata, 

como indiferença em relação aos tipos particulares de trabalho e aos produtos 

particulares do trabalho, tornando-se importante apenas o trabalho em geral, tanto o 

acumulado, objetivado no capital, como o trabalho vivo, a força de trabalho do 

indivíduo trabalhador, como força de trabalho abstrata, força de trabalho em geral. 

Entendemos que esse é também um processo de esvaziamento do trabalhador na 

medida em que essa indiferença. Existente na prática, do trabalhador em relação ao 

conteúdo particular da atividade de trabalho acaba por resultar na separação alienada 

entre o indivíduo e o trabalhador, ou melhor, na redução do indivíduo a um 

trabalhador em geral, a alguém que se caracteriza apenas por possuir força de 

trabalho em geral.  

Do ponto de vista educacional, o lema “aprender a aprender” visa a operar 

algo semelhante na medida em que, em vez de a educação escolar formar indivíduos 

que sabem algo, ela passa a ter como objetivo formar indivíduos predispostos a 

aprender qualquer coisa, desde que aquilo a ser aprendido mostre-se útil ao processo 

de adaptação do indivíduo à vida social, isto é, ao mercado. Assim como ao 

trabalhador é negada a propriedade dos meios de produção, só restando-lhe vender 

sua força de trabalho; assim como toda a produção é dirigida pelo valor de troca e 

não pelo valor de uso das mercadorias; assim também os conhecimentos 

transmitidos pela escola passam a ter valor apenas na medida em que sua 

aprendizagem gere a capacidade permanente de aprendizagem, isto é, o conteúdo 

aprendido é valorizado não pelo conhecimento nele contido, mas pela forma pela 

qual é aprendido, desde que tal forma gere o “aprender a aprender”. O indivíduo 

torna-se assim mais facilmente adaptável às exigências do mercado de trabalho e às 

flutuações da ideologia dominante, flutuações essas necessárias à constante 

recomposição da hegemonia das classes dominantes e o permanente esforço de 

escamoteamento das contradições do capitalismo.  

Ao contrário do que propugnam os defensores do “aprender a aprender”, ele 



não produz a autonomia intelectual e moral nem o espírito crítico; produz uma maior 

adaptabilidade às alterações do capitalismo. Não é casual que o “aprender a 

aprender” venha sempre acompanhado de um discurso que alerta para a existência 

de uma aceleração vertiginosa das mudanças na tecnologia, nas relações de trabalho, 

nos valores culturais, nas atividades cotidianas, nas relações econômicas e políticas 

internacionais. Mudança é a palavra da moda. O aluno deve ser preparado para viver 

numa sociedade em permanente e cada vez mais rápida mudança. O professor deve 

aprender a conviver com mudanças constantes em seu trabalho e a participar 

ativamente dessas mudanças. Os pesquisadores devem estar sempre dispostos a 

abandonar seus paradigmas e abraçar os paradigmas da moda. O trabalhador deve 

estar sempre disposto a mudar de um trabalho para outro, tendo o desemprego 

constantemente intercalando essa passagem. O consumidor deve estar sempre apto a 

comprar um modelo mais novo de um determinado produto, a experimentar outra 

marca, a sentir necessidade de um novo tipo de produto. O “aprender a aprender” 

significa educar indivíduos adequados à dinâmica do capitalismo. Não se trata de 

superar o capitalismo, não se confunda mudança com revolução, com 

transformações radicais nas relações de produção. As mudanças fazem parte do 

processo dinâmico de reprodução da sociedade capitalista. Nesse sentido, o discurso 

da mudança, perfeitamente afinado com o “aprender a aprender”, nada tem de crítico 

e sim, pelo contrário, encontra-se a serviço da adaptação dos indivíduos às 

exigências econômicas, políticas e culturais do capitalismo contemporâneo.  

 

 

 



CAPÍTULO QUATRO  
 

EM DEFESA DE UMA LEITURA MARXISTA DA OBRA DE VIGOTSKI  

 

Estamos hoje estudando e ampliando a perspectiva sócio-histórica. Passa-se o 

resultado de nossos estudos para os alunos e para os professores com os quais 

trabalhamos e eles ampliam também. Acho mais fácil divulgar e trabalhar este 

enfoque do que o construtivista. Não só pelo que ele significa, mas também quanto à 

parte metodológica, ela é menos complicada porque não envolve dogmatismos e, 

portanto, dá mais chances aos professores de trabalhar com a diversidade. Vigotski é 

mais fácil, mais prático, mais gostoso. Basta falar, interagir, se interessar pelo outro 

e suas necessidades, seus desejos e perspectivas, o que vai nos trazer subsídios para 

descobrir como ele constrói seu conhecimento. É mais simples, mais efetivo e mais 

justo.  

Consideramos chocante e ao mesmo tempo ilustrativa a fala acima 

apresentada. Ela revela com todas as letras em que vem se transformando o 

pensamento de Vigotski para boa parcela dos educadores. Extraímos essa fala do 

livro O Pensamento de Vygotsky e Bakhtin no Brasil, de autoria de Maria Teresa 

Assunção Freitas (1994a). Trata-se de livro escrito com base na tese de doutorado 

em educação defendida pela autora que, “desejando aprofundar o conhecimento da 

psicologia de enfoque sócio-histórico, na perspectiva de Vygotsky e Bakhtin” 

(FREITAS, 1994a, p. 17), realizou, além do estudo de caráter teórico-bibliográfico, 

também entrevistas, no ano de 1991, com 24 professores (NOTA DE RODAPÉ: 1. 

Foram entrevistados: Adelino Massarolo (UFV-MG), Angela Giusta (UFMG), Ana 

L. B. Smolka (Unicamp), Angel P. Sirgado (Unicamp), Carolina Lampreia (PUC-

RJ), Claudia Davis (PUC-SP), Euclides Redin (UFV-MG), Isa Locatelli (UERJ), 

João Wanderley Geraldi (Unicamp), Magda B. Soares (UFMG), Maria Celia R. de 

Góes (Unicamp), Maria Laura P. B. Franco (PUC-SP), Maria Luiza M. B. Oswald 

(UEM), Maria Thereza F. Rocco (USP), Maurilio N. da Silva (UFV-MG), Marta 

Kohl de Oliveira (USP). Mary Júlia M. Dietzsch (USP), Regina de Assis (PUC-RJ), 

Sarita Mo/sés (UNICAMP), Solange J. e Souza (PUC-RJ), Sônia Kramer (PUC-RJ), 

Vera M. R. de Vasconcelos (UFF-RJ) e Zilma de Oliveira (USP).) de Universidades 



dos estados de São Paulo, Minas Gerais e Rio de Janeiro, professores esses “cuja 

prática pedagógica e cuja produção científica estivessem orientadas para o trabalho 

em torno dos autores sócio-históricos” (FREITAS, 1994a, p. 21). Portanto, a fala 

anteriormente apresentada é a de alguém considerado um pesquisador e divulgador 

da perspectiva sócio-histórica e do pensamento de Vigotski. Causa-nos também 

bastante estranheza que a pesquisadora e autora do mencionado livro não faça 

qualquer comentário sobre essa fala. E essa omissão não pode sequer ser 

considerada decorrente dos princípios metodológicos adotados por ela, na 

apresentação das falas dos entrevistados, pois, como ela mesma explicita, sua 

pretensão foi a de estabelecer um diálogo com tais falas. O título do primeiro 

capítulo do livro é, justamente, “Um Processo Dialógico de Trabalho” (FREITAS, 

1994a, p. 17). Em outros momentos do livro a autora não deixa de apresentar suas 

posições discordantes em relação a certas falas de professores entrevistados. Chega 

mesmo a apontar o que lhe parecem ser as limitações das interpretações de alguns 

entrevistados (idem, pp. 132-143). Por que então a autora calou-se perante a fala que 

apresentamos como abertura deste capítulo? Ela não teria visto nenhum problema 

naquelas palavras? Será que os membros da banca de sua tese de doutorado também 

não problematizaram essa fala? Não temos como responder a essas indagações. Mas 

não podemos deixar de registrar nosso espanto com esse fato e nossa preocupação de 

que tal fato seja apenas um indicador de um processo muito mais amplo, de 

descaracterização do pensamento de Vigotski, que deixaria de ser visto como uma 

teoria fundamentada de forma radical e aprofundada nos clássicos do marxismo, 

para se tornar algo “mais gostoso”, “mais fácil”, “mais prático”. Nessa ótica, as 

implicações “metodológicas” da teoria de Vigotski para a ação pedagógica também 

seriam muito simples: “basta fazer interagir, se interessar pelo outro e suas 

necessidades, seus desejos e perspectivas, o que vai nos trazer subsídios para 

descobrir como ele constrói seu conhecimento”. Poderíamos chamar a isso, de forma 

irônica, de “sociointeracionismo-construtivista-pragmático-dialógico”. Seria 

engraçado se não fosse tão trágico. E isso é considerado por alguns como 

compromisso com a prática do professor do ensino fundamental e médio, como 

preocupação com o enfrentamento prático dos problemas existentes no dia-a-dia das 

salas de aula. Há também aqueles que adotam uma perversa “lógica do avanço” e 



que talvez argumentem mais ou menos da seguinte forma: “mesmo que essas idéias 

não correspondam exatamente à teoria de Vigotski, ainda assim, se elas levarem os 

professores e as professoras a interagir um pouco mais com seus alunos, já será um 

avanço”. Ocorre que a realidade educacional tem mostrado de forma bastante 

evidente, para quem queira ver, que a descaracterização das teorias e do pensamento 

dos mais diversos autores não tem produzido nenhum tipo de avanço mas sim, ao 

contrário, tem servido de forma bastante eficaz à legitimação de políticas 

educacionais comprometidas com os interesses da classe dominante.  

A fala apresentada como abertura deste capítulo é, portanto, por nós 

interpretada como parte de um contexto de descaracterização do pensamento de 

Vigotski, de forma a torná-lo mais facilmente assimilável ao universo ideológico do 

capitalismo contemporâneo. Não estamos com isso afirmando que essa seja 

necessariamente a intenção da maioria dos autores que têm estudado e divulgado a 

obra de Vigotski no ocidente e no Brasil. Estamos sim afirmando que isso é um 

resultado objetivo dos procedimentos que têm sido adotados na maior parte do 

trabalhos voltados a essa divulgação. Alguns desses procedimentos já foram por nós 

apontados (DUARTE, 1996, pp. 75-106), mas é necessário aqui retomar e 

aprofundar essa discussão. Nesse sentido analisaremos, na seqüência, três 

procedimentos de diluição, secundarização ou neutralização do caráter marxista da 

teoria de Vigotski, presentes na bibliografia contemporânea sobre o pensamento 

desse autor.  

 

1. ÀS TENTATIVAS DE AFASTAR A TEORIA DE VIGOTSKI DA TEORIA DE 

LEONTIEV  

Um primeiro procedimento que visa a neutralizar o caráter marxista da teoria 

vigotskiana e com isso facilitar a assimilação do pensamento de Vigotski ao 

universo ideológico próprio ao capitalismo contemporâneo é o de separar a obra 

desse autor dos trabalhos produzidos pêlos demais autores da escola da psicologia 

soviética conhecida como Psicologia Histórico-Cultural ou Psicologia Sócio-

histórica. Alguns difusores do pensamento de Vigotski apresentam esse autor como 

o iniciador dessa corrente da psicologia soviética e chegam até a mencionar os 

nomes de Luria e Leontiev, mas, logo em seguida, esses dois autores são deixados 



de lado e passa-se a falar somente de Vigotski. É o caso, por exemplo, dos trabalhos 

de Freitas (1994b), Rego (1995a) e Baquero (1998). Outros intérpretes defendem a 

separação de forma mais incisiva, como o trabalho de Van Der Veer & Valsiner 

(1996), todo ele direcionado para a defesa da tese de que “Vygotsky era um membro 

da comunidade psicológica internacional da época (embora só tenha saído da URSS 

uma vez), e não um psicólogo soviético” (idem, p. 427). Com essa afirmação os 

autores não estão apenas defendendo que Vigotski acompanhava o debate científico 

internacional, mas estão principalmente defendendo uma atitude de preconceito 

generalizado em relação à psicologia soviética. Ainda que os autores, ao longo de 

todo o livro, defendam a necessidade de estudar o pensamento de um teórico da 

psicologia (no caso Vigotski) no contexto da história da psicologia, eles operam uma 

efetiva descontextualização do pensamento de Vigotski, procurando o tempo todo 

associar o pensamento socialista ao regime stalinista e apresentando Vigotski como 

alguém que estava na URSS mas, apesar disso, conseguia colocar-se à altura da 

psicologia internacional. Esses dois autores, por exemplo, são explícitos em separar 

Vigotski de Luria e Leontiev:  

A idéia dos três mosqueteiros heróicos e inseparáveis lutando contra a 

psicologia tradicional é, portanto, uma reconstrução romântica promovida por 

Leontiev e Luria. Como veremos, o mito da troika serviu à função de obscurecer as 

diferenças e os conflitos pessoais bastante reais que viriam a se desenvolver entre 

Vygotsky e Leontiev (e, em certo grau, com Luria) em um estágio posterior [idem, 

p. 204].  

Mais adiante, na mesma obra, os citados autores defendem que Leontiev 

afastou-se da linha teórica de Vigotski e procurou adequar-se à ideologia oficial do 

período stalinista:  

A visão de Vygotsky sobre um grande grupo de pesquisa trabalhando para 

uma causa comum nunca se concretizou. Às vezes, parecia que poderia ser possível 

estabelecer esse grupo, mas Vygotsky sempre era forçado a se mudar para um novo 

Instituto e trabalhar com novos colegas. Por exemplo, depois de se formarem, seus 

alunos (p. ex., Levina, Morozova) eram enviados para trabalhar em diferentes 

cidades espalhadas pela União Soviética e assim, para que qualquer programa 

coesivo pudesse ser desenvolvido, eles tinham que viajar a Moscou, onde Vygotsky 



organizava regularmente suas chamadas conferências internas. O fechamento da 

Academia de Educação Comunista e a resultante transferência de alguns dos 

colaboradores de Vygotsky (Bozhovich. Leontiev, Luria, Zaparhozhec) para 

Kharkov, também comprometeram o programa de pesquisa. Além disso, em 

Kharkov, Leontiev desenvolveu sua própria concepção de desenvolvimento 

cognitivo em resposta às criticas ideológicas. Leontiev distanciou-se das idéias de 

Vygotsky em um obituário escrito em 1934 (pp. 189-9), em que enfatizou que os 

processos de mediação baseiam-se em atividades materiais e sociais e renomeou a 

teoria histórico-cultural de “teoria histórico-social”. Referiu-se também ao debate 

público sobre os méritos da reactologia para uma avaliação das teorias de Vygotsky 

[...]. Fica claro que, ao substituir a ênfase de Vygotsky nos signos como meios de 

mediação entre objetos da experiência e funções mentais pela idéia de que a ação 

física (trabalho) deve fazer a mediação entre o sujeito e o mundo exterior, Leontiev 

se manteve fiel à ideologia oficial. De acordo com os guardiães ideológicos o 

trabalho (atividade física) devia ter precedência sobre a fala [idem, pp. 315-316].  

A estratégia desses autores é bastante clara e agressiva: trata-se de apontar 

Leontiev como mero repetidor do discurso oficial, como alguém que cedeu à pressão 

dos “guardiães ideológicos”, renegando a teoria de Vigotski, seu antigo 

companheiro. Com essa estratégia os autores desfecham um ataque à pessoa de 

Leontiev, procurando assim criar uma atitude de repulsa por seu trabalho. Não temos 

condições de ter acesso a dados absolutamente confiáveis quanto ao que teria 

ocorrido entre esses pesquisadores soviéticos e, de qualquer modo, questões dessa 

natureza são sempre objeto de distintas versões, todas de difícil comprovação. O que 

questionamos aqui são os motivos de Van der Veer e Valsiner, isto é, por que a 

necessidade desse ataque frontal à imagem de Leontiev? Por que essa questão é, 

para esses autores, tão importante? Nossa hipótese, dado o espírito de todo o livro 

desses autores, é a de que se trata claramente de uma estratégia para eliminar, 

definitivamente, a associação do nome de Vigotski ao de Luria e principalmente ao 

de Leontiev. Trata-se de apresentar o trabalho de Vigotski como a odisséia de um 

pesquisador abandonado até mesmo pêlos colaboradores próximos, mas que, apesar 

de viver no próprio centro do mundo socialista, manteve os laços com a comunidade 

científica internacional e acabou por dela receber o justo reconhecimento. A fúria do 



ataque desses autores a Leontiev é tão grande que eles abandonam qualquer cuidado 

intelectual e apresentam um reducionismo grotesco das diferenças entre os trabalhos 

de Leontiev e Vigotski. Enquanto este teria dado ênfase aos signos “como meios de 

mediação entre objetos da experiência e funções mentais”. Leontiev teria substituído 

essa ênfase pela “idéia de que a ação física (trabalho) deve fazer a mediação entre o 

sujeito e o mundo exterior”. Para esses autores, dessa forma, “Leontiev se manteve 

fiel à ideologia oficial”, pois, “de acordo com os guardiães ideológicos, o trabalho 

(atividade física) devia ter precedência sobre a fala”. Ao apresentarem essa versão, 

os autores zombam dos leitores, julgando todos incapazes de um mínimo senso 

crítico. Somente “guardiães ideológicos” do capitalismo podem reduzir a categoria 

trabalho à idéia de atividade física, ou podem acreditar que ao trabalhar com a 

categoria de atividade, Leontiev pudesse desconsiderar a importância da linguagem 

e dos signos como elementos da atividade social, ou ainda somente os “guardiães 

ideológicos” do capitalismo podem perder de vista as diferenças entre o trabalho de 

um teórico marxista e a ideologia oficial do período stalinista da URSS. O 

reducionismo operado por Van der Veer e Valsiner não se refere apenas à teoria de 

Leontiev, mas também à de Vigotski. Só que, enquanto o objetivo de reduzir a teoria 

de Leontiev a uma teoria da primazia da atividade material é o de associá-la a uma 

ridícula caricatura do marxismo, o objetivo de reduzir a teoria de Vigotski a uma 

ênfase nos signos é o de aproximá-lo das concepções pós-estruturalistas, que tudo 

reduzem ao embate de discursos.  

Um dos muitos equívocos existentes nessa interpretação reducionista das 

teorias de Vigotski e Leontiev reside no fato de que, para nenhum desses dois 

pensadores, a linguagem e o trabalho podem ser vistos de forma dicotômica, pelo 

simples fato de que, na filosofia de Marx, na qual apoiavam-se tanto Vigotski como 

Leontiev, a atividade humana é social e, portanto, sempre mediatizada pelas relações 

sociais e pela linguagem. Por sua vez, a linguagem só pode existir na concepção de 

Marx, como um elemento integrante da prática social, produzido e reproduzido no 

interior dessa prática. Não estamos afirmando que não existam especificidades nos 

trabalhos de Vigotski e Leontiev, nem mesmo que não existam pontos de 

divergência entre ambos. Mas o que frisamos é que ambos desenvolveram seus 

trabalhos no interior de uma mesma corrente da psicologia, apoiada em fundamentos 



filosóficos marxistas. No que se refere à questão da atividade, mostraremos, no 

quinto capítulo deste nosso trabalho, que um dos aspectos da abordagem do jovem 

Piaget criticados por Vigotski foi justamente a redução do processo de socialização a 

uma comunicação intersubjetiva mediatizada puramente pela linguagem, fora da 

atividade social dos indivíduos. Quanto a Leontiev, cabe mencionar aqui, ainda que 

rapidamente, alguns aspectos da obra desse autor que invalidam totalmente a versão 

de Van der Veer e Valsiner. Iniciemos pelo fato de que Leontiev adotou de Vigotski 

o método de análise por unidades (sobre esse método, ver VIGOTSKI, 1993a. pp. 

19-20). Rara Vigotski, a unidade de análise da linguagem, com sua dupla função, 

comunicativa e meio do pensamento, deveria ser o significado da palavra 

(VYGOTSKI, 1993a, p. 21). Leontiev (1978) amplia essa concepção de Vigotski, 

estabelecendo uma relação entre a estrutura da atividade humana e a estrutura da 

consciência humana. Assim, a unidade inicial de análise passa a ser a da relação 

entre o motivo da ação e seu conteúdo (ou seu objeto). Essa relação entre o motivo e 

o conteúdo da ação reflete-se na estrutura da consciência como relação entre o 

significado e o sentido. Obviamente, a relação entre o significado e o sentido não 

pode estabelecer-se sem a mediação da linguagem. Fica aí bastante evidente o 

quanto a versão de Van der Veer e Valsiner nada tem a ver com a teoria de Leontiev. 

Outro ponto importante da teoria de Leontiev é o de que o processo de apropriação é 

essencialmente um processo mediatizado pela comunicação: Consideramos até 

agora o processo de apropriação como o resultado de uma atividade efetiva do 

indivíduo em relação aos objetos e fenômenos do mundo circundante criados pelo 

desenvolvimento da cultura humana. Sublinhamos que esta atividade deve ser 

adequada, quer isto dizer que deve reproduzir os traços da atividade cristalizada 

(acumulada) no objeto ou no fenômeno ou mais exatamente nos sistemas que 

formam. Mas pode-se supor que esta atividade adequada apareça no homem, na 

criança, sob a influência dos próprios objetos e fenômenos? A falsidade de uma tal 

suposição é evidente. A criança não está de modo nenhum sozinha em face do 

mundo que a rodeia. As suas relações com o mundo têm sempre por intermediário a 

relação do homem com os outros seres humanos; a sua atividade está sempre 

inserida na comunicação [idem, pp. 271-272].  

E ainda, para que não restem dúvidas quanto ao fato de que Leontiev não 



dicotomizava linguagem e atividade, citaremos mais uma passagem do mesmo livro:  

Desde as primeiras etapas do desenvolvimento do indivíduo que a realidade 

concreta se lhe manifesta através da relação que ele tem com o meio; razão por que 

ele a percebe não apenas sob o ângulo das suas propriedades materiais e do seu 

sentido biológico, mas igualmente como um mundo de objetos que se descobrem 

progressivamente a ele na sua significação social, por intermédio da atividade 

humana. Isso constitui a base inicial sobre a qual se dá a aquisição da linguagem, a 

apropriação da comunicação verbal. Sem querer tratar aqui do que a palavra traz ao 

desenvolvimento psíquico (estão consagradas a isto milhares de páginas), gostaria 

simplesmente de sublinhar uma vez mais que, se bem que desempenhe um papel 

enorme e verdadeiramente decisivo, a linguagem nem por isso é o demiurgo do 

humano no homem. A linguagem é aquilo através do qual se generaliza e se 

transmite a experiência da prática sócio-histórica da humanidade; por conseqüência, 

é igualmente um meio de comunicação, a condição da apropriação pêlos indivíduos 

desta experiência e a forma da sua existência na consciência [idem, pp. 171-172].  

Talvez Van der Veer e Valsiner, de tão preocupados que estavam em cumprir 

o papel de “guardiães ideológicos”, não tiveram tempo de ler com mais atenção os 

trabalhos de Leontiev.  

Ainda com relação à existência ou não de uma “Escola de Vigotski”, à qual 

estariam associados os nomes de Luria, Leontiev e outros, fazemos aqui uma última 

menção. Trata-se do livro La Psicologia Evolutiva e Pedagógica en la URSS — 

Antologia, organizado por Vasili Davidov e Marta Shuare e publicado pela Editora 

Progresso, de Moscou, em 1987. Os organizadores assim se expressam no prefacio:  

O presente livro inclui artigos de cientistas soviéticos, representantes da 

escola psicológica de Vigotski. A leitura desta Antologia enriquecerá a compreensão 

que os especialistas de fala espanhola tenham de como, no curso de quase sessenta 

anos, surgiram e se desenvolveram as idéias desta escola, que constitui uma das 

principais na psicologia soviética [DAVÍDOV & SHUARE, 1987, p. 5].  

Nesse livro estão incluídos artigos de Vigotski, Luria, Leontiev, Zaporózhets, 

Elkonin, Galperin, Davidov. Vénguer, Poddiákov. Obújova, Liáudis, Bogdánova. 

Bozhóvich, Lísina e Márkova. Ao final do livro são apresentados dados resumidos 

de cada autor e de sua produção científica, o que revela uma grande e diversificada 



produção. A amostra dessa produção apresentada nessa coletânea leva-nos a 

acreditar que a comunidade científica internacional cresceria mais traduzindo e 

analisando as obras produzidas por essa escola psicológica do que publicando às 

dezenas livros de intérpretes como Van der Ver e Valsiner.  

 

2. A SUBSTITUIÇÃO DO QUE ESCREVEU VIGOTSKI PELO QUE 

ESCREVERAM SEUS INTÉRPRETES E AS TRADUÇÕES 

RESUMIDAS/CENSURADAS DE TEXTOS VIGOTSKIANOS  

Um segundo procedimento que facilita a assimilação de Vigotski ao universo 

ideológico do capitalismo contemporâneo é a substituição do que escreveu o próprio 

Vigotski pelas versões difundidas pêlos seus intérpretes. Diga-se, de passagem, que 

o número desses intérpretes multiplica-se velozmente. Por exemplo, o número de 

livros que trazem o nome Vigotski em seu título, no Brasil, já é bastante 

considerável, contando com trabalhos de autores nacionais e traduções de autores 

estrangeiros. Correndo o risco de estarmos deixando alguns títulos de fora, 

mencionamos aqui os seguintes trabalhos: Baquero (1998), Castorina et ali (1996), 

Daniels. org. (1994), Duarte (1996), Freitas (1994a, 1994b). Gamier et ali (1996). La 

Taille. Oliveira & Dantas (1992). Moll. org. (1996), Oliveira (1993), Palangana 

(1994), Ratner (1995). Rego (l 995a), Smolka & Góes, orgs. (1993). Souza (1994), 

Van Der Veer & Valsiner (1996). Também mencionamos dois números dos 

Cadernos CEDES especialmente dedicados à psicologia sociohistórica: Pino & 

Góes, orgs. (1991) e Oliveira, org. (1995), além de muitos outros livros e também 

muitos artigos onde a teoria de Vigotski é de alguma forma abordada. Entretanto, o 

número crescente de publicações sobre a teoria de Vigotski não tem, em nossa 

avaliação, significado um aprofundamento e um detalhamento nos estudos dos 

escritos desse autor. Atualmente muito se escreve sobre Vigotski, mas muito pouca 

atenção se dá ao que o próprio Vigotski escreveu. Felizmente, nos anos de 1996 e 

1998 foram editadas no Brasil duas coletâneas de textos integrais de Vigotski, sendo 

uma intitulada, no Brasil, como Teoria e Método em Psicologia (VIGOTSKI, 1996a) 

e outra intitulada O Desenvolvimento Psicológico na Infância (VIGOTSKI, 1998). 

Essas duas coletâneas reúnem parte dos textos publicados nos dois primeiros 

volumes das Obras Escolhidas de Vigotski, das quais tivemos acesso, até o presente 



momento, à edição espanholados cinco primeiros volumes (VIGOTSKI. 1991, 

1993a, 1995, 1996b e 1997). Dissemos que as duas mencionadas coletâneas de 

textos de Vigotski, publicadas no Brasil em 1996 e 1998, contêm parte dos dois 

primeiros volumes das Obras Escolhidas, porque uma parte do segundo volume é o 

texto integral do livro Pensamento e Linguagem. Embora a grande maioria dos 

livros publicados no Brasil sobre o pensamento de Vigotski seja absolutamente 

omissa quanto a isso, o fato é que a tradução para o português do livro Pensamento e 

Linguagem (VYGOTSKY, 1993b), cuja primeira edição brasileira foi lançada em 

1987, não é tradução do texto integral, mas sim de uma versão resumida publicada 

em inglês, nos EUA, no ano de 1962. Essa versão resumida cortou mais de 60% do 

texto original pois o texto, na versão integral, publicado nas Obras Escolhidas em 

espanhol (VYGOTSKI, 1993 a, pp. 11-347), tem 337 páginas, enquanto na edição 

em português tem 132 páginas. A despeito do silêncio dos intérpretes de Vigotski 

sobre essa questão, os tradutores do livro Pensamento e Linguagem para o inglês 

não esconderam o que fizeram:  

A primeira edição de Pensamento e Linguagem apareceu alguns meses após a 

morte do autor. Ao preparar o livro para publicação, Vygotsky tentou juntar ensaios 

avulsos num todo coerente. Muitos deles haviam sido escritos anteriormente, e 

alguns haviam sido publicados; outros foram ditados durante a fase final de sua 

doença. O livro não é muito bem organizado — o que torna um tanto difícil a 

apreensão imediata de sua unidade interna essencial. Algumas discussões são 

repetidas quase que palavra por palavra em capítulos diferentes, quando não no 

mesmo capítulo; numerosas digressões polêmicas fazem com que o 

desenvolvimento das idéias seja um tanto obscuro. O editor da primeira edição russa 

apontou alguns desses problemas em seu prefácio, mas decidiu deixar o texto de 

Vygotsky intacto. Vinte e dois anos mais tarde (1956), quando Pensamento e 

Linguagem foi reeditado em um volume de Obras Escolhidas de Vygotsky, poucas 

alterações foram feitas. No final da década de 30, uma das tradutoras desta edição, 

Eugenia Hanfmann, em colaboração com J. Kasanin, voltou a alguns dos estudos de 

Vygotsky sobre a formação dos conceitos; ela se lembra muito bem das idas e 

vindas necessárias para desvendar o texto. Quando, em 1957, A. R. Luria, amigo e 

colaborador de Vygotsky, convidou-a para participar da tradução de Pensamento e 



Linguagem, ela expressou a sua convicção de que uma tradução literal não faria 

justiça ao pensamento de Vygotsky. Chegaram ao consenso de que a repetição 

excessiva e certas polemicas deveriam ser eliminadas, em favor de uma exposição 

mais clara. Ao traduzir o livro, simplificamos e tornamos mais claro o estilo de 

Vygotsky, ao mesmo tempo que nos esforçamos para reproduzir com exatidão o seu 

sentido. A organização interna dos capítulos foi preservada, exceto no capítulo 2, 

onde omissões externas resultaram em uma reestruturação do texto e em um número 

extremamente reduzido de subdivisões [in Vigotski, 1993b, pp. XII-XIV, grifo 

nosso] 

Nosso primeiro questionamento quanto aos argumentos, extremamente 

precários, apresentados pêlos tradutores é o seguinte: se as “discussões polêmicas” 

foram consideradas de “pouco interesse para o leitor contemporâneo”, então a cada 

tradução e a cada nova edição o texto de Vigotski deveria ser “atualizado”? Os 

textos de todos os autores clássicos, de séculos passados, deveriam ser atualizados 

constantemente? O leitor não tem o direito de decidir por si mesmo o que lhe 

interessa ou não no texto de um determinado autor? Esse leitor norte-americano, do 

início da década de 1960, teria os mesmos interesses do leitor americano das 

décadas seguintes? No caso da edição brasileira, não seria então necessária, nessa 

lógica, uma adequação do texto aos interesses dos leitores brasileiros 

contemporâneos? Como se pode ver, os argumentos dos tradutores não resistem à 

menor crítica e revelam que, na verdade, o objetivo era o de descaracterizar a 

conotação fortemente crítica do texto de Vigotski em relação não só ao pensamento 

de Piaget como também ao idealismo presente em boa parte das teorias psicológicas, 

tornando, assim, o pensamento de Vigotski mais soft, menos marxista e mais 

facilmente adaptável ao pragmatismo norte-americano.  

Nossa segunda observação é a de que as maiores alterações foram realizadas 

justamente no segundo capítulo, onde Vigotski faz a crítica a Piaget. As análises 

críticas apresentadas por Vigotski nesse capítulo seriam secundárias em relação à 

essência da sua argumentação? No quinto capítulo deste nosso trabalho 

procuraremos mostrar que os cortes realizados pêlos tradutores em comparação com 

o texto integral incidem , sobre aspectos essenciais à correta compreensão da crítica 

feita por Vigotski ao pensamento de Piaget. Ao contrário do que argumentam os 



tradutores, o texto resumido não só não ajudou a tornar mais claro o pensamento de 

Vigotski, como o distorceu, retirando-lhe a profundidade teórica e a abrangência 

filosófico-metodológica. Um detalhe interessante é o de que Eugenia Hanfmann, 

justamente a que tanto se empenhou para que não fosse editado o texto original na 

sua íntegra, convidou Piaget para escrever um postado, a título de resposta às críticas 

feitas por Vigotski, no início da década de 1930, à teoria piagetiana. Parece que as 

mencionadas críticas incomodaram bastante a Eugenia Hanfmann. É realmente 

bastante estranho que ela tenha aplicado seu bisturi editorial com mais intensidade 

justamente ao segundo capítulo e, ainda assim, tenha solicitado a Piaget um postado 

a título de réplica, quando Vigotski, já não sendo vivo, não teria o direito à tréplica. 

É também estranho que os estudiosos de Vigotski no Brasil e no exterior mantenham 

um enorme silêncio a respeito desse assunto. Os tradutores (ou seria melhor dizer, os 

“censores”?) de Pensamento e Linguagem, para o inglês, também acrescentaram 

uma nota de rodapé no início do segundo capítulo, com a seguinte observação: “A 

crítica de Vigotski, baseada nas primeiras obras de Piaget, pouco se aplica às 

formulações posteriores de Piaget no que diz respeito às suas teorias”. Trata-se de 

uma nota de rodapé bastante discutível. Em primeiro lugar porque trata-se de uma 

questão cuja complexidade não permite que ela seja resolvida assim, de uma tacada 

só, numa curta nota de rodapé. No mínimo isso deveria ter sido objeto de um ensaio 

assinado por algum pesquisador, que poderia ser a própria de que Piaget tenha 

comprovado, nesse texto, que a crítica de Vigotski não se aplica ao restante de sua 

obra. Até porque o próprio Piaget utilizou a estratégia de responder à crítica 

vigotskiana apenas em alguns pontos, silenciando sobre o fato de que Vigotski 

procurou mostrar que o edifício teórico piagetiano como um todo estava construído 

sobre bases idealistas e dicotômicas. Em outras palavras, Piaget omite-se de 

comentar o fato de que a crítica de Vigotski possui um caráter fortemente filosófico, 

o que, por certo, muito incomodou ao pensador suíço, levando-se em conta que este 

era contrário ao que considerava como ingerências da filosofia nos trabalhos da 

ciência. Em seu livro Sabedoria e Ilusões da Filosofia, Jean Piaget (1983b) narra 

como, no início de sua trajetória intelectual, “desconverteu-se” da filosofia e como 

decidiu-se por estudar os processos de conhecimento de forma científica, criando a 

epistemologia genética. Curiosamente muitos estudiosos de Piaget omitem, nos dias 



de hoje, o fato de que, para esse pensador suíço, a epistemologia não era uma área da 

filosofia, mas sim um campo específico da ciência. Retornando a questão do 

posfácio de Piaget ao livro de Vigotski, reafirmamos que de maneira alguma esse 

postado pode ser considerado uma réplica que dê conta das questões centrais da 

crítica elaborada por Vigotski. Como se vê, a nota de rodapé feita pêlos tradutores 

não pode deixar de causar estranheza aos leitores atentos, instigando o 

questionamento sobre os reais motivos de tantas ressalvas e reservas para com o que 

escreveu Vigotski nesse capítulo. Por fim, para reforçar ainda mais nosso 

questionamento, mencionamos o fato de que esse capítulo já havia sido publicado 

anteriormente pelo próprio Vigotski, num prólogo à edição em russo do livro de 

Piaget, A Linguagem e o Pensamento da Criança, (Cf. VYGOTSKI, 1993a. pp. 13-

14). Ora, em se tratando de um ensaio já publicado e, portanto, considerado pelo 

próprio autor como um texto que poderia ser lido e compreendido em si mesmo, 

torna-se ainda mais estranho aceitar a idéia dos tradutores de que esse texto 

necessitasse de tantas e tão profundas modificações. Mas somos obrigados a admitir 

que as alterações feitas devem ter, realmente, facilitado a aceitação do livro de 

Vigotski, posto que tornaram o texto mais facilmente interpretável à luz de 

concepções não-marxistas do ser humano, da história e das relações entre indivíduo 

e sociedade. Isso foi, aliás, explicitado no prefácio escrito por Jerome Bruner à 

citada edição norte-americana do livro Pensamento e Linguagem:  

Vigotski, de fato, introduziu uma perspectiva histórica na compreensão de 

como o pensamento se desenvolve e do que é, na verdade, o pensamento. Mas o 

interessante é que ele também propôs um mecanismo por meio do qual a pessoa se 

torna livre de sua própria história. É para Vigotski que se voltam os psicólogos 

soviético ao examinarem o modo pelo qual o homem luta, livre do domínio do 

condicionamento estímulo-resposta do tipo pavloviano clássico. Vigotski é o 

arquiteto do Segundo Sistema de Sinais proposto por Paviov numa reação contra a 

rigidez excessiva de suas teorias anteriores. E o Segundo Sistema de Sinais que 

fornece os meios pelos quais o homem cria um mediador entre ele mesmo e o 

mundo da estimulação física, de forma a reagir em termos de sua própria concepção 

simbólica da realidade. O que agrada aos teóricos marxistas nessa concepção é o 

papel claramente reconhecido da sociedade e da atividade social na configuração do 



Segundo Sistema de Sinais — as estruturas mediadoras por meio das quais os 

estímulos sinais do mundo físico são filtrados. Para mim, o impressionante é que, 

dado um mundo pluralista onde cada indivíduo chega a um acordo com o meio 

ambiente a seu próprio modo, a teoria do desenvolvimento de Vigotski é também 

uma descrição dos muitos caminhos possíveis para a individualidade e a liberdade. É 

nesse sentido, penso eu, que ele transcende, como teórico da natureza do homem, os 

dilemas ideológicos que dividem tão profundamente nosso mundo de hoje [in 

VYGOTSKY, 1993b, p. XI].  

Essa passagem de Jerome Bruner, escrita no início da década de 1960, pode 

ser considerada profética sobre o que seria feito da obra de Vigotski por boa parte da 

intelectualidade ocidental, isto é, a apresentação do pensamento de Vigotski como 

algo que estivesse além do embate entre as concepções socialistas e as concepções 

liberais de homem e de sociedade. Trata-se de uma ideológica tentativa de 

desideologização do pensamento de Vigotski. A esse respeito convém repetir aqui 

uma passagem do próprio Vigotski, por nós já apresentada nas considerações iniciais 

deste livro:  

Ser donos da verdade sobre a pessoa e da própria pessoa é impossível 

enquanto a humanidade não seja dona da verdade sobre a sociedade e da própria 

sociedade. Nossa ciência não poderia nem pode desenvolver-se na velha sociedade. 

Pelo contrário, na nova sociedade, nossa ciência se encontrará no centro da vida. O 

salto do reino da necessidade ao reino da liberdade colocará inevitavelmente a 

questão do domínio de nosso próprio ser, de subordiná-lo a nós mesmos 

(VYGOTSKY, 1991 b, p. 406).  

Para que não restem dúvidas, talvez não seja demais lembrar que Vigotski 

chamava de velha sociedade à sociedade capitalista e chamava de nova sociedade à 

sociedade socialista. Em outras palavras, Vigotski era bastante claro em sua posição: 

a psicologia não poderia desenvolver-se de forma efetiva a não ser como parte do 

processo de construção de uma sociedade socialista. Jerome Bruner tinha, é claro, o 

direito de ansiar por uma teoria sobre a natureza humana que fosse construída numa 

perspectiva supra-ideológica, que fugisse aos embates entre capitalismo e 

socialismo. Mas atribuir tal tentativa a Vigotski só pode decorrer de leituras 

superficiais de versões resumidas, reescritas e censuradas dos textos originais de 



Vigotski.  

Nessa direção parece que os tradutores, redatores e censores de Pensamento e 

Linguagem fizeram escola, pois seu exemplo foi seguido pêlos pesquisadores norte-

americanos Michael Cole. Vera John-Steiner, Silvia Scribner e Ellen Souberman, 

que organizaram a coletânea Mind in Society — The Development of Higher 

Psychological Processes, publicada nos EUA, e que veio a ter sua primeira edição no 

Brasil em 1984. Os organizadores dessa coletânea também julgaram adequado o 

procedimento de reescrever os textos originais de Vigotski:  

O trabalho de reunir obras originalmente separadas foi feito com bastante 

liberdade. O leitor não deve esperar encontrar uma tradução literal de Vigotski, mas, 

sim, uma tradução editada da qual omitimos as matérias aparentemente redundantes 

e à qual acrescentamos materiais que nos parecerem importantes no sentido de 

tornar mais claras as idéias de Vigotski. Como outros editores já notaram, o estilo de 

Vigotski é extremamente difícil. Ele teve uma produção escrita abundante e muitos 

de seus manuscritos nunca foram adequadamente editados. Além disso, durante os 

freqüentes períodos de sua doença, ele ditava seus trabalhos — uma prática que 

resultou num texto repetitivo, elíptico e denso [in VYGOTSKY, 1991a, p. X].  

Diríamos, com ironia, que, a julgar pêlos divulgadores da obra de Vigotski 

nos EUA, estaríamos diante de um autor que teria sido, ao mesmo tempo, o criador 

de uma importante e rica abordagem no campo da psicologia e um escritor que teria 

deixado muito a desejar quanto à clareza de suas idéias, requerendo, assim, a solícita 

colaboração de tradutores e intérpretes, no sentido do aprimoramento de seus textos. 

Curiosamente, esses estudiosos com tão elevada capacidade de síntese, em vez de 

editarem os textos de Vigotski tal como foram escritos ou ditados por ele e, depois, 

escreverem ensaios sobre suas interpretações desses textos, optaram por publicar 

diretamente suas interpretações, apresentadas sob a forma de colagens e 

reelaborações de passagens escritas por Vigotski ou até mesmo por seus 

colaboradores:  

Em muitos lugares deste livro inserimos materiais provindos de fontes 

adicionais, na tentativa de tomar mais claro o significado do texto. Na maioria dos 

casos, utilizamos outras partes de A História do Desenvolvimento das Funções 

Psicológicas Superiores não incluídas neste volume; outros insertos provieram de 



ensaios contidos nos volumes de 1956 ou 1960 de coletâneas de seus trabalhos. Em 

alguns casos, foram utilizados trechos de trabalhos de colaboradores de Vigotski, 

onde são explicitados exemplos concretos dos procedimentos experimentais ou 

resultados que no texto original de Vigotski são descritos de forma extremamente 

breve [in Vygotsky, 1991a, p. X]. 

Certamente não era isso que tínhamos em mente quando defendemos, mais 

acima, a tradução e a publicação dos trabalhos dos demais integrantes da Escola de 

Vigotski. Que seria dos diversos manuscritos de Marx, se cada editor resolvesse 

reescrevê-los de acordo com sua própria interpretação? Realmente, assim como no 

caso da edição resumida do livro Pensamento e Linguagem, também no caso de A 

Formação Social da Mente, não estamos perante um texto de autoria do próprio 

Vigotski mas sim de um texto que reflete muito mais o pensamento de alguns 

intérpretes. E esses dois livros, a despeito das recentes traduções para o português de 

partes das Obras Escolhidas, constituem a fonte principal para boa parte daqueles 

que se apresentam como estudiosos de Vigotski no Brasil. Esses estudiosos parecem 

não considerar problemática a atitude dos mencionados pesquisadores norte-

americanos.  

Quanto ao estilo de escrita de Vigotski, não compartilhamos dessa avaliação 

segundo a qual existiria uma quase insuperável dificuldade na compreensão dos 

textos desse autor. Não nos parece, por exemplo, que Piaget tenha um estilo de 

escrita mais fácil ou mais claro que o de Vigotski. As pessoas escrevem livros (bons 

ou ruins) procurando facilitar a compreensão da obra de Piaget, mas não temos 

notícia de que os tradutores de Piaget para o inglês ou outro idioma qualquer tenham 

decidido reescrever os textos do pensador suíço. Por mais que um intérprete escreva 

textos e livros que distorçam as idéias defendidas por Piaget, um pesquisador 

brasileiro, por exemplo, sempre terá a possibilidade de ler edições em português das 

principais obras do autor suíço e, de qualquer maneira, para quem queira ler no 

idioma original, o idioma francês é bem mais acessível aos pesquisadores ocidentais 

do que o russo que utiliza, inclusive, outro alfabeto. Não estamos afirmando que os 

textos de Vigotski sejam necessariamente fáceis, mas sim que as dificuldades que 

eles possam apresentar não são maiores do que as que possam ser encontradas em 

outros autores que têm seus trabalhos editados tal como os escreveram. Também 



acreditamos que os textos de Vigotski, por ele ser um autor marxista, podem 

apresentar uma certa dificuldade para leitores não familiarizados com o universo 

filosófico marxista, mas isso não se caracteriza como um problema de estilo de 

escrita e sim de universo cultural do autor e dos leitores.  

No “prefácio à edição brasileira” do livro Psicologia da Arte (VIGOTSKI, 

1999), Paulo Bezerra, que fez a tradução diretamente do russo, afirma o seguinte: 

Psicologia da Arte chega às mãos do público brasileiro um ano depois do 

centenário de nascimento de seu autor, já bastante conhecido entre nós, 

particularmente entre aqueles que trabalham nos campos da lingüística, da educação 

e da psicologia da educação. A Editora Martins Fontes já publicou dele Pensamento 

e Linguagem, A Formação Social da Mente (1984), Os Métodos em Psicologia 

(1995) e está com Psicologia Pedagógica e uma edição integral e traduzida do 

original russo de Pensamento e Linguagem no prelo (NOTA DE RODAPÉ: 2. A 

Editora Martins Fontes publicou parte do primeiro volume das Obras Escolhidas de 

Vigotski, com o título Teoria e Método em Psicologia e não, como afirmou Paulo 

Bezerra, Os métodos em psicologia. O ano dessa publicação foi 1996 e não 1995. 

Até o presente momento desconhecemos que a citada editora tenha publicado algum 

livro de Vigotski com o título Psicologia Pedagógica. Em 1998 ela publicou outra 

parte das Obras Escolhidas de Vigotski, com o título O Desenvolvimento 

Psicológico na Infância.) [in VIGOTSKY, 1999, p. XI].  

Embora esse prefácio tenha sido publicado em 1999, foi escrito em 1997, isto 

é, “um ano depois do centenário de nascimento” de Vigotski. É auspiciosa a notícia 

de que estaria no prelo uma tradução diretamente do russo, do texto integral de 

Pensamento e Linguagem. Esperamos que essa promessa seja concretizada. Até o 

momento em que concluímos a redação deste livro, não tivemos notícia do 

lançamento dessa edição.  

 

3. O ECLETISMO NAS INTERPRETAÇÕES PÓS-MODERNAS E 

NEOLIBERAIS DA TEORIA VIGOTSKIANA 

Passemos agora ao terceiro procedimento que, ao ser adotado na divulgação 

do pensamento de Vigotski entre os educadores brasileiros, acaba resultando num 

processo de adequação da teoria vigotskiana ao universo ideológico do capitalismo 



contemporâneo. Trata-se da divulgação da idéia de que estabelecer um confronto 

entre as teorias de Vigotski e Piaget e defender a interpretação de que exista um 

antagonismo fundamental entre essas duas teorias seria adotar uma postura 

dogmática, anti-científica e não compromissada como uma efetiva melhoria da 

prática educacional. Essa atitude, com ares de “politicamente correia”, vem sendo 

disseminada nos meios acadêmicos, com a legitimação de autores que divulgam o 

pensamento de Vigotski. Por exemplo, Marta Kohl de Oliveira é bastante taxativa 

nessa questão: 

A idéia da escolha da “melhor teoria” é particularmente questionável no caso 

do confronto entre Piaget e Vigotski. Em primeiro lugar porque ambos nos legaram 

uma produção vasta e densa, com inegáveis contribuições à área da educação; ambos 

merecem, portanto, um estudo aprofundado e de longo prazo, que leve a uma real 

compreensão de suas propostas teóricas e não à adoção de alguns princípios 

simplificados. Em segundo lugar porque há algumas afinidades essenciais entre as 

abordagens desses dois pensadores, que tornariam leviana uma oposição radical 

entre eles [OLIVEIRA, 1993, p. 103]. 

Mais adiante analisaremos o que Marta Kohl de Oliveira considera 

“afinidades essenciais” entre Piaget e Vigotski. Por enquanto queremos comentar 

outros aspectos da argumentação defendida por essa autora para condenar a 

contraposição entre as duas teorias. É realmente muito curioso que certos 

piagetianos e certos vigotskianos utilizem o argumento de que seja um equívoco 

estabelecer um confronto para decidir sobre a melhor teoria. Ora, não nos parece que 

os piagetianos, de modo geral, estejam muito dispostos a considerar, por exemplo, o 

behaviorismo como uma teoria “tão boa quanto” a piagetiana. Nunca lemos ou 

ouvimos um piagetiano defendendo a necessidade de um estudo aprofundado da 

obra de Skinner ou de algum outro pensador behaviorista. Afirmamos o mesmo em 

relação a autores vigotskianos que, como Marta Kohl de Oliveira, estão sempre a 

dizer que é preciso reconhecer que Piaget deixou uma obra “vasta e densa com 

inegáveis contribuições à área da educação”. Não é isso que está em questão. O 

argumento de Marta Kohl de Oliveira é uma tergiversação em relação à questão 

central, que é a do posicionamento teórico e prático. Fazer a crítica à teoria de Piaget 

com base na teoria de Vigotski não significa desconhecer a densa e vasta obra de 



Piaget. Como é possível fazer a crítica do que não se conhece? também não significa 

considerar que os estudos de Piaget e dos piagetianos não tragam contribuições para 

a psicologia e para a educação. Entretanto, é possível sim considerar essas 

contribuições com base em uma análise crítica radical. Utilizamos propositadamente 

o termo “radical”, pois Marta Kohl de Oliveira adjetivou como leviana uma 

oposição radical entre esses dois pensadores. O que essa autora entende por radical? 

De nossa parte entendemos que radical, como já indica a própria etimologia da 

palavra, é aquele que vai às raízes. Um significado bastante distinto daquele 

difundido de forma preconceituosa pelo senso comum em que radical é identificado 

com dogmático. Com o significado real do termo radical, afirmamos que só é 

possível compreender uma teoria quando a mesma é analisada de forma radical — 

só é possível defender uma teoria de forma radical e só é possível criticar uma teoria 

de forma radical. Caso contrário o pensamento permanece na superfície e nas 

aparências, não sendo, portanto, um pensamento que mereça o adjetivo de teórico. 

Como mostraremos no capítulo quinto deste nosso trabalho, a crítica feita por 

Vigotski a Piaget, no capítulo 2 do texto integral do livro Pensamento e Linguagem, 

é uma crítica radical que procura demolir todo o edifício teórico do jovem Piaget 

atacando sua pedra angular. Teria sido então Vigotski leviano nessa crítica? 

Mas Marta Kohl de Oliveira não está sozinha ao defender a atitude analisada. 

Outros autores têm defendido praticamente a mesma posição. Citaremos aqui mais 

dois autores. O primeiro é José Antonio Castorina, que assim refere-se às idéias de 

Piaget e Vigotski: 

É necessário dizer que, para muitos teóricos e profissionais da educação, 

tornam-se evidentes o conflito irredutível e a necessidade de optar entre as mesmas. 

Tal versão, baseada em leituras superficiais, em alguns casos dogmáticas e em 

outros simplesmente errôneas, dos textos clássicos e das pesquisas mais recentes, 

impede uma autêntica confrontação, que inclua um exame da natureza das 

perspectivas e problemas propostos pêlos nossos autores. Além disso, dessa forma, 

evita-se a realização de indagações conjuntas entre piagetianos e vigotskianos que 

possam contribuir para a nossa compreensão da prática educativa [CASTORINA, 

1996, p. 9].  

A diferença entre Oliveira e Castorina está no fato de que este, como ele 



próprio explicita, parte da perspectiva piagetiana. Mas ele também se mostra 

bastante incisivo, ao considerar como dogmáticas ou equivocadas as leituras que 

estabelecem uma oposição entre Piaget e Vigotski. Entretanto, uma olhada nas 

referências bibliográficas do texto de Castorina mostra que ele mais leu os 

intérpretes ocidentais da obra de Vigotski do que os trabalhos deste. De autoria do 

próprio Vigotski, Castorina cita apenas uma tradução para o espanhol, da edição 

resumida de Pensamento e Linguagem, uma tradução de Formação Social da Mente 

e um texto de Vigotski intitulado “O Método Instrumental em Psicologia” publicado 

numa coletânea em inglês, organizada por J. Wertsch, um intérprete ocidental de 

Vigotski. Assim, parece-nos que Castorina deveria ter a cautela de ler mais os textos 

do próprio Vigotski, antes de considerar como “simplesmente errôneas” as leituras 

de outras pessoas. 

Outra autora que se manifesta contrária à contraposição entre as teorias de 

Vigotski e Piaget é Maria Teresa de Assunção Freitas, já mencionada no início deste 

capítulo. Em um de seus livros, essa autora afirma: 

A polêmica instala-se com o confronto entre os dois autores. A tendência à 

primeira vista parece ser a de ter que optar por um deles. Entretanto, essa não é a 

atitude cientifica desejável. Não é o caso de privilegiar uma abordagem em 

detrimento da outra. O importante é conhecê-las bem, compreendendo suas 

aproximações e divergências. Não se trata de descartar Piaget considerando-o já 

superado, pois é inegável a importância de sua teoria da construção do conhecimento 

para a educação. O que importa é identificar o que a teoria sócio-histórica traz de 

novo, abrindo o diálogo com o outro referencial. O que hoje se impõe é um maior 

estudo e aprofundamento da abordagem sócio-histórica que propõe também a 

construção do conhecimento, mas numa perspectiva social [Freitas, 1994a, p.15]. 

Essa autora também utiliza o recurso da tergiversação para condenar a opção 

por uma dessas duas teorias. A questão, insistimos, não é a de “descartar” Piaget, 

mas sim a da existência ou não de um conflito entre o núcleo central de cada uma 

das duas teorias. Ao afirmar que a “abordagem sócio-histórica” também propõe “a 

construção do conhecimento, mas numa perspectiva social”, a autora acima citada 

aproxima-se de uma idéia bastante difundida no meio educacional brasileiro: a de 

que tanto Vigotski como Piaget seriam construtivistas, sendo que Vigotski viria 



acrescentar o social ao construtivismo. Parece que os mesmos pesquisadores que 

criticam a contraposição entre as teorias de Vigotski e Piaget, em nome do respeito 

às contribuições que este último teria dado à psicologia e à educação, não percebem 

que ao afirmarem que a teoria de Vigotski estaria trazendo o social para o 

construtivismo, estão sendo injustos A questão não se limita a constatar se um 

determinado autor contempla ou não em sua teoria psicológica o fato de os 

indivíduos humanos viverem em sociedade. O importante é analisar a perspectiva 

teórica com base na qual é abordada a questão do social. No caso de Piaget, ele 

enfocou as relações sociais por meio do mesmo modelo biológico interacionista pelo 

qual analisou a gênese da inteligência nos indivíduos. Nessa mesma linha de 

raciocínio, um outro equívoco em relação à teoria de Piaget consiste em afirmar que 

ele desconsiderou as interações entre os indivíduos, limitando-se às interações entre 

a criança e os objetos do mundo físico. Partindo dessa equivocada posição, vários 

educadores buscam em Vigotski o “sociointeracionismo”, que justificaria a 

valorização, na escola, das interações intersubjetivas e, principalmente, das 

interações entre pares. Para se constatar o quão equivocada é essa posição, basta 

estudar, no mesmo livro Estudos Sociológicos, de Piaget, a questão da colaboração 

no processo de desenvolvimento psicológico, questão essa também presente em 

textos de Piaget sobre os métodos educacionais nos livros Psicologia e Pedagogia 

(PIAGET, 1970) e Sobre a Pedagogia (PIAGET, 1998), este último uma coletânea 

recentemente publicada no Brasil, com textos que, assim como os dois publicados 

em Psicologia e Pedagogia, mostram que Piaget defendia a adoção dos métodos 

escolanovistas, especialmente aqueles voltados para o trabalho em grupos. Ao 

fazermos menção aos métodos escolanovistas, aproveitamos para apresentar 

novamente um argumento que já defendemos em DUARTE (1996), o de que é 

preciso explicitar a partir de qual concepção educacional os educadores buscam 

contribuições nos trabalhos dessa corrente da psicologia, a Escola de Vigotski. De 

nossa parte, como já explicitamos neste livro, tomamos como referência básica a 

Pedagogia Histórico-Crítica. Assim, entendemos que uma pedagogia realmente 

marxista não pode deixar de fazer a crítica às pedagogias de cunho liberal, seja a 

Pedagogia Tradicional seja a Pedagogia da Escola Nova. Muitos educadores, ao 

tentarem aproximar Vigotski e Piaget, fazem-no, ainda que não necessariamente o 



explicitem, com base em concepções bastante próximas ao ideário escolanovista, 

isto é, são leituras mediatizadas pelo lema “aprender a aprender”, já analisado no 

capítulo primeiro deste nosso trabalho. Nossa interpretação é a de que esses 

educadores poderiam desenvolver trabalhos teóricos e práticos mais coerentes e 

mais consistentes se aprofundassem os estudos sobre os vínculos entre Piaget e o 

ideário escolanovista, em vez de buscarem a aproximação com Vigotski. Talvez 

descobrissem, com uma certa surpresa, que em Piaget e nos autores escolanovistas 

podem encontrar elementos suficientes para fundamentar suas próprias convicções 

no campo da educação, sem qualquer necessidade de recorrer a Vigotski, um autor 

que, além de tudo, teria, na opinião de alguns, como já foi visto, um estilo de escrita 

que torna muito difícil compreender seu pensamento. 

Como fica evidente, as exortações na direção de uma atitude de não-

oposição, entre as teorias de Vigotski e Piaget, acabam resultando na criação de uma 

atmosfera de legitimação ética e científica das tentativas de aproximação desses dois 

autores. 

Uma forma de aproximar Vigotski e Piaget é pela via do pragmatismo 

Eclético, sendo o aqui já comentado psicólogo espanhol César Coll o mais notório 

difusor dessa atitude, por meio da defesa, no campo do currículo escolar, da adoção 

de um marco referencial construtivista, constituído pela justaposição de idéias 

retiradas de várias teorias psicológicas, entre elas as de Vigotski e de Piaget. Os 

eventuais conflitos entre essas teorias seriam deixados de lado como questões para 

os pesquisadores e teóricos, isto é, questões de pouco interesse para educadores 

preocupados com problemas “práticos” como o de elaborar uma proposta curricular. 

Na verdade, essa atitude pragmatista, que consideramos inadequada a qualquer nível 

das ações educacionais, acaba também sendo estendida aos pesquisadores no campo 

da educação, da psicologia e da psicologia educacional, na medida em que é cobrada 

desses pesquisadores a realização de estudos e pesquisas que não percam tempo com 

embates teóricos e apresentem soluções imediatas para problemas imediatos. Nesse 

contexto, o ecletismo acaba sendo louvado como uma salutar e realista atitude. 

Uma segunda maneira de aproximação entre Vigotski e Piaget é enquadrando 

a ambos sob o rótulo de interacionistas. Nesse caso, a aproximação é favorecida 

mesmo quando os autores se esforcem por estabelecer distinções entre as duas 



teorias, adjetivando a de Vigotski como sócio-interacionista. A inclusão da teoria de 

Vigotski no modelo interacionista é quase uma unanimidade entre os educadores 

brasileiros tendo sido adotada, por Cláudia Davis & Zilma de Oliveira (1990); Maria 

Cecília Góes (1991); Marta Kohl de Oliveira (1993); Teresa Cristina Rego (1995a); 

Isilda Campaner Palangana (1994), entre outros. Desde nossa tese de doutorado, 

defendida em 1992 e publicada no ano seguinte (DUARTE, 1993), temos 

apresentado nossos argumentos contra essa classificação quase consensual entre os 

pesquisadores brasileiros. Embora já tenhamos retomado essa questão em vários 

outros trabalhos (DUARTE, 1996, 1998a e 1998b), não podemos deixar de insistir 

aqui nesse tema, mesmo correndo o risco de, com isso, tornar cansativa a leitura para 

aqueles que porventura tenham lido nossos trabalhos anteriores. 

A primeira coisa a ser compreendida nessa questão é a de que a origem do 

modelo interacionista está na classificação epistemológica empregada por Piaget. 

Ele apresenta o interacionismo (ou construtivismo, pois são dois termos empregados 

alternadamente por Piaget, para se referir a dois aspectos de uma mesma concepção 

epistemológica) como uma terceira via que superaria a unilateralidade tanto do 

apriorismo quanto do empirismo (PIAGET, 1990b). Essa proposição de Piaget no 

plano epistemológico era equivalente à sua tentativa, no plano da biologia, de 

superação tanto do darwinismo como do lamarkismo. 

É importante atentar para este fato fundamental: o interacionismo é um 

modelo biológico de análise das relações entre organismo e meio ambiente, modelo 

esse empregado por Piaget para analisar desde o desenvolvimento da inteligência até 

as formações sociais (PIAGET. 1973). Insistimos nesse aspecto pois é comum entre 

educadores brasileiros a utilização do termo interacionismo como sinônimo de uma 

abordagem que valoriza as interações no processo de conhecimento. Nesse sentido, 

dizer que Vigotski não é interacionista seria o mesmo que afirmar que ele não 

valorizaria as interações. Quando dizemos que Vigotski não é interacionista estamos 

afirmando que sua teoria não se enquadra no modelo teórico do interacionismo, mas 

isso não significa que estejamos afirmando que a teoria vigotskiana desconsidere a 

questão das interações. Trata-se de fazer aqui distinção similar àquela feita por 

Lucien Sêve, entre â utilização do conceito de estrutura e a adoção da perspectiva 

estruturalista: [...] o método estrutural é outra coisa e coloca outros problemas que a 



simples utilização do conceito de estrutura. Se fosse suficiente olhar como legítimo e 

fecundo um uso qualquer desse conceito para ser estruturalista, todo mundo faria há 

muito tempo estruturalismo, fosse sem o saber, e a questão das relações entre 

marxismo e estruturalismo estaria resolvida de antemão [SÊVE, 1968, p. 109]. 

Em contrapartida, mesmo distinguindo-se entre a adoção da perspectiva 

interacionista e o uso do conceito de interação, ainda resta ser mais bem explicado o 

que significa uma determinada teoria valorizar as interações, pois apenas proclamar-

se tal valorização é muito vago, diferenciando em pouco ou nada uma teoria em 

relação a outras. Pode-se afirmar, por exemplo, que o behaviorismo não dê nenhuma 

importância às interações entre organismo e meio, entre indivíduo e meio, entre 

sujeito e objeto? Nesse sentido, não caberia definir o behaviorismo também como 

interacionista? 

Assim, empregar o modelo teórico interacionista não é a mesma coisa que 

focalizar esta ou aquela forma de interação entre indivíduo e meio; utilizar o modelo 

interacionista é aceitar a classificação empregada por Piaget. Sendo essa 

classificação derivada da biologia e sendo o modelo interacionista um modelo 

biologizante dos processos de conhecimento (PIAGET, 1969), tal modelo implica, 

necessariamente, a biologização do social, isto é, a naturalização do social. Isso não 

significa que o social esteja ausente das análises interacionistas de Piaget, mas sim 

que, ao analisar o social pelo modelo interacionista, Piaget naturaliza o social, isto é, 

trata o social com o mesmo aparato teórico com o qual analisa, como biólogo, as 

interações entre os moluscos e seu habitat. Por essa razão, constituí-se num equívoco 

a denominação “sociointeracionismo” dada por psicólogos e educadores brasileiros à 

teoria de Vigotski. Não existe um interacionismo “menos social” e um 

interacionismo “mais social”. A verdade é que, sendo o modelo interacionista um 

modelo biologizante, naturalizante, não permite uma abordagem realmente 

historicizadora do ser humano, isto é, não permite uma abordagem que leve à 

compreensão do homem como um ser histórico e social. Olhando-se essa questão 

pelo prisma do caráter historicizador versus caráter naturalizante das teorias 

psicológicas, consideramos que a teoria de Piaget encontra-se muito mais próxima 

ao behaviorismo do que à teoria de Vigotski, por mais que tal afirmação possa 

causar estranheza aos piagetianos. 



A falta de clareza e consistência que está presente na atitude de categorizar a 

psicologia de Vigotski como sócio-interacionista salta aos olhos comparando-se, por 

exemplo, dois trabalhos: um do piagetiano Fernando Becker (1993) e outro, um 

artigo de Teresa Cristina Rego (1995b) a quem já fizemos menção neste trabalho, 

por ser uma das autoras que têm escrito livros sobre o pensamento de Vigotski. O 

livro de Fernando Becker (1993) intitula-se A Epistemologia do Professor: o 

Cotidiano da Escola e analisa, sob uma ótica piagetiana, as concepções de 

professores acerca do processo educativo, utilizando, para essa análise, a 

categorização dessas concepções em inatistas, empiristas e interacionistas. O autor 

chega à conclusão de que a maioria dos professores que tiveram suas concepções 

analisadas na pesquisa defende uma mistura incoerente de idéias inatistas e idéias 

empiristas. “Teresa Cristina Rego (1995b), em artigo intitulado ‘A Origem da 

Singularidade Humana na Visão dos Educadores”, sintetiza sua dissertação de 

mestrado em educação, defendida em 1994, com o título A Origem da Singularidade 

do Ser Humano — Análise das Hipóteses de Educadores à Luz da Perspectiva de 

Vygotsky. Apesar de pretender adotar a perspectiva vigotskiana, a mencionada 

autora, assim como o fizera anteriormente Fernando Becker, categoriza em inatistas, 

empiristas e interacionistas, as concepções dos educadores, só que agora com foco 

específico nas explicações sobre a origem da singularidade de cada ser humano. A 

autora chega também a conclusões bastante semelhantes às de Fernando Becker, 

ainda que não faça, no citado artigo, menção à pesquisa realizada por esse autor 

piagetiano. Nossa pergunta é: se o discurso é o mesmo, qual a diferença em fazê-lo 

em nome de Piaget ou de Vigotski? 

Mesmo trabalhos como o de Isilda Campaner Palangana (1994), que se 

esforçam por distinguir as teorias de Vigotski e Piaget, ao não questionarem a 

utilização do modelo interacionista como caracterizador da teoria de Vigotski, 

acabam por tornar extremamente frágeis e discutíveis as diferenciações 

estabelecidas. Vejamos o que diz Palangana (1994. p. 124): 

Recentemente, as teorias que adotam a perspectiva interacionista como 

matriz, a partir da qual pode-se explicar, de forma mais satisfatória, o processo de 

conhecimento, vêm adquirindo destaque nos meios educacionais brasileiros. Para 

que se possa sistematizar algumas considerações a respeito das diferentes condutas 



interacionistas que regulam os dois modelos teóricos em pauta (Piaget e Vigotski), é 

conveniente lembrar em que consiste uma abordagem interacionista. Como se sabe, 

o processo de conhecimento implica uma relação entre o sujeito que busca conhecer 

e o objeto a ser conhecido, de tal forma que entre ambos estabelecem-se relações 

recíprocas que modificam tanto o primeiro quanto o segundo. Em outros termos, as 

teorias caracterizam-se como interacionistas quando, nesta dinâmica, não 

privilegiam nenhum desses pólos, mas sim a interação que se estabelece entre 

ambos. Ocorre que alguns autores, mesmo apostando nessa interação como condição 

para que o conhecimento se realize, ou seja, mesmo sendo interacionistas, terminam 

por atribuir ora maior ênfase ao sujeito; ora ao objeto, e ainda, em outros casos à 

unidade dialética constituída pelos elementos em questão [grifo nosso]. 

Se concordarmos com o raciocínio da autora, estaremos diante da 

desconcertante conclusão de que, além da classificação das correntes 

epistemológicas e psicológicas em inatistas, empiristas e interacionistas, teríamos 

também a subdivisão do interacionismo em interacionismo inatista, interacionismo 

empirista e interacionismo interacionista. 

A utilização do modelo interacionista acaba, de fato, solapando qualquer 

Tentativa de análise consistente das teorias de Piaget e Vigotski, pois ou os 

contrastes entre ambas implode a classificação, como vimos ser a conseqüência do 

raciocínio de Palangana, ou a busca de pontos de aproximação entre as duas teorias 

acaba atendo-se a aspectos superficiais e a aparências, como o faz Marta Kohl de 

Oliveira (1993, pp. 103 KM) na passagem abaixo; 

Embora haja uma diferença muito marcante no ponto de partida que definiu o 

empreendimento intelectual de Piaget e Vigotski — o primeiro tentando desvendar 

as estruturas e mecanismos universais do funcionamento psicológico do homem e o 

último tomando o ser humano como essencialmente histórico e portanto sujeito às 

especificidades do seu contexto cultural — há diversos aspectos a respeito dos quais 

o pensamento desses dois autores é bastante semelhante. Ambos enfatizam a 

necessidade de compreensão da gênese dos processos que estão sendo estudados, 

levando em consideração mecanismos tanto filogenéticos como ontogenéticos. 

Ambos utilizam uma metodologia qualitativa em seus estudos, buscando captar 

mecanismos psicológicos em processo e não resultados estáticos expressos em 



medidas quantitativas. Tanto Piaget como Vigotski são interacionistas, postulando a 

importância da relação entre indivíduo e ambiente na construção dos processos 

psicológicos; nas duas abordagens, portanto, o indivíduo é ativo em seu próprio 

processo de desenvolvimento; nem está sujeito apenas a mecanismos de maturação, 

nem submetido passivamente a imposições do meio ambiente. Ambos, ainda, 

consideram que o aparecimento da capacidade de representação simbólica, 

evidenciado particularmente pela aquisição da linguagem, marca um salto 

qualitativo no processo de desenvolvimento do ser humano. 

Comentemos primeiramente os aspectos nos quais, segundo a autora, 

Vigotski e Piaget seriam semelhantes. Quanto à perspectiva genética, que seria 

adotada por esses dois cientistas, é preciso não esquecer que eles abordam de formas 

radicalmente distintas a relação entre filogênese e ontogênese. Enquanto para Piaget 

essa relação explica-se por meio de um modelo essencialmente biológico, Vigotski 

não analisava a relação entre formação do indivíduo e história social como análoga à 

relação entre ontogênese e filogênese do ponto de vista biológico. Nesse sentido, a 

própria idéia do que seja adotar uma perspectiva realmente genética acaba sendo 

bastante distinta nesses dois autores, a ponto de afirmarmos que esse é um aspecto 

no qual eles mais se opõem do que se aproximam. Um exemplo disso poderá ser 

visto no capítulo quinto deste nosso trabalho, quando mostrarmos que Vigotski 

afirmou ser a concepção de desenvolvimento de Piaget uma concepção esvaziada, 

sem conteúdo. Outro exemplo é o tão comentado conceito vigotskiano de zona de 

desenvolvimento próximo, com base no qual Vigotski aponta como uma das 

limitações da teoria de Piaget, a de reduzir o desenvolvimento ao que já se formou e 

não contemplar aquilo que está se formando por meio da educação, do ensino. O 

segundo aspecto, de aproximação entre esses dois autores, apontado por Marta Kohl 

de Oliveira, o de que ambos teriam utilizado metodologias qualitativas, procurando 

analisar o processo e não se atendo a “resultados estáticos expressos em medidas 

quantitativas”, também não resiste a minha análise, antes de mais nada por apoiar-se, 

num critério de distinção de correntes de pesquisa totalmente inconsistente, apesar 

de ser bastante aceito nos meios da pesquisa educacional brasileira o critério que 

divide as pesquisas em dois tipos: as quantitativas e as qualitativas. Novamente 

recorreremos aqui à análise feita por Vigotski, quando argumenta em favor de seu 



conceito de zona de desenvolvimento próximo e o contrapõe à concepção piagetiana 

das relações entre desenvolvimento e educação. Para apontar o caráter não dinâmico 

da concepção de desenvolvimento de Piaget, que se reduz ao que a criança já 

desenvolveu num certo momento, não focalizando, repetimos, o que estaria se 

formando por influência da educação, Vigotski aplicou testes de medição da idade 

intelectual de duas crianças. Num primeiro momento, resolvendo individualmente, 

sem nenhuma ajuda, as tarefas postas pelo teste, as duas crianças alcançaram um 

resultado que as classificava na mesma idade mental de, por exemplo, sete anos. 

Num segundo momento, ao resolverem o teste com orientações e demonstrações, as 

duas crianças obtiveram resultados distintos, tendo uma chegado até a idade mental 

de oito anos e outra até a idade mental de dez anos. Dessa forma, Vigotski conclui 

que zona de desenvolvimento próximo poderia ser representada, no que se refere à 

primeira criança, pelo número l e, no que se refere à segunda criança, pelo número 3, 

caracterizando diferenças quanto à capacidade dessas crianças, nesse momento, em 

resolverem tarefas com orientações e demonstrações. Vigotski então argumenta que 

uma abordagem dinâmica, isto é, uma abordagem que veja o desenvolvimento como 

processo, não pode permanecer na aparente homogeneidade revelada por aquilo que 

as duas crianças eram capazes de fazer sozinhas, sendo necessário ir além dessa 

aparência, captando as diferenças em termos daquilo que ainda está sendo formado 

nas crianças pela influência da educação. Estaria então Vigotski sendo um 

pesquisador quantitativista e apoiando-se em resultados estáticos, os números l e 3? 

Quanto ao terceiro aspecto apontado pela autora acima citada, o de que tanto 

Vigotski como Piaget seriam interacionistas, já foi por nós analisado neste trabalho, 

dispensando repetições. Por fim, quanto ao que seria para a autora o quarto ponto de 

aproximação entre Piaget e Vigotski, a questão da linguagem, não há muito o que 

possamos aqui analisar pois a autora não deixa claro em que direção interpreta essa 

aproximação, o que torna sua afirmação excessivamente vaga. Como se pode ver, os 

argumentos apresentados por Marta Kohl de Oliveira, para assinalar aspectos 

semelhantes entre as duas teorias, não ultrapassam o plano das aparências e não 

fazem jus à complexidade das obras de Vigotski e Piaget. Ao contrário do que 

sustenta a citada pesquisadora, são essas aproximações apoiadas em raciocínios 

imediatos e superficiais que têm impedido um efetivo aprofundamento no estudo 



desses dois autores. 

Comentaremos agora o que a autora em questão apontou como “uma 

diferença muito marcante no ponto de partida que definiu o empreendimento 

intelectual de Piaget e Vigotski”. Tal como a autora caracterizou essa diferença, ela 

residiria no fato de Piaget ter-se voltado para o universal e Vigotski para o 

particular. Assim entendida, a idéia do homem como ser cultural e histórico acaba 

identificando-se à abordagem pós-moderna, por nós já criticada neste trabalho, 

abordagem essa que tudo transforma num relativismo cultural e numa redução ao 

singular. 

Ao participar de uma mesa-redonda em 1990, procurando responder a uma 

pergunta formulada pelo piagetiano Yves de La Taille sobre a possibilidade ou não 

de a teoria de Vigotski admitir a existência de fenômenos universais, isto é, 

presentes em todos os seres humanos, Marta Kohl de Oliveira acabou por aceitar a 

provocação contida na pergunta, de que a teoria de Vigotski, ao focalizar o cultural, 

estaria atendo-se ao particular. A resposta da pesquisadora inicia assim: 

A abordagem vigotskiana, largamente conhecida como abordagem sócio-

histórica do desenvolvimento humano, parece, de imediato, avessa à idéia de 

universalidade dos fenômenos psicológicos. Dirigindo-se à questão da construção 

das funções psicológicas superiores do homem, Vigotski trabalha com o conceito de 

mediação na relação homem/mundo e com o papel fundamental do contexto cultural 

na construção do modo de funcionamento psicológico dos indivíduos. A 

contingência histórica, a especificidade cultural e a particularidade do percurso 

individual parecem ser, portanto, componentes essenciais da teoria vigotskiana, 

fazendo dela uma teoria aparentemente incompatível com a possibilidade de 

existência de fenômenos universais [in A TAILLE, OLIVEIRA & DANTAS, 1992, 

p. 104]. 

Como se pode notar, a autora não deixa claro se ela considera que a teoria de 

Vigotski é ou não aquilo que ela, a autora, diz que essa teoria parece ser. Da maneira 

como foi formulado esse início de resposta, “parece” que Marta Kohl de Oliveira 

concorda com essa caracterização da teoria de Vigotski como uma teoria voltada 

para as particularidades culturais. Essa nossa interpretação é reforçada pelo fato de 

que, na seqüência de sua resposta, a pesquisadora faz um esforço para minimizar o 



que seria essa característica particularzante da teoria vigotskiana:  

Reconheço em Vigotski, entretanto, para além do contingente, dois 

postulados básico que tratam do universo no homem. Em primeiro, lugar a 

pertinência do homem à espécie humana: o indivíduo tem limites e possibilidades 

definidas pela evolução da espécie, que lhe fornece um substrato biológico 

estruturado como base do funcionamento psicológico. A ligação dessa estrutura 

biologicamente dada como o papel essencial atribuído ao processo histórico na 

constituição do ser humano se dá por uma característica universal da espécie: a 

plasticidade do cérebro como órgão material da atividade mental. O cérebro é um 

sistema aberto que pode servir a diferentes funções (que podem ser específicas de 

um momento e de um lugar cultural), sem que sejam necessárias transformações 

morfológicas no órgão físico. Em segundo lugar, o universal está na própria 

importância do fator cultural: o homem (todo e qualquer ser humano) não existe 

dissociado da cultura. A mediação simbólica, a linguagem e o papel fundamental do 

outro social na constituição do ser psicológico são fatores universais. O processo de 

internalização de formas culturalmente dadas de funcionamento psicológico é um 

dos principais mecanismos a serem compreendidos no estudo do ser humano [idem, 

pp. 104-105]. 

O primeiro postulado apresentado pela autora, na teoria de Vigotski, como 

tratando do universal no homem é, por assim dizer, admitir o mínimo, isto é, admitir 

que todos os seres humanos pertencem à espécie humana. Somente teorias racistas e, 

portanto, não-cientificas, poderiam admitir, atualmente, que existam várias espécies 

humanas. Mas, como o assunto é o de teorias psicológicas, admitir que todos 

pertencemos à espécie humana não é algo que possa caracterizar uma abordagem 

vigotskiana do universal. Afinal, existe alguma teoria psicológica que afirme que 

nem todos os indivíduos pertençam à espécie humana, no sentido biológico do 

termo? O segundo postulado, o de que todos os seres humanos estão inseridos em 

alguma cultura, também afirma o mínimo pois nenhuma teoria psicológica, por mais 

biologizante e naturalizante que seja, desconsidera o fato de que o meio no qual 

vivem os indivíduos humanos é um meio cultural. Nesse aspecto, procurando ser 

mais clara, a autora afirma que “a mediação simbólica, a linguagem e o papel 

fundamental do outro social na constituição do ser psicológico são fatores 



universais”. A tentativa de ser mais clara piorou as coisas, pois a autora 

simplesmente não menciona, como “fatores universais”, os utensílios humanos (ou 

instrumentos) e as relações sociais (não é aceitável que a idéia de relações sociais 

possa ser reduzida à expressão “papel fundamental do outro”). Como se pode ver, a 

pesquisadora não conseguiu responder de forma satisfatória à questão formulada 

pelo pesquisador piagetiano, sobre a possibilidade de a teoria vigotskiana admitir a 

presença de fenômenos universais e também deixou sem resposta a questão de se a 

teoria vigotskiana autoriza ou não o relativismo e o particularismo pós-modernos. 

Por fim, a pesquisadora conclui sua resposta admitindo sua dificuldade em 

posicionar-se quanto a essa questão: 

A teoria de Vigotski não poderia, enquanto teoria, deixar de admitir 

fenômenos universais. Trazendo a discussão para o momento atual, considero que 

um relativismo radical é avesso ao próprio empreendimento da ciência e, nesse 

sentido, o estudo do particular é sempre um passo para a compreensão do universal. 

Isso nos remete a um problema metodológico extremamente sério enfrentado pelas 

ciências humanas atualmente: as várias abordagens que admitem o homem como 

mais multifacetado e cheio de vida do que o objeto das ciências físicas, e que nos 

aproximam do “real humano” de uma forma antes só conseguida por outras vias de 

acesso ao conhecimento (arte e religião), podem ter-nos levado a um impasse em 

termos da própria idéia de ciência. Não está claro como passaremos do acúmulo de 

descrições e explicações do específico para a reconstrução do caminho da 

generalização [idem, p. 105]. 

A citação apresentada parece revelar uma certa dificuldade encontrada por 

essa pesquisadora brasileira, em diferenciar o pensamento de Vigotski das idéias 

pós-modernas. Entretanto, não interpretamos essa dificuldade como uma questão 

individual, mas sim como decorrência de um ambiente ideológico generalizado, 

como manifestação de um fenômeno mais amplo, o de difusão do pensamento pós-

moderno. Essa difusão atinge até trabalhos apresentados como integrantes do 

universo filosófico marxista como, por exemplo, o livro de Sônia Kramer (1993) 

intitulado Por entre as pedras: arma e sonho na escola. Trata-se de um livro 

diretamente relacionado ao tema deste nosso livro, pois a autora propõe-se a 

desenvolver uma análise fundamentada em Benjamin, Bakhtin e Vigotski. Quanto 



aos dois primeiros autores nos quais Sônia Kramer procurou fundamentar-se, nada 

comentaremos, pois isso fugiria ao nosso tema. Nosso foco dirige-se para a 

apropriação que a autora fez da teoria de Vigotski, particularmente porque ela afirma 

situar-se no campo do marxismo, ainda que faça questão de diferenciar-se daquilo 

que considera ser um marxismo cientificista e incapaz de dar conta da riqueza do 

real. Sendo o estudo da autora no campo da educação, ela questiona a capacidade de 

a ciência compreender plenamente o processo educacional: 

A indagação que se delineia para mim é a seguinte: até que ponto a ciência — 

e uma visão reduzida ou restritiva de ciência — dá conta de captar todas as 

dimensões do processo educacional? Entendida como interdisciplinar, não precisa a 

educação ser olhada e falada dessa forma outra de conhecimento a partir de uma 

dimensão ético-estética que ultrapasse a determinação de “leis-explicativas”? [idem, 

p. 25]. 

A autora explicita duas “inquietações” que a levaram a definir os rumos desse 

seu trabalho (idem, pp. 30-33). A primeira é a que ela considera as pedagogias 

críticas de inspiração marxista, no Brasil, marcadas por um tipo de análise que não 

consegue fugir de polarizações e dicotomizações (tradicional ou novo, conteúdo ou 

método, dimensão política ou dimensão técnica) e das classificações esterilizantes e 

empobrecedoras do trabalho do professor e do cotidiano da escola, quando estes se 

caracterizariam por uma singularidade rica e complexa que não poderia ser captada 

por raciocínios classificatórios que “buscam leis científicas” (para usar expressão da 

autora). A segunda inquietação é a de que a autora considera ser necessário superar a 

unilateralidade tanto das análises realizadas pela maioria dos educadores marxistas 

que, segundo ela, ficariam presos “às categorias clássicas do método dialético”, 

presos na dimensão macroestrutural, tornando-se incapazes, novamente, de dar conta 

da singularidade do individual e do cotidiano, como também superar a 

unilateralidade dos estudos educacionais de cunho “antropológico”, que muitas 

vezes trabalhariam com um conceito reduzido de cultura. Assim, segundo Kramer 

(1993, p. 32), “a prática pedagógica precisa ser vista a partir de uma perspectiva que 

dê conta de pensar o homem na sua totalidade e na sua singularidade”. Para superar 

o cientificismo que não consegue captar o singular, a autora propõe-se a buscar na 

arte uma referência e, para superar os marxismos que teriam negado o sujeito, 



recorre a Benjamin, Bakhtin e Vigotski que, segundo ela, forneceriam o referencial 

para uma visão crítica da história, da arte e da linguagem. Como explicita a autora 

na introdução ao livro: 

No capítulo 2 “Educação e Linguagem”, me debruço sobre três autores 

(Benjamin, Bakhtin e Vigotski) para com eles pensar a linguagem, a história e o 

sujeito. Com eles e a partir deles ensaio a compreensão de um marxismo que 

recupera a posição do sujeito criativo na história, que reconhece a presença do 

homem nessa história, que valoriza a arte e a linguagem. Com eles e a partir deles 

tento quebrar a dureza da linguagem-rochedo que em geral caracteriza e linguagem 

pedagógica, com uma forma de falar que procura ser expressiva, afetiva, viva [idem, 

p. 14]. 

A autora pretende encontrar um caminho para superar o objetivismo e o 

cientificismo; pretende, como ela diz, encontrar novas formas de olhar e de falar 

sobre a educação: 

Enfim, cabe dizer que a busca de objetividade e cientificidade tem 

influenciado os textos educacionais. Tanto a visão lógica ou conteudistica (que 

privilegia o produto) quanto a visão psicológica (que privilegia o processo) têm 

afastado o caráter afetivo do processo pedagógico e têm, ainda, reduzido o saber ao 

conhecimento científico, eliminando sua face artística (criativa) [idem. p. 26]. 

Insatisfeita com o que considera serem reducionismos e fragmentações do ato 

pedagógico operados, no Brasil, pelas pedagogias críticas de inspiração marxista, a 

autora acredita que lançar um olhar ético-estético para os detalhes do cotidiano seja 

o caminho para superar tais reducionismos cientificistas: 

Essa insatisfação se agrava, ainda, à medida que percebo a distância existente 

entre as classificações da prática educativa e a riqueza, diversidade e singularidade 

que podem ser desveladas quando se investiga o cotidiano da escola. É também 

nesse contexto que se coloca a importância dos estudos de Vigotski, não apenas o 

Vigotski de Pensamento e Linguagem e de A Formação Social da Mente, mas, 

sobretudo o escritor de obras menos conhecidas no Brasil e que têm uma crucial 

contribuição a dar ao tema da arte e da educação, tais como Psicología del Arte e La 

Imaginación e el arte en la infancia. Por onde passa essa contribuição? Pela 

concepção de Vigotski de que a atividade humana não se volatiliza, não desaparece 



em seu produto, transformando-se de movimento em existência ou objetividade: na 

obra artística se concretiza o trabalho de quem a realiza. De nítida convergência com 

os estudos de Bakhtin — em especial as obras relativas à criação estética — e com 

os escritos de Benjamin — em particular os textos voltados à obra de arte, do autor 

como produtor ou do narrador —, estes trabalhos de Vigotski apresentam uma 

interessante abordagem no que diz respeito a essa minha busca atual de um outro 

“olhar” e de um outro “falar” a educação [idem, pp. 30-31]. 

Insatisfeita com as abordagens cientificistas da educação, a autora defende, 

ao que parece, a utilização do livro Psicologia da Arte (NOTA DE RODAPÉ: 3. Em 

espanhol, Vigotski (1972) em português Vigotski (1999).) de Vigotski, como um 

dos referenciais para aquele olhar e aquele falar “ético-estéticos” no que se refere ao 

ato educativo. Curiosamente, o intento de Vigotski no citado livro é desenvolver 

uma abordagem científica da arte. Nessa abordagem científica o autor pretendeu 

apreender os mecanismos e as leis psicológicas (sim, Vigotski fazia referência às leis 

psicológicas, captadas pela psicologia como ciência, por mais que isso possa soar a 

Sônia Kramer como um linguajar cientificista) presentes na obra de arte, 

independentemente das particularidades psicológicas do autor dessa obra e de cada 

receptor singular dessa mesma obra. Para não deixar dúvidas quanto a isso, 

citaremos um trecho um tanto longo do prefácio desse livro de Vigotski: 

Consideramos como idéia central da psicologia da arte o reconhecimento da 

superação do material pela forma artística ou, o que é o mesmo, o reconhecimento 

da arte como técnica social do sentimento. Consideramos como método de pesquisa 

deste problema o método objetivamente analítico que parte da análise da arte para 

chegar à síntese psicológica: o método dos estímulos, aplicado à análise dos sistemas 

artísticos, junto com Hennequin, consideramos a obra de arte como um “conjunto de 

signos estéticos, dirigidos a excitar emoções nos homens” e tentamos, sobre a base 

da análise destes signos, recriar as correspondentes emoções. Porém nosso método 

difere do estopsicológico no fato de que nós não interpretamos estes signos como 

uma manifestação da organização anímica do autor ou dos leitores. Nós não 

deduzimos da arte a psicologia do autor ou de seus leitores, pois sabemos que isto 

não pode ser feito baseando-se na interpretação dos signos. Procuraremos estudar a 

psicologia pura a impessoal da arte, prescindindo do autor e do leitor investigando 



unicamente a forma e o material da arte. Expliquemo-nos: nunca poderemos 

reconstituir a psicologia de Krilov tão-somente através de suas fábulas; a psicologia 

de seus leitores foi diferente nos séculos XIX e XX e, inclusive, segundo as classes, 

idades e indivíduos. Porém podemos sim, ao analisar uma fábula, descobrir a lei 

psicológica que forma sua base. O mecanismo através do qual atua, e a isto 

denominamos a psicologia da fábula. De fato, esta lei e este mecanismo jamais 

atuaram em sua forma pura, mas sim, se imbricavam com uma série de fenômenos e 

de processos dos quais fazem parte, porém estamos em nosso direito ao separarmos 

a psicologia da fábula de sua ação concreta, do mesmo modo que o psicólogo separa 

a reação pura, sensorial ou motora e a estuda como impessoal [VIGOTSKI, 1972, p. 

19]. 

O trecho citado não deixa dúvidas: Vigotski busca explicar cientificamente os 

efeitos produzidos pela obra de arte sobre os seres humanos. Para tanto buscava as 

leis psicológicas que regeriam a produção desses efeitos. Ao analisar a obra, no 

exemplo dado a fábula, ele não buscava as particularidades da psicologia do autor 

nem as particularidades da psicologia de cada leitor, mas sim as leis gerais e 

abstraías da psicologia da fábula. Parece-nos, portanto, no mínimo discutível que 

esse livro de Vigotski de fato forneça a Sônia Kramer respaldo para sua busca 

tipicamente pós-moderna, de olhar e falar sobre a educação de forma não científica, 

buscando um olhar estetizante e um escrever literário. Afirmamos ser essa busca 

tipicamente pós-moderna pois ela reproduz algo que já não é novo no terreno na 

historiografia, no qual as tentativas pós-modernas de encontrar novos paradigmas e 

anular as diferenças entre ciência e literatura acabaram por produzir uma quantidade 

enorme de narrativas pseudo-literárias. Como assinalou Celso Frederico:  

A nova história firmou-se, pois, em nossas universidades, como um registro 

Aleatório da memória de personagens coadjuvantes. A historiografia tornou-se uma 

espécie de reportagem ou crônica antropológica sobre o cotidiano indiferenciado 

construído a partir do discurso daqueles personagens. E como tudo é discurso, ou 

discurso sobre discursos, re(a)presentação de um real inatingível, a nova história 

terminou por abolir a fronteira com a literatura, tornando-se sobretudo ensaísmo 

literário [FREDERICO, 1997, p. 176]. 

Assinalamos aqui que essa perspectiva adotada por Sônia Kramer é 



compartilhada por Solange Jobim e Souza (1994), que procura um novo paradigma 

para as ciências humanas por meio da articulação entre uma abordagem psicanalítica 

da linguagem com a tentativa de união entre as teorias de Vigotski, Bakhtin e Walter 

Benjamin: 

Como resgatar essa humanidade do homem-sujeito das ciências humanas? 

Como recuperar o homem, entendendo-o, simultaneamente, como indivíduo e como 

ser histórico? Como captar a sua singularidade e, ao mesmo tempo, sua vinculação 

com o objetivo e com a totalidade que se insere? Ora, uma vez que a linguagem é o 

que caracteriza e marca o homem, trata-se de restaurar nas ciências humanas o 

espaço do sentido. O sentido da palavra é o caminho para o resgate daquilo que no 

homem é sujeito, no qual ele não se anula nem se desfaz. Para Japiassu [...], a 

linguagem e suas múltiplas teorizações constituiriam a contra-ciência capaz de 

unificar a heterogeneidade dos componentes no campo pseudocientífico das ciências 

humanas. Mas a linguagem, acrescenta ele, precisa ser estudada em função de suas 

relações com o inconsciente, pois este determina suas formas e sua emergência. Mas 

se, por um lado, ressaltamos a necessidade de a linguagem ser estudada em função 

de suas relações com o inconsciente, por outro, acrescentaríamos também a 

necessidade de uma compreensão da linguagem em função de suas relações com a 

estrutura social. [...] Ressaltamos, finalmente, que Bakhtin, Vigotski e Benjamin 

oferecem uma construção teórica que coloca a linguagem como ponto de partida na 

investigação das questões humanas e sociais, além de ser também um desvio que 

permite que as ciências humanas transitem para fora dos paradigmas cientificistas, 

priorizando uma abordagem ético-estética da realidade [SOUZA, 1994. pp. 51 e 95]. 

Ambas as autoras buscam essa abordagem “ético-estética” da realidade, 

dizendo-se apoiadas na mesma tríade Vigotski, Bakhtin e Benjamin e ambas 

acreditam encontrar nos detalhes do cotidiano a compreensão da realidade social no 

seu todo. Souza (1994, p. 23) diz o seguinte: “elegemos a vida cotidiana, nas suas 

mais variadas manifestações, como cenário de nossas indagações”, e acrescenta que 

“cada fato, acontecimento ou fragmento das relações sociais reflete a realidade no 

seu todo”. Kramer (1993, pp. 113-199), na parte 2 do livro, intitulada “Nas dobras 

do cotidiano da Escola, a reflexão teórica”, apresenta narrativas de professores, para 

tratar dos temas “língua”, “língua escrita” e “ser professor”. Ao mencionarmos o 



livro de Sônia Kramer e também o de Solange Jobim e Souza, queremos focalizar 

especificamente o contexto que preside as leituras, muito semelhantes, que essas 

autoras fazem de Vigotski. Trata-se, em nossa avaliação, de um contexto de 

abandono do referencial marxista, sob a forma de busca de um marxismo mais 

aberto, criativo, livre das amarras cientificistas, atento aos detalhes do cotidiano, 

aberto às histórias dos indivíduos, identificado com a riqueza do linguajar artístico, 

sensível à dimensão afetiva do ser humano etc. A despeito das referências teóricas, o 

citado livro de Sônia Kramer pouco ou nada se diferencia da enorme quantidade de 

trabalhos voltados para a descrição do chamado cotidiano escolar e para a história de 

vida de professores. Muitos desses trabalhos afirmam, como o fez Kramer, que 

pretendem articular o geral e o particular, o macroestrutural e o micro-estrutural. 

Mas, ao final, a grande maioria desses trabalhos acaba pouco ou nada acrescentando 

à compreensão do processo educacional. São trabalhos que imergem no cotidiano e 

afogam-se nas infinitas singularidades de cada escola, de cada professora, de cada 

aluno etc. Como diz Celso Frederico (1997, p. 180), em seu já citado artigo, ao 

analisar o pensamento pós-moderno: 

A visão global da sociedade — aquela que estamos inseridos, e por isso, nos 

interesse de perto — é substituída pela discrição fragmentada do indiferenciado 

cotidiano de indivíduos comuns. Quem se interessa por isso? Quem se interessa por 

uma coleção infinita de estórias que não se relacionam entre si e não apontam para 

nada? Quem se interessa pelo caso particular tomado em sim mesmo, fechado em 

sua curiosidade solitária, que não ilumina tendências do conjunto da vida social?  

Como os exemplos apresentados acima, o que procuramos assinalar é o fato 

de que o pensamento pós-moderno se faz presente em trabalhos de conceituados 

pesquisadores da área educacional que se propõem a incorporar a teoria vigotiskiana 

e até mesmo em trabalhos cujos autores afirmam estarem situados no campo da 

filosofia marxista. Essa impregnação do pensamento pós-moderno nos trabalhos dos 

divulgadores da teoria vigotskiana gera, como vimos, graves distorções dessa teoria. 

Se isso ocorre com autores que pretendem adotar e/ou divulgar a perspectiva 

vigotskiana, o que ocorreria, nos dias de hoje, com aqueles que se posicionem de 

forma contrária à teoria de Vigotski e sua escola?  

 



4. UM EXEMPLO DE CRÍTICA INFUNDADA E INCONSISTENTE À TEORIA 

VIGOTSKIANA 

Como seria de se esperar, nesse terreno também não são encontradas leituras 

cuidadosas do trabalho desse psicólogo. Ao contrário, a crítica é dirigida a uma 

imagem totalmente distorcida da teoria vigotskiana e, no mais das vezes, as críticas 

apoiam-se apenas naquilo que dizem os intérpretes das idéias desse autor. Um 

exemplo extremo de uma crítica à teoria vigotskiana apoiada em uma deliberada 

distorção dessa teoria é o texto do pesquisador piagetiano espanhol, Juan Delval, 

intitulado “Teses Sobre o Construtivismo” (DELVAL. 1998b). Não analisaremos 

todo o texto de Delval, pois não é nosso objetivo neste trabalho, como já o dissemos, 

abordar as várias faces do construtivismo contemporâneo. Limitaremos nossas 

considerações ao trecho no qual o autor espanhol apresenta sua visão da teoria 

vigotskiana. Inicialmente é necessário um esclarecimento sobre a forma como o 

texto foi redigido. Nele o construtivismo é abordado por meio da apresentação de 

algumas teses e seus desdobramentos: 

Para promover a discussão, vamos apresentar, em forma de tese – que 

necessariamente terá uma forma dogmática devido à sua brevidade – algumas idéias 

sobre o construtivismo. Segundo o sistema utilizado por Wittgenstein em seu 

Tractatus, o peso das propostas está relacionado ao número que as precede. Cada vez 

que se acrescenta um dígito, trata-se de uma precisão ou comentário ao nível 

anterior [idem. p. 15]. 

Dada a forma do texto, o autor não apresenta nenhuma referência 

bibliográfica Em apoio às suas teses. Mas tal procedimento não é só decorrência da 

forma do texto. Em livro publicado no Brasil também no ano de 1998, intitulado 

Crescer e Pensar — A Construção do Conhecimento na Escola (DELVAL, 1998a), o 

autor quase não apresenta, ao longo de todo o livro, as fontes das quais extraiu as 

idéias que ele apresenta como sua visão de uma educação escolar construtivista. A 

própria listagem de obras nas referências bibliográficas do citado livro é 

extremamente exígua (25 títulos para um livro de quase 250 páginas onde o autor 

pretende apresentar uma ampla análise da concepção construtivista). Causa também 

estranheza que o autor diga fundamentar-se em Piaget e apresente, nas referências 

bibliográficas, apenas dois títulos do pensador suíço. Iniciemos analisando a última 



das teses defendidas por Delval, na qual ele explicita sua visão das relações entre o 

construtivismo e as idéias de Vigotski: 

6.5. A teoria construtivista elaborada a partir da teoria de Piaget pode 

incorporar as propostas de Vigotski sobre o papel da cultura, porém, a posição de 

Vigotski não pode incorporar a teoria construtivista [DELVAL, 1998b, p. 35]. 

Para o autor, portanto, o construtivismo é uma teoria mais ampla e 

desenvolvida que pode até incorporar elementos da teoria vigotskiana, enquanto esta 

teria um caráter bastante restrito e incapaz de incorporar o construtivismo. Essas 

limitações da teoria vigotskiana decorreriam, segundo o autor, de pressupostos e 

teses incorretas defendidos por Vigotski. Em primeiro lugar, a teoria de Vigotski 

seria mais mistura de empirismo e sociologismo (idem. p. 33): 

6.2.3. A posição de Vigotski está mais próxima ao empirismo ou ao 

sociologismo. [...] 

6.2.3.1 Por isso, as propostas finais de Vigotski podem ser consideradas mais 

próximas ao empirismo e ao comportamentalismo do que a uma teoria 

construtivista. Os fatores externos seriam os responsáveis pelo desenvolvimento, e 

este seria, sobretudo um processo de cópia (ou interiorização) do exterior [idem, p. 

33] 

Delval revela desconhecer totalmente os princípios mais elementares da 

concepção marxista e, portanto, materialista, dialética e sócio-histórica na qual 

apoia-se a teoria vigotskiana. Vejamos uma passagem escrita pelo próprio Vigotski: 

A palavra social, aplicada a nossa disciplina, tem grande importância. 

Primeiro, no sentido mais amplo significa que todo o cultural é social. Justamente a 

cultura é um produto da vida social e da atividade social do ser humano, por isso, a 

própria proposição do problema do desenvolvimento cultural da conduta nos leva 

diretamente ao plano social do desenvolvimento. Poderíamos assinalar, além disso, 

que o signo que se encontra fora do organismo, tal como a ferramenta, esta separado 

da personalidade e serve em sua essência ao órgão social e ao meio social. 

Poderíamos dizer, por outra parte, que todas as funções superiores não são produtos 

da biologia, nem da história da filogênese pura, mas sim que o próprio mecanismo 

que subjaz às funções psíquicas superiores é uma cópia do social. Todas as funções 

psíquicas superiores são relações interiorizadas de ordem social, são o fundamento 



da estrutura social da personalidade. Sua composição, estrutura genética e modo de 

ação, em uma palavra, toda a sua natureza é social, inclusive em converter-se em 

processos psíquicos segue sendo quase social. O homem inclusive a sós consigo 

mesmo, conserva funções de comunicação. Modificando a conhecida tese de Marx, 

poderíamos dizer que a natureza psíquica do homem vem a ser um conjunto de 

relações sociais transladadas ao interior e convertidas em funções da personalidade e 

em formas de sua estrutura. Não pretendemos dizer que esse seja, precisamente, o 

significado da tese de Marx, porém, vemos nela a expressão mais completa de todo 

o resultado da história do desenvolvimento cultural [VYGOTSKI, 1995, pp. 150-

151]. 

Ao interpretar a concepção vigotskiana da origem e determinação social da 

personalidade individual, Delval revela claramente seus pressupostos idealistas e 

subjetivistas. Por não compreender a dialética entre objetivação e apropriação e a 

dialética entre teleologia e causalidade, originadas a partir do trabalho considerado 

como atividade que constitui historicamente o ser do homem, tanto no sentido 

objetivo como subjetivo, Delval interpreta a afirmação da prioridade do social, do 

externo, como sinônimo de empirismo. Isso só revela que Delval ignora totalmente 

as diferenças entre o materialismo vulgar e o materialismo histórico e dialético 

(NOTA DE RODAPÉ: 4. Para uma análise da fundamentação da teoria vigotskiana 

no materialismo histórico e dialético, recomendamos a leitura do primeiro capítulo 

de Shuare (1990. pp. L 1-23), intitulado “As fontes filosóficas da psicologia 

soviética”.). Por identificar os fundamentos materialistas histórico-dialéticos de 

Vigotski com o empirismo, Delval também não consegue ver o processo de 

internalização da cultura como um processo ativo: 

6.2.3.2. A “lei geral do desenvolvimento cultural”, segundo a qual toda a 

função aparece duas vezes — no plano social e no psicológico —, exprime essa 

convicção de Vigotski. Seria aceitável, de uma perspectiva construtivista, se 

explicasse qual é o papel do indivíduo na apropriação do social [DELVAL, 1998b, 

pp. 33-34]. 

Já tivemos oportunidade de mostrar neste trabalho o quanto o conceito de 

apropriação, na psicologia soviética e, em particular, em Leontiev, implica 

necessariamente o papel ativo do sujeito. 



Partindo dessa leitura equivocada dos princípios filosóficos de Vigotski, 

Delval não poderia, é claro, fazer uma leitura correia das implicações pedagógicas 

da teoria vigotskiana: 

6.2.4. A teoria de Vigotski é atraente porque parece recuperar a função do 

professor na pedagogia tradicional. O professor é que ensina.  

6.2.4. l. A afirmação de que o professor é que ensina é contrária a uma 

posição construtivista [idem, p. 34, grifo no original]. 

Delval, que no livro Crescer e Pensar: a Construção do Conhecimento na 

Escola (DELVAL, 1998a) não esconde sua concordância com as teses principais do 

movimento escolanovista, mostra-se neste outro texto (DELVAL, 1998b) coerente 

com o que defende no citado livro, pois se mostra, nas teses acima citadas, incapaz 

de distinguir a concepção de ensino defendida pela pedagogia tradicional e o fato de 

ser possível defender o princípio de que o professor ensina sem, no entanto, 

compartilhar do ideário da pedagogia tradicional. Por estar o pensamento de Delval 

bastante próximo ao ideário escolanovista, vê como algo negativo, como uma volta à 

escola tradicional, o fato de a teoria de Vigotski levar a uma valorização da 

transmissão do conhecimento, do papel do professor como aquele que deve ensinar. 

Esse tipo de atitude é idêntica àquela tomada por muitos educadores brasileiros que, 

na década de 1980, acusaram Dermeval Saviani de estar propondo um retorno à 

escola tradicional por defender a necessidade da valorização dos conteúdos escolares 

e por criticar o aligeiramento da educação decorrente das proposições escolanovistas 

(SAVIANI. 1989). Se Delval interpreta que a teoria vigotskiana atrairia os 

educadores por recuperar a perspectiva tradicional do professor como aquele que 

ensina, existem intérpretes que assinalam existir esse risco de “retorno” a uma 

concepção tradicional, mas não como conseqüência dos pressupostos adotados por 

Vigotski e sim como conseqüência de leituras superficiais da teoria vigotskiana. É o 

caso, por exemplo, de Marta Kohl de Oliveira: 

É importante destacar, aqui o risco de uma interpretação distorcida da 

posição de Vigotski. Se uma interpretação leviana das posições de Piaget levou, 

freqüentemente a uma postura espontaneísta, que propõe que uma criança deve ser 

deixada livre em sua interação com os estímulos do mundo físico para que possa 

amadurecer, “desabrochar”, em seu desenvolvimento natural, uma compreensão 



superficial de Vigotski poderia levar exatamente ao oposto: uma postura diretiva, 

intervencionista, uma volta à “educação tradicional”. Embora Vigotski enfatize o 

papel da intervenção no desenvolvimento, seu objetivo é trabalhar com a 

importância do meio cultural e das ralações entre indivíduo na definição de um 

percurso de desenvolvimento da pessoa humana, e não propor uma pedagogia 

diretiva, autoritária [OLIVEIRA, 1993, p. 63]. 

Ao longo de todo o restante de seu livro, a autora não faz menções a 

correntes pedagógicas, como escola tradicional ou Escola Nova etc. também em 

nenhum momento ela explicita o referencial pedagógico a partir do qual desenvolve 

seu estudo da obra de Vigotski. Mas o trecho acima citado revela aspectos 

significativos das idéias pedagógicas da autora. Ela identifica uma pedagogia 

diretiva com uma pedagogia autoritária, apesar de ter esboçado uma crítica aos que 

fariam uma “interpretação leviana” das idéias de Piaget e dessa interpretação 

extrairiam uma “postura espontaneísta”. Deixaremos aqui de lado a questão de que 

não nos parece tão tranqüilo assim afirmar que somente leituras levianas possam 

extrair posturas pedagógicas espontaneístas da obra de Piaget. A questão que aqui 

abordamos é outra: qual ou quais correntes pedagógicas estão presentes na leitura 

que Marta Kohl de Oliveira faz da obra de Vigotski? No trecho acima citado, a 

autora parece aproximar-se de idéias de fundo construtivista e escolanovista, pois 

considera que propor uma ação educativa diretiva, em que o professor intervenha 

intencionalmente nos processos de aprendizagem do aluno, significaria um “retorno” 

a escola tradicional. Se há o risco de “retorno”, parece que autora entenda que tenha 

existido algum avanço. Mas em que direção teria ocorrido esse avanço, que estaria 

ameaçado por uma leitura “distorcida” e “superficial” do pensamento de Vigotski? 

Nossa hipótese é a de que a autora estaria considerando como avanços certas idéias 

defendidas pelo escolanovismo e pelo construtivismo. 

Retomando o texto de Delval, assim como ele não consegue distinguir entre o 

materialismo histórico-dialético (presente na teoria vigotskiana) e o sociologismo 

empirista, também não consegue distinguir entre a valorização do ensino e o ideário 

da pedagogia tradicional. Por essa razão é que Delval entende que no interior da 

concepção construtivista não cabe a afirmação de que é o professor quem ensina. 

Diga-se, de passagem, ter sido esse tipo de concepção defendida pêlos 



construtivistas que levou-nos a caracterizar o construtivismo como uma “concepção 

negativa sobre o ato de ensinar” (DUARTE, 1998a). 

Um dos motivos pêlos quais o autor espanhol não pode aceitar a concepção 

histórico-social de Vigotski é o fato de aquele estabelecer uma separação rígida 

entre uma análise psicológica e uma análise sociológica: 

6.2.4.2. De um ponto de vista construtivista está errado considerar que o 

sujeito constrói seus conhecimentos com os outros, ou que não pode construí-los 

sem os outros. Os outros se referem a uma perspectiva sociológica.  

6.2.4.2. l. As mudanças cognitivas só ocorrem no interior do sujeito e 

constituem um processo psicológico [DELVAL, 1998b, p. 34, grifo nosso]. 

Não há como deixar de interpretar a citação acima como uma declaração de 

que o construtivismo é uma concepção subjetivista e psicologizante, da qual está 

excluído o caráter necessariamente social da formação do pensamento individual. 

Realmente seria exigir demais que um autor defensor de tal concepção pudesse fazer 

uma análise consistente da teoria vigotskiana. Na mesma linha de raciocínio, Delval 

assim aborda a questão do natural e do social: 

6.2.5 A teoria de Vigotski parte de uma pressuposição insustentável da 

perspectiva do nosso atual conhecimento em biologia e ciências humanas (e de uma 

posição construtivista), isto é: que no desenvolvimento existe uma oposição entre o 

natural e o social. 

6.2.5. l. Ao contrário, deve-se admitir que o social e o natural interagem 

desde o início da ontogênese. O homem não pode ser entendido isolado de um 

contexto social. O conhecimento é um processo social desde o princípio [idem, p. 

34]. 

Em primeiro lugar parece-nos um tanto contraditório que antes o autor tenha 

dito que “os outros referem-se a uma perspectiva sociológica”, que “as mudanças 

cognoscitivas só ocorrem no interior do sujeito e constituem um processo 

psicológico” e quase em seguida afirme que “o homem não pode ser entendido 

isolado de um contexto social” e que “o conhecimento é um processo social desde o 

princípio”. Em segundo lugar, a concepção vigotskiana da relação entre o natural e o 

social no desenvolvimento psicológico postula, de fato, a existência de processos de 

luta entre o natural e o social, mas essa luta não significa que o social exclua o 



natural, nem que aquele possa existir sem este. A relação entre natural e social tal 

como vista por Vigotski é muito mais rica e complexa do que a vaga formulação de 

Delval, de que “o social e o natural interagem desde o início da ontogênese”. Essa 

afirmação nada explica se o autor não esclarecer em que consiste tal interação. Pará 

se compreender adequadamente a concepção vigotskiana sobre as relações entre o 

natural e o social, é necessário levar em conta dois pontos dessa concepção. O 

primeiro é a de que Vigotski adotava o pressuposto marxista de que por meio do 

trabalho o ser humano vem, ao longo da história social, criando o mundo da cultura 

humana e que o mundo social não pode ser explicado como uma continuação direta 

das leis que regem os processos biológicos. Já abordamos essa questão neste 

trabalho e mostramos que isso não significa afirmar que o ser humano esteja isento 

das leis da natureza, mas sim que ocorre um salto qualitativo na passagem da 

história natural para a história social. O homem, como ser social, não pode ser 

explicado por meio de modelos teóricos biologizantes. No livro História do 

Desenvolvimento das Funções Psíquicas Superiores escrito por Vigotski em 1931 e 

publicado no volume III das Obras Escolhidas (VYGOTSKI, 1995), essa questão é 

abordada em vários momentos. Em um deles, comentando sobre a psicologia 

apoiada no modelo estímulo-resposta (E-R), Vigotski escreve o seguinte: 

O enfoque naturalista da conduta em geral, incluídas as funções psíquicas 

superiores, formadas no período histórico do desenvolvimento da conduta, não toma 

em conta a diferença qualitativa entre a história humana e a história dos animais. De 

fato, o esquema E-R se aplica tanto ao estudo da conduta humana, como a dos 

animais. Neste simples fato esta contida a síntese da idéia de que toda a diferença 

qualitativa da história humana, todas as mudanças em sua natureza, todas as novas 

modalidades de sua adaptação, tudo isso não se reflete no comportamento humano 

nem provocou no homem nenhuma mudança essencial. Pensar assim significa 

reconhecer que a conduta humana se encontra a margem do desenvolvimento 

histórico da humanidade [idem, p. 61]  

O segundo ponto importante da concepção vigotskiana sobre as relações 

entre o natural e o social é a questão dos processos psíquicos superiores. Para 

Vigotski, esses processos são de natureza social e formam-se por meio da superação 

e da incorporação dos processos psíquicos elementares, de origem biológica. 



Vigotski critica a psicologia de seu tempo, por não conseguir abordar de forma 

científica os processos psíquicos superiores e por limitar-se ao estudo dos processos 

mais elementares. Tal limitação era vista por Vigotski como uma decorrência da 

própria ausência de uma perspectiva histórico-cultural na psicologia. Assim, por 

exemplo, ele criticava, a psicologia infantil que não ia além do estudo da formação 

dos processos psíquicos no inicio da vida do bebê. Neste ponto pediremos licença ao 

leitor para apresentar algumas citações longas do anteriormente mencionado livro de 

Vigotski. Isso se faz necessário para fazer frente a interpretações distorcidas com a 

de Juan Delval. 

A psicologia infantil de nossos dias, pela própria essência de seu curso, 

somente pode estudar o desenvolvimento embrionário das funções superiores, a 

embriologia do espírito humano. E o faz conscientemente, porque conhece suas 

próprias limitações metodológicas. De fato, é uma psicologia que somente investiga 

embriões. Todavia, a comparação com a embriologia não somente é correta 

objetivamente, mas sim que é também delatora. Assinala o ponto débil da psicologia 

infantil, põe de manifesto seu calcanhar-de-aquiles, revela sua obrigada abstenção e 

auto-limitação, que ela procura converter em virtude própria. No afã de conhecer as 

leis fundamentais do desenvolvimento com base em relações simplíssimas e na 

comparação entre o desenvolvimento psíquico da criança com o embriológico 

demonstram com plena evidência que a psicologia tradicional analisa o 

desenvolvimento da conduta por analogia com o desenvolvimento embrionário do 

corpo, isto é, como um processo totalmente natural, biológico. Esta tese sustenta-se 

em realidade no fato bem conhecido e sem dúvida fundamental, de que o 

desenvolvimento intensivo do cérebro nos três primeiros anos de vida — durante os 

quais aumenta sobretudo seu peso — coincide com o desenvolvimento das 

principais e elementares funções psíquicas da criança nesses primeiros anos. Não é 

nosso propósito de forma alguma rebaixar minimamente a importância que para toda 

a história da personalidade da criança têm os primeiros passos do desenvolvimento 

psíquico, nem rebaixar tampouco a importância de seu estudo. É indubitável que 

tanto um como outro têm grande importância e não somente porque o 

desenvolvimento biológico da conduta, que se manifesta com particular intensidade 

depois do nascimento, constitui por si mesmo um objeto fundamental de estudo 



psicológico, mas também porque é impossível estudar a história do desenvolvimento 

das funções psíquicas superiores sem haver estudado a pré-história dessas funções, 

suas raízes biológicas e inclinações orgânicas. Na idade do bebê se encontram as 

raízes genéticas de duas formas culturais básicas do comportamento: o emprego de 

ferramentas e a linguagem humana. Esta circunstância por si só situa a idade do bebê 

no centro da pré-história do desenvolvimento cultural. Queremos assinalar 

unicamente que a tendência a circunscrever a psicologia infantil ao estudo do 

desenvolvimento embrionário das funções psíquicas superiores demonstra que a 

própria psicologia de tais funções se encontra em estado embrionário, que o conceito 

de desenvolvimento das funções psíquicas superiores é ignorado pela psicologia 

infantil, que essa psicologia está obrigada a limitar necessariamente o conceito de 

desenvolvimento psíquico da criança ao de desenvolvimento biológico das funções 

elementares que transcorrem em direta dependência da maturação cerebral como 

função da maturação orgânica da criança [idem, pp. 17-18]. 

O desconhecimento da gênese das funções superiores conduz inevitavelmente 

a uma concepção essencialmente metafísica: as formas da memória, da atenção do 

pensamento, tanto superiores como inferiores, coexistem entre si, são independentes 

umas das outras, não guardam nenhuma relação genética, funcional ou estrutural, 

como se desde o princípio tivessem sido criadas nessa dupla forma — opinião dos 

antecessores de Charles Darwin sobre a existência das diversas espécies animais. 

Semelhante concepção fecha o caminho à investigação científica e à explicação dos 

processos superiores, assim como à psicologia geral; na psicologia contemporânea 

não somente falta a história do desenvolvimento, como também a teoria sobre a 

memória lógica e a atenção voluntária. O dualismo do inferior e do superior, a 

divisão metafísica da psicologia em dois níveis, alcança seu ponto máximo na idéia 

que divide a psicologia em duas ciências separadas e independentes: a psicologia 

fisiológica, das ciências naturais, explicativa ou causal, por uma parte, e 

compreensiva, ou teleológica, psicologia do espírito, com fundamento de todas as 

ciências humanas, por outra [idem, p. 19]. 

A história do desenvolvimento cultural da criança deve ser estudada da 

mesma forma que o processo vivo da evolução biológica, em analogia com a 

aparição gradual de novas espécies animais e o desaparecimento, durante a luta pela 



existência, de espécies velhas, com o curso dramático da adaptação dos organismos 

vivos à natureza. O desenvolvimento cultural da criança somente pode ser 

compreendido como um processo vivo de desenvolvimento, de formação, de luta e, 

nesse sentido, deve ser objeto de um verdadeiro estudo científico. Ao mesmo tempo, 

há que introduzir-se na história do desenvolvimento infantil o conceito de conflito, 

isto é, de contradição ou choque entre o natural e o histórico, o primitivo e o 

cultural, o orgânico e o social [idem, p. 303, grifo nosso]. 

Dessa concepção do desenvolvimento, Vigotski extrai uma nova concepção 

sobre as relações entre desenvolvimento e educação: 

De mãos dadas com a modificação fundamental do ponto de vista teórico, 

muda também, como é natural, a teoria sobre a educação cultural. A mudança se 

manifesta em dois pontos fundamentais. Antes, os psicólogos estudavam de maneira 

unilateral o processo da educação cultural. Procuravam averiguar que capacidades 

naturais condicionam a possibilidade de desenvolvimento da criança, em que 

funções naturais da criança deve apoiar-se o pedagogo para introduzi-la em uma ou 

outra esfera do cultural. Analisava-se, por exemplo, como o desenvolvimento da 

linguagem ou a aprendizagem da aritmética dependem de suas funções naturais, 

como vai preparando-se durante o desenvolvimento das funções naturais e do 

crescimento natural da criança, porém não se analisava o contrário, isto é, como a 

assimilação da linguagem ou da aritmética transformam essas funções naturais, a 

profunda reorganização que introduzem no curso do pensamento natural, como 

interrompem e deslocam as velhas tendências e linhas do desenvolvimento. O 

educador começa a compreender agora que quando a criança adentra na cultura, não 

somente toma algo dela, não somente assimila e se enriquece com o que está fora 

dela, mas que a própria cultura reelabora em profundidade a composição natural de 

sua conduta e dá uma orientação completamente nova a todo o curso do seu 

desenvolvimento. A diferença entre os dois planos de desenvolvimento do 

comportamento — o natural e o cultural — converte-se no ponto de partida para a 

nova teoria da educação. O segundo momento é mais importante ainda, mais 

essencial. Introduz pela primeira vez no problema da educação um enfoque dialético 

do desenvolvimento da criança. Se antes, ao não diferenciar os dois planos de 

desenvolvimento, cabia imaginar-se ingenuamente que o desenvolvimento cultural 



da criança era continuação e conseqüência direta de seu desenvolvimento natural, 

hoje em dia tal concepção é impossível. Os investigadores de outrora não 

compreendiam o profundo conflito que significava, por exemplo, o passo do 

balbucio às primeiras palavras ou da percepção de figuras numéricas ao sistema 

decimal. Consideravam que um era continuação em maior ou menor medida do 

outro. As novas investigações demonstraram — e nisso radica seu inapreciável 

mérito — que ali onde via-se antes um caminho reto, existe de fato uma ruptura, ali 

onde parecia haver um movimento paulatino por uma superfície plana, se avança aos 

saltos. Dito de forma simples, as novas investigações assinalaram os pontos de 

viragem no desenvolvimento onde os investigadores supunham antes um movimento 

em linha reta, ressaltando assim no processo de desenvolvimento infantil os pontos 

mais importantes para a educação. Como é lógico ao mesmo tempo desaparece a 

velha concepção sobre o caráter da educação. Ali onde a teoria anterior falava de 

cooperação a nova fala de luta. Com efeito, para a educação não é o mesmo que a 

criança passe em linha reta do balbucio à palavra ou da percepção da figura 

numérica ao sistema decimal, que levar-lhe por um caminho de saltos, rupturas e 

viragens. No primeiro caso a teoria ensinava a criança a caminhar com passos 

moderados e serenos; a nova teoria deve ensinar-lhe a saltar [idem, pp. 305-306]. 

Como vimos, Juan Delval afirmou que a concepção vigotskiana acerca das 

relações entre o natural e o social seria “insustentável da perspectiva do nosso atual 

conhecimento em biologia e ciências humanas”. Após as citações que acabamos de 

apresentar, do pensamento de Vigotski, formulamos a seguinte questão ao leitor: a 

quais ciências humanas e a quais correntes das ciências humanas refere-se Delval, 

para afirmar que a concepção vigotskiana sobre a dialética entre o natural e o social 

na formação do indivíduo não teria respaldo na ciência? De nossa parte, entendemos 

que a perspectiva marxista do ser humano, da história e da cultura dá inteiro 

respaldo à abordagem de Vigotski acima apresentada. 

Juan Delval também demonstra não conseguir ou não querer compreender a 

dialética entre conceitos cotidianos (ou espontâneos) e conceitos científicos na obra 

de Vigotski: 

6.2.6. Igualmente insustentável é a oposição entre os conceitos cotidianos e 

científicos, apresentados como incompatíveis. Se aceitássemos essa oposição, não 



poderíamos explicar o aparecimento de teorias científicas na história. 

6.2.6.l. Ao contrário, deve-se admitir que os conceitos científicos só podem 

ser elaborados com base na experiência do sujeito, que forma os conceitos 

cotidianos. 

A cultura contribui de forma essencial para essa elaboração [DELVAL, 

1998b, p, 34] 

O raciocínio do autor espanhol é particularmente falacioso nesse ponto de seu 

texto. Ele pretende fazer o leitor acreditar que Vigotski defenderia a posição de que 

os conceitos científicos teriam sido criados pelo ser humano sem qualquer origem no 

pensamento cotidiano. Em primeiro lugar, quando Vigotski, no livro Pensamento e 

Linguagem, aborda, no sexto capítulo, o “Estudo do Desenvolvimento dos 

Conceitos Científicos na Idade Infantil” (Vigotski, 1993a, pp. 181-285), ele não 

pretende defender que a relação entre os conceitos científicos e pensamento 

cotidiano (ou espontâneo) no desenvolvimento individual seja uma repetição do 

processo histórico de desenvolvimento da ciência. Vigotski não compartilha da idéia 

de que, no campo do conhecimento humano, a ontogênese naturalmente repita de 

forma abreviada a filogênese. O que Vigotski analisa nesse capítulo é a importância, 

para o desenvolvimento psicológico, da apropriação, pelo indivíduo, por meio da 

educação sistemática, do ensino intencional, dos conceitos científicos que já foram 

historicamente construídos pelo ser humano e já têm, portanto, uma existência sócio-

objetiva anterior ao indivíduo que vai aprender tais conceitos. Delval, ao que parece 

intencionalmente, confunde a gênese histórica da ciência com a aprendizagem 

individual da ciência socialmente já existente. Ainda que a análise desse sexto 

capítulo de Pensamento e Linguagem não possa ser aqui apresentada, de forma 

breve, posto que pretendemos adotar uma atitude oposta ao superficialismo das 

afirmações de Delval, apresentaremos ao menos algumas passagens do próprio 

Vigotski que dão uma primeira idéia da análise por ele realizada. Em primeiro lugar, 

para evitar dúvidas quanto ao significado do que seja pensamento espontâneo e 

conceito científico, citamos a nota de rodapé apresentada pela edição russa das 

Obras Escolhidas. 

Com a denominação de pensamento espontâneo, ou conceito espontâneo, o 

autor refere-se às formas de pensamento ou aos conceitos cotidianos que se 



desenvolvem não no processo de assimilação do sistema de conhecimentos que são 

comunicados à criança durante o ensino escolar, mas sim que se formam no curso da 

atividade prática do aluno e de sua comunicação direta com os que o rodeiam [nota 

da edição russa, VIGOTSKI, 1993a, p. 1 82].  

Um primeiro aspecto a ser aqui destacado é o de que a análise vigotskiana da 

importância dos conceitos científicos para o desenvolvimento psíquico é parte da 

análise das relações entre desenvolvimento e educação, especialmente a educação 

escolar:  

Em essência o problema dos conceitos não-espontâneos, e em particular os 

científicos, é um problema de ensino e desenvolvimento, já que os conceitos 

espontâneos possibilitam a aparição dos conceitos não-espontâneos através do 

ensino, que é a fonte de seu desenvolvimento. Por isso, a investigação sobre os 

conceitos espontâneos e não-espontâneos é um caso particular da investigação mais 

geral acerca do problema do ensino e do desenvolvimento. Fora deste problema, 

nossa investigação não pode ser formulada corretamente. Com isso, a investigação 

dedicada à análise comparativa do desenvolvimento dos conceitos científicos e 

cotidianos resolve também neste caso o problema geral, submetendo a uma 

comprovação objetiva as leis gerais sobre a relação entre estes dois processos. Por 

isso, a importância de nossa hipótese de trabalho e da investigação experimental à 

qual deu lugar ultrapassa em muito os limites da investigação dos conceitos e 

estende-se em certo sentido ao âmbito do ensino e do desenvolvimento [idem, p. 

218].  

A hipótese de trabalho de Vigotski é a de que o desenvolvimento dos 

conceitos científicos segue um caminho particular em comparação com o 

desenvolvimento dos conceitos cotidianos. Este caminho está condicionado pelo fato 

de que a definição verbal primária constitui o aspecto principal de seu 

desenvolvimento, que nas condições de um sistema organizado desce em direção ao 

concreto, ao fenômeno, enquanto que a tendência de desenvolvimento dos conceito 

cotidianos se produz fora de um sistema determinado e ascende até as 

generalizações, O desenvolvimento do conceito científico de caráter social é 

produzido nas condições do processo de ensino que constitui uma forma singular de 

cooperação sistemática do pedagogo com a criança. [...] Dentro de um mesmo nível 



de desenvolvimento, em uma mesma criança, tropeçamos com distintos elementos 

fortes e débeis nos conceitos cotidianos e científicos. A debilidade dos conceitos 

cotidianos se manifesta, segundo os dados de nossa investigação, na incapacidade 

para a abstração, no modo arbitrário de operar com eles; em semelhante situação, 

domina sua utilização incorreta. A debilidade do conceito científico reside em seu 

verbalismo, em sua insuficiente saturação do concreto, que se manifesta como o 

principal perigo de seu desenvolvimento; a parte forte, a capacidade para utilizar 

voluntariamente a “disposição a atuar” [idem, p. 183]. Para Vigotski, cabe à 

educação escolar o papel de promover o desenvolvimento intelectual da criança, 

alcançando uma síntese que supere tanto a dificuldade de abstração do pensamento 

cotidiano quanto o caráter inicialmente verbalista que os conceitos científicos têm 

para a criança:  

Para maior clareza podemos oferecer uma representação esquemática do 

caminho de desenvolvimento dos conceitos espontâneos e científicos da criança na 

forma de duas linhas de sentido oposto, uma das quais vai de cima para baixo 

alcançando um determinado nível no ponto a que chega a outra ao dirigir-se de 

baixo para cima. Se designamos as propriedades que amadurecem antes, as mais 

simples e elementares dos conceitos, como inferiores e as que têm um 

desenvolvimento mais tardio, que são mais complicadas e estão relacionadas com a 

tomada de consciência e a voluntariedade, como superiores, poderíamos dizer 

convencionalmente que o conceito espontâneo da criança se desenvolve de baixo 

para cima até propriedade superiores a partir de outras mais elementares e inferiores 

e que os conceitos científicos se desenvolvem de cima para baixo, a partir de 

propriedades mais complexas e superiores até outras mais elementares e inferiores. 

[...] A aparição inicial do conceito espontâneo está ligada ao enfrentamento da 

criança com certas coisas, na verdade, com coisas que ao mesmo tempo são 

explicadas pelos adultos, mas que, na verdade, são coisas vivas e reais. E somente 

através de um prolongado desenvolvimento a criança chega a tomar consciência do 

objeto, a tomar consciência do conceito e das operações abstratas que realiza com 

ele. Pelo contrário, o nascimento do conceito científico não se inicia com o 

enfrentamento direto com as coisas, mas sim com a atitude mediatizada para o 

objeto. Se no primeiro caso a criança vai da coisa ao conceito, no segundo se vê 



obrigada com freqüência a seguir o caminho oposto: do conceito ao objeto. Não há 

que surpreender-se, portanto, de que o que mostra a força de um conceito seja 

justamente o aspecto débil do outro. A criança aprende nas primeiras lições 

escolares a estabelecer relações lógicas entre os conceitos, porém o movimento 

desse conceito é produzido como se crescesse para dentro, abrindo caminho até o 

objeto, relacionando-se com a experiência que têm a criança neste sentido e 

absorvendo-a. Os conceitos cotidianos e científicos encontram-se em uma mesma 

criança aproximadamente dentro dos limites de um mesmo nível. No pensamento da 

criança não cabe separar os conceitos adquiridos por ela na escola do que adquiriu 

em casa. Porém do ponto de vista da dinâmica, sua história é totalmente distinta: um 

conceito alcança este nível, percorrendo a partir de cima um determinado fragmento 

de seu desenvolvimento, o outro alcança o mesmo nível percorrendo o fragmento 

inferior de seu desenvolvimento. Não obstante, ainda que os conceitos científicos e 

cotidianos sigam caminhos opostos em seu desenvolvimento, estes dois processos se 

encontram estreitamente inter-relacionados. O desenvolvimento do conceito 

cotidiano deverá alcançar um determinado nível para que a criança possa assimilar, 

em geral, e tomar consciência do conceito científico. A criança deve alcançar nos 

conceitos espontâneos o umbral no qual resulta possível a tomada de consciência. 

Assim, os conceitos históricos da criança iniciam seu caminho de desenvolvimento 

somente quando seu conceito do passado está bastante diferenciado, quando sua vida 

e a das pessoas próximas a ela e à sua volta fixaram-se em sua consciência dentro do 

marco da generalização primária de “antes” e “agora”. Porém, como mostram os 

experimentos, também os conceitos cotidianos dependem dos científicos. Se é 

verdade que o conceito científico percorreu o fragmento de desenvolvimento que há 

de percorrer ainda o conceito cotidiano, isto é, se tornou-se possível para a criança 

aqui, pela primeira vez, toda uma série de operações, que, no que se refere a um 

conceito como o de “irmão” estão todavia ainda muito longe de serem possíveis, 

isso não pode permanecer indiferente para o resto do caminho dos conceitos 

cotidianos. O conceito cotidiano, que percorreu um longo caminho de 

desenvolvimento de baixo para cima, desobstaculizou a trajetória para o posterior 

brotar para baixo do conceito científico, já que criou uma série de estruturas 

necessárias para que surjam as propriedades inferiores e elementares dos conceitos. 



Exatamente igual, o conceito científico, depois de haver percorrido de cima para 

baixo certo fragmento de seu caminho, abriu com ele a senda para o 

desenvolvimento dos conceitos cotidianos, preparando de antemão uma série de 

formações estruturais necessárias para dominar as propriedades superiores do 

conceito [idem, pp. 252- 253].  

A abordagem vigotskiana das relações entre a formação dos conceitos 

cotidianos e a formação dos conceitos científicos na criança, por meio da educação 

escolar, leva ao tão famoso conceito vigotskiano de zona de desenvolvimento 

próximo:  

Podemos tentar agora generalizar o que encontramos. Podemos dizer que a 

força dos conceitos científicos se manifesta em uma esfera que está por completo 

determinada pelas propriedades superiores dos conceitos: o caráter consciente e a 

voluntariedade. É precisamente nesta esfera onde manifestam sua debilidade os 

conceitos cotidianos da criança, fortes no âmbito da aplicação concreta, espontânea, 

cujo sentido vem determinado pela situação, no âmbito da experiência e da empiria. 

O desenvolvimento dos conceitos científicos inicia-se na esfera do caráter 

consciente e da voluntariedade e continua mais longe, brotando para baixo na esfera 

da experiência pessoal e do concreto. O desenvolvimento dos conceitos espontâneos 

começa na esfera do concreto e do empírico e se move na direção das propriedades 

superiores dos conceitos: o caráter consciente e a voluntariedade. A relação entre o 

desenvolvimento destas duas linhas opostas descobre sem dúvida alguma sua 

verdadeira natureza: a conexão entre a zona de desenvolvimento próximo e o nível 

atual de desenvolvimento. O fato completamente indubitável, indiscutível e 

incontroverso consiste em que o caráter consciente e a voluntariedade dos conceitos, 

essas duas propriedades insuficientemente desenvolvidas dos conceitos espontâneos 

do aluno, encontram-se por completo dentro da zona de desenvolvimento próximo, 

isto é, se manifestam e se tornam eficazes em colaboração com o pensamento do 

adulto. Isto nos explica precisamente que o desenvolvimento dos conceitos 

científicos pressuponha um determinado nível dos conceitos espontâneos, no qual o 

caráter consciente e a voluntariedade fazem sua aparição na zona de 

desenvolvimento próximo e que os conceitos científicos transformem e elevem a um 

grau superior os espontâneos, formando sua zona de desenvolvimento próximo: 



porque o que a criança sabe fazer hoje em colaboração será capaz de realizar 

amanhã por si mesma. Vemos, portanto, que a curva de desenvolvimento dos 

conceitos científicos não coincide com a de desenvolvimento dos conceitos 

espontâneos. Porém ao mesmo tempo, devido precisamente a isso, descobre 

complexíssimas relações mútuas entre elas. Estas relações seriam impossíveis se os 

conceitos científicos repetissem simplesmente a história do desenvolvimento dos 

conceitos espontâneos. A relação entre ambos os processos e a enorme influência 

que um exerce no outro são possíveis precisamente porque o desenvolvimento de 

uns e outros seguem caminhos distintos [idem, pp. 254-255].  

Essa citação já explica, inclusive, algo que é objeto de questionamento de 

Juan Delval na seqüência de seu texto:  

6.2.7. O conceito de “zona de desenvolvimento proximal” não passa de uma 

metáfora de escasso poder explicativo, enquanto não se puder explicar de que 

depende a amplitude dessa zona para cada sujeito [DELVAL, 1998b, p. 34].  

A passagem de Vigotski acima apresentada responde à questão levantada por 

Delval. O que explica a extensão da zona de desenvolvimento para cada sujeito e, 

mais do que isso, para cada sujeito em cada momento de sua vida, são as situações 

educativas vivenciadas por esse sujeito, entendendo-se aqui educação no sentido 

amplo e não apenas no de educação escolar É claro que o autor espanhol não poderia 

entender do que depende a amplitude da zona de desenvolvimento próximo, pois 

isso requer algo que ele já demonstrou não possuir, isto é, uma clara compreensão 

do que significa conceber a formação do ser humano como um processo 

especificamente histórico-social, que se distingue da aprendizagem dos animais. 

Supomos que Delval afirmaria que nossa interpretação sobre o que produz a 

extensão da zona de desenvolvimento próximo (ou proximal) assemelha-se ao 

empirismo e ao sociologismo, pois, afinal, como já vimos, é assim que ele classifica 

a teoria de Vigotski. Vejamos brevemente como o psicólogo soviético aborda a 

questão das relações entre a zona de desenvolvimento próximo e a educação no livro 

Pensamento e Linguagem (VYGOTSKI, 1993a, pp. 238-246). Diferentemente dos 

animais, uma criança é capaz de imitar ações as quais ela não é capaz de realizar por 

conta própria. Mas essa capacidade de imitação da criança tem sempre, em cada 

momento do seu desenvolvimento intelectual, um limite, a partir do qual ela não 



conseguirá realizar certas ações nem mesmo por meio da imitação. Isso leva 

Vigotski a considerar que a aprendizagem nos seres humanos deve ser entendida 

como diferente da aprendizagem dos animais, fato esse que, segundo Vigotski, teria 

sido desconsiderado por três tipos de teorias psicológicas sobre as relações entre 

desenvolvimento e aprendizagem: a teoria piagetiana, a teoria behaviorista e a teoria 

da Gestalt:  

Este fato é de fundamental importância para toda a psicologia do ensino dos 

animais e do homem. É notável que nas três teorias da instrução das quais nos 

ocupamos no presente capítulo, não se estabelece uma diferença básica entre o 

ensino dos animais e do homem. As três teorias empregam o mesmo princípio 

explicativo para o amestramento e o ensino. Porém o fato exposto mais acima 

mostra claramente em que consiste a diferença radical e básica entre eles. O animal, 

inclusive o mais inteligente, não é capaz de desenvolver suas faculdades intelectuais 

mediante a imitação ou o ensino. Não pode assimilar nada basicamente novo em 

comparação com o que já possui. É capaz de aprender unicamente mediante o 

amestramento. Neste sentido, cabe dizer que o animal não pode ser ensinado em 

absoluto, se interpretamos o ensino no sentido específico que tem para o homem. 

Pelo contrário, o desenvolvimento que parte da colaboração mediante a imitação é a 

fonte de todas as propriedades especificamente humanas da consciência da criança. 

O fator principal é constituído pelo desenvolvimento baseado no ensino. Por 

conseguinte, o aspecto central para toda a psicologia do ensino apoia-se na 

possibilidade de elevar-se mediante a colaboração a um grau intelectualmente 

superior, na possibilidade de passar com ajuda da imitação do que a criança é capaz 

de fazer ao que não é capaz. Nisto se baseia toda a importância do ensino no 

desenvolvimento e isso é o que constitui na realidade o conteúdo do conceito de 

zona de desenvolvimento próximo. A imitação, se a interpretamos no sentido amplo, 

é a forma principal pela qual é levada a cabo a influência do ensino sobre o 

desenvolvimento. O ensino da linguagem, o ensino na escola, se baseia em alto grau 

na imitação. Porque na escola a criança não aprende a fazer o que é capaz de fazer 

por si mesma, mas sim a fazer o que é todavia incapaz de realizar, porém está a seu 

alcance em colaboração com o professor e sob sua orientação. O fundamental no 

ensino é precisamente o novo que aprende a criança. Por isso, a zona de 



desenvolvimento próximo, que determina o campo das gradações que estão ao 

alcance da criança, resulta ser o aspecto mais determinante no que se refere ao 

ensino e ao desenvolvimento [VYGOTSKI, 1993a, p. 241]. Por fim, Juan Delval 

aborda a própria questão da relação entre a teoria vigotskiana e a filosofia de Marx:  

6.3. Ao contrário do que se afirma com freqüência, a posição de Vigotski tem 

pouca relação com a de Marx em seus aspectos mais básicos.  

6.3.1. A perspectiva de Vigotski é mais hegeliana. Por isso, gosta de se apoiar 

na dialética e de utilizar o processo “tese, antítese e síntese”. De qualquer forma, ela 

estaria relacionada à interpretação engelsiana do marxismo (na dialética da 

natureza).  

6.3.1.1. Sua tendência a proclamar oposições drásticas (natural-social, 

cotidiano-científico) corresponde a essa orientação.  

6.3.2. Ao contrário, a posição marxista é uma antecipação do construtivismo, 

particularmente quando afirma: “Ao transformar a natureza, o homem se transforma 

a si mesmo”.  

6.3.3. Este aspecto fundamental do marxismo está ausente na posição de 

Vigotski.  

6.3.4. O parentesco entre as posições de Marx e de Piaget foi ressaltado por 

Goldmann [DELVAL, 1998b, pp. 34-35].  

O próprio Piaget (1973, p. 35), em Estudos Sociológicos, cita indiretamente, 

por meio de texto de Lucien Goldmann, uma famosa passagem de O Capital, em que 

Marx mostra que por meio do trabalho o homem transforma a natureza e, nesse 

processo, transforma a si próprio. Piaget estabelece uma aproximação entre essa 

concepção de Marx e o modelo interacionista da assimilação e acomodação. 

Entendemos que as análises apresentadas ao longo deste nosso trabalho não deixam 

dúvidas quanto ao fato de não concordarmos em absoluto com a idéia de que a 

abordagem psicogenética e interacionista de Piaget e a abordagem dialética e 

histórica de Marx sejam equivalentes, já que Piaget citou uma passagem de O 

Capital, do capítulo quinto, item primeiro, intitulado “O Processo de Trabalho” 

(1983, pp. 143-154), convém lembrar aqui alguns aspectos do raciocínio de Marx 

nesse item, que evidenciam o equívoco das posições de Delval. Vejamos 

inicialmente qual o trecho citado por Goldmann e, em sua esteira, por Piaget:  



Antes de tudo o trabalho é um processo entre o homem e a natureza, um 

processo em que o homem, por sua própria ação, media, regula e controla seu 

metabolismo com a natureza. Ele mesmo se defronta com a matéria natural como 

uma força natural. Ele põe em movimento as forças naturais pertencentes à sua 

corporalidade, braços e pernas, cabeça e mão, a fim de apropriar-se da matéria 

natural numa forma útil para sua própria vida. Ao atuar, por meio desse movimento, 

sobre a natureza externa a ele e ao modificá-la, ele modifica, ao mesmo tempo, sua 

própria natureza [Marx, 1983, p. 149]. Esse trecho é apresentado por Piaget como 

prova da aproximação entre seu modelo interacionista de assimilação e acomodação 

e a concepção de Marx acerca das relações entre o homem e a natureza por meio do 

trabalho. É também nesse tipo de raciocínio que Delval apoia-se para afirmar que a 

teoria de Marx seria uma antecipação do construtivismo e que esse aspecto do 

marxismo estaria ausente da teoria vigotskiana. Parece que tanto Piaget como Delval 

não deram a devida atenção à seqüência do raciocínio de Marx, por meio da qual ele 

mostra que o trabalho cria uma forma de relacionamento entre o ser humano e a 

realidade totalmente ausente do restante da natureza e que, portanto, não pode ser 

explicada, como o faz Piaget, por intermédio de um modelo universal para as 

relações entre todos os seres vivos e o meio ambiente. O trabalho é, para Marx, uma 

atividade exclusivamente humana, constituída por três elementos: a atividade 

orientada a um fim (ideação prévia do resultado), os meios de trabalho e o objeto do 

trabalho. Quanto ao primeiro desses elementos Marx escreve:  

Pressupomos o trabalho numa forma que pertence exclusivamente ao homem. 

Uma aranha executa operações semelhantes às do tecelão, e a abelha envergonha 

mais de um arquiteto humano com a construção dos favos de suas colméias. Mas o 

que distingue, de antemão, o pior arquiteto da melhor abelha é que ele construiu o 

favo em sua cabeça, antes de construí-lo em cera. No fim do processo de trabalho 

obtém-se um resultado que já no início deste existiu na imaginação do trabalhador e, 

portanto idealmente. Ele não apenas efetua uma transformação da forma da matéria 

natural; realiza, ao mesmo tempo, na matéria natural seu objetivo, que ele sabe que 

determina, como lei, a espécie e o modo de sua atividade e ao qual tem que 

subordinar sua vontade [idem, p. 150].  

A primeira característica do trabalho, como atividade especificamente 



humana de transformação da natureza, é a de que se trata de uma atividade 

conscientemente dirigida por uma finalidade previamente estabelecida.  

A segunda característica é a de que o trabalho é uma relação mediatizada 

entre o homem e a natureza, isto é, o trabalho requer a utilização de meios de 

trabalho, de instrumentos:  

O meio de trabalho é uma coisa ou um complexo de coisas que o trabalhador 

coloca entre si mesmo e o objeto de trabalho e que lhe serve como condutor de sua 

atividade sobre esse objeto. Ele utiliza as propriedades mecânicas, físicas, químicas 

das coisas para fazê-las atuar como meios de poder sobre outras coisas, conforme 

seu objetivo [...] O uso e a criação de meios de trabalho, embora existam em germe 

em certas espécies de animais, caracterizam o processo de trabalho especificamente 

humano e Franklin define, por isso, o homem como “toolmaking animal”, um 

animal que faz ferramentas. A mesma importância que a estrutura de ossos fósseis 

tem para o conhecimento da organização de espécies de animais desaparecidas, os 

restos dos meios de trabalho têm para a apreciação de formações sócio-econômicas 

desaparecidas. Não é o que se faz, mas como, com que meios de trabalho se faz, é o 

que distingue as épocas econômicas. Os meios de trabalho não são só medidores do 

grau de desenvolvimento da força de trabalho humana, mas também indicadores das 

condições sociais nas quais se trabalha [idem, pp. 1 50-151].  

A terceira característica do processo de trabalho é a de que a atividade 

humana dirige-se a um objeto e materializa-se nesse objeto. Utilizando as categorias 

já mencionadas neste nosso livro, diríamos que essa terceira característica refere-se 

ao fato de o trabalho ser um processo de objetivação:  

No processo de trabalho a atividade do homem efetua, portanto, mediante o 

meio de trabalho, uma transformação do objeto de trabalho, pretendida desde o 

princípio. O processo extingue-se no produto. Seu produto é um valor de uso; uma 

matéria natural adaptada às necessidades humanas mediante a transformação da 

forma. O trabalho se uniu com seu objetivo. O trabalho está objetivado e o objeto 

trabalhado. O que do lado do trabalhador aparecia na forma de mobilidade aparece 

agora como propriedade imóvel na forma do ser, do lado do produto [idem, p. 151].  

Assim, o trabalho é, para Marx, uma atividade que distingue o ser social do 

ser natural, isto é, define a especificidade do ser humano como um ser histórico, 



social e cultural, por possuir essas três características: a de ser uma atividade 

conscientemente dirigida por uma finalidade previamente estabelecida na 

consciência, a de ser uma atividade mediatizada pelos instrumentos e a de ser uma 

atividade que se materializa em um produto social, um produto que não é mais um 

objeto inteiramente natural, um produto que é uma objetivação da atividade e do 

pensamento do ser humano. Cabe também lembrar que Marx, por estar analisando o 

processo de trabalho, nesse momento faz abstração de um aspecto fundamental em 

sua filosofia, o de que o trabalho é sempre uma atividade social e, portanto, a relação 

entre homem e natureza é também mediatizada pelas relações sociais.  

Juan Delval afirmou que Vigotski estaria distante da teoria de Marx e mais 

próximo da dialética hegeliana e que a teoria vigotskiana não contempla a dialética 

entre transformação objetiva e transformação subjetiva. Tal interpretação revela total 

desconhecimento não só da teoria de Vigotski, como também da concepção de Marx 

sobre o processo de trabalho por nós anteriormente apresentada de forma 

extremamente sumária. O que é necessário insistir e frisar é que o processo de 

formação do indivíduo humano é um processo de apropriação dos produtos da 

atividade social, isto é, produtos que são objetivação da atividade humana. A relação 

entre o indivíduo e o mundo é inteiramente mediatizada por essa atividade 

acumulada nas objetivações humanas. Por isso Vigotski atribuía uma importância 

fundamental ao conceito de atividade mediadora, esclarecendo que esse conceito 

refere-se a vários tipos de mediação na relação entre o indivíduo e a realidade, sendo 

o uso de ferramentas e o uso de signos dois casos particulares de atividade 

mediadora. Assim como as ferramentas são mediadoras na ação do homem sobre 

objetos, são necessárias ao controle da realidade material, os signos são mediadores 

na ação do indivíduo sobre si mesmo ou sobre outros indivíduos, isto é, são 

mediadores necessários ao controle do comportamento humano e dos processos 

mentais. Esse tema é explorado em vários trabalhos de Vigotski e pode ser estudado, 

por exemplo, no texto “O Método Instrumental em Psicologia” (MGOTSKI, 1996a, 

pp. 93-101). Mas como Juan Delval afirmou que Vigotski seria mais hegeliano do 

que marxista, citaremos aqui uma passagem de outro trabalho de Vigotski, no qual 

fica evidente que o psicólogo russo não desconhecia a dialética de Hegel mas a 

interpretava com base na perspectiva materialista de Marx, diferentemente de 



Delval, que demonstra nada entender de dialética, ao afirmar que ela levaria 

Vigotski a trabalhar com oposições rígidas entre o natural e o social e entre o 

cotidiano e o científico. A passagem é a seguinte:  

Hegel atribuía com toda razão um significado mais geral ao conceito de 

mediação, considerando-o como a propriedade mais característica da razão. A razão, 

diz Hegel, é tão astuta como poderosa. A astúcia consiste em geral em que a 

atividade mediadora, ao permitir aos objetos atuarem reciprocamente uns sobre 

outros em concordância com sua natureza e se consumirem nesse processo, não 

toma parte nela, porém leva a cabo, todavia, seu objetivo. Marx cita essas palavras 

ao falar das ferramentas de trabalho e diz “o homem utiliza as propriedades 

mecânicas, físicas e químicas das coisas que emprega como ferramentas para atuar 

sobre outras coisas de acordo com seu objetivo” [...] Por meio da ferramenta o 

homem influi sobre o objeto de sua atividade; a ferramenta está dirigida para fora: 

deve provocar determinadas mudanças no objeto. É o meio da atividade exterior do 

homem, orientado a modificar a natureza. O signo não modifica nada no objeto da 

operação psicológica; é o meio do qual se vale o homem para influir 

psicologicamente, seja na sua própria conduta seja nas dos demais; é um meio para 

sua atividade interior, dirigida a dominar o próprio ser humano: o signo está 

orientado para dentro. [...] A aplicação de meios auxiliares e a passagem à atividade 

mediadora reconstrói pela raiz toda a operação psíquica, à semelhança de como a 

aplicação das ferramentas modifica a atividade natural dos órgãos, e amplia 

infinitamente o sistema de atividade das funções psíquicas. Tanto a um como a outro 

denominamos, em seu conjunto, com o termo de função psíquica superior ou 

conduta superior [VYGOTSKI, 995, pp. 93-94].  

Ao apresentar como uma característica negativa da teoria vigotskiana a 

utilização da dialética, Juan Delval demonstra sua total ignorância em relação à obra 

de Marx e, para fortalecer ainda mais essa nossa afirmação, lembramos aqui uma 

passagem do posfácio de O Capital, escrito em 1873:  

Por sua fundamentação, meu método dialético não só difere do hegeliano, 

mas é também sua antítese direta. Para Hegel, o processo de pensamento, que ele, 

sob o nome de idéia, transforma num sujeito autônomo, é o demiurgo do real, real 

que constitui apenas a sua manifestação externa. Para mim, pelo contrário, o ideal 



não é nada mais que o material, transposto e traduzido na cabeça do homem. Há 

quase trinta anos, numa época em que ela ainda estava na moda, critiquei o lado 

mistificador da dialética hegeliana. Quando eu elaborava o primeiro volume de O 

Capital, epígonos aborrecidos, arrogantes e medíocres que agora pontificam na 

Alemanha culta, se permitiram tratar Hegel como o bravo Moses Mendelssohn 

tratou Espinosa na época de Lessing, ou seja, como um “cachorro morto”. Por isso, 

confessei-me abertamente discípulo daquele grande pensador e, no capítulo sobre o 

valor, até andei namorando aqui e acolá os seus modos peculiares de expressão. A 

mistificação que a dialética sofre nas mãos de Hegel não impede, de modo algum, 

que ele tenha sido o primeiro a expor as suas formas mais gerais de movimento, de 

maneira ampla e consciente. É necessário invertê-la, para descobrir o cerne racional 

dentro do invólucro místico. Em sua forma mistificada, a dialética foi moda alemã 

porque ela parecia tomar sublime o existente. Em sua configuração racional, é um 

incômodo e um horror para a burguesia e para os seus porta-vozes doutrinários, 

porque, no entendimento positivo do existente, ela inclui ao mesmo tempo o 

entendimento da sua negação, da sua desaparição inevitável; porque apreende cada 

forma existente no fluxo do movimento, portanto também com seu lado transitório; 

porque não se deixa impressionar por nada e é, em sua essência, crítica e 

revolucionária [MARX, 1983, pp. 20-21].  

A conclusão deste capítulo não poderia ser outra: a despeito de o nome de 

Vigotski ser atualmente bastante mencionado no meio educacional brasileiro, o fato 

é que os escritos desse autor permanecem desconhecidos para a maioria dos 

educadores brasileiros, o que facilita a divulgação de interpretações que procuram 

aproximar a teoria vigotskiana a ideários pedagógicos afinados com o lema 

“aprender a aprender” e ao universo ideológico neoliberal e pós-moderno. Tal 

aproximação é facilitada antes de mais nada porque são retirados do pensamento 

vigotskiano seu caráter marxista e sua radicalidade na crítica às psicologias 

incompatíveis com a perspectiva marxista e socialista. Contra essas interpretações 

que vêm sendo difundidas sobre a teoria desse autor mostraremos, no próximo 

capítulo, o quanto Vigotski era radical, isto é, o quanto ele ia às raízes tanto na 

caracterização dos fundamentos da psicologia histórico-cultural quanto na crítica aos 

fundamentos das psicologias naturalizantes, como é o caso da psicologia piagetiana.  



 

 



CAPÍTULO CINCO  
 

A CRITICA RADICAL DE VIGOTSKI A PIAGET  

Ser radical é atacar o problema pela raiz. E a raiz, para o homem, é o próprio 

homem. MARX neste capítulo analisaremos o texto de Vigotski intitulado “O 

Problema da Linguagem e do Pensamento da Criança na Teoria de Piaget” 

(VYGOTSKI, 1993a, pp. 29-77), que foi escrito e publicado inicialmente como um 

prefácio à edição russa do livro A Linguagem e o Pensamento da Criança, de Jean 

Piaget. Posteriormente Vigotski incorporou esse texto como capítulo daquele que 

veio a ser seu mais famoso trabalho, o livro Pensamento e Linguagem, publicado 

pela primeira vez em 1934 (NOTA DE RODAPÉ: 1. Utilizaremos aqui a edição em 

espanhol, do texto integral desse livro de Vigotski publicada no volume II das Obras 

Escolhidas desse autor (VYGOTSKI, 1993 a, pp. 1l-347).). 

O fato de o segundo capítulo de Pensamento e Linguagem ter sido publicado 

inicialmente, pelo próprio autor, como um artigo acabado e, portanto, compreensível 

em si mesmo, foi por nós considerado um critério que justifica a proposta de uma 

análise voltada especificamente para esse capítulo. Escolhemos esse texto em 

particular por considerarmos ser ele bastante esclarecedor quanto ao tipo de análise 

que Vigotski realizava da obra de outros autores, no caso, da obra de Piaget. Trata-

se, em nossa visão, de um texto paradigmático, em termos do que seja uma análise 

crítica radical no campo da psicologia com base em um referencial filosófico 

marxista. E por ser radical, é uma análise que procura ir às raízes, ao núcleo central 

ou, para empregar uma expressão à qual Vigotski recorre várias vezes nesse texto, 

uma análise que vai direto à “pedra angular do edifício teórico” que esteja sendo 

focalizado.  

Esperamos que, ao ser publicado este nosso livro, já esteja disponível ao 

leitor brasileiro a tradução, diretamente do russo, de Pensamento e Linguagem 

anunciada por Paulo Bezerra no prefácio à edição brasileira de Psicologia da Arte 

(VIGOTSKI, 1999). Se isso ocorrer, então mesmo o leitor que não tenha acesso à 

edição espanhola das Obras Escolhidas, da qual aqui fazemos uso, poderá avaliar se 

estamos ou não corretos em afirmar que há uma grande diferença entre a edição 

resumida/censurada de Pensamento e Linguagem (VYGOTSKY, 1993b) e o texto 



integral (VYGOT5K1, 1993a, pp. 1l-347). Defendemos essa tese tanto para o livro 

de Vigotski em seus sete capítulos como para o segundo capítulo em particular 2. De 

qualquer forma a análise que apresentamos neste capítulo foi redigida de maneira a 

fundamentar nossa posição com citações do texto integral e com comparações entre 

este e o texto resumido/censurado. Passemos então ao texto.  

 

1. VIG0T5KI DETECTA O ALICERCE PRINCIPAL DO EDIFÍCIO TEÓRICO 

DO JOVEM PIAGET: A CONCEPÇÃO DE QUE O PENSAMENTO 

EGOCÊNTRICO SERIA UMA FASE INTERMEDIÁRIA ENTRE O 

PENSAMENTO AUTISTA E O PENSAMENTO SOCIALIZADO  

Vigotski inicia sua análise do pensamento de Piaget ressaltando a 

importância da contribuição dada pelo pesquisador suíço, com o auxílio do método 

clínico, ao campo dos estudos da psicologia infantil. Até então, esses estudos teriam 

focalizado principalmente o que falta à criança e não aquilo que caracteriza as 

especificidades do pensamento infantil. Vigotski destaca, entretanto, que Piaget não 

conseguira escapar à crise da psicologia, crise essa marcada, segundo o psicólogo 

soviético, pelo dualismo entre dados empíricos e base metodológica, isto é, 

fundamentação teórica:  

A crise na psicologia é, antes de mais nada, a crise de seus fundamentos 

metodológicos. Está arraigada em sua história, na luta entre as tendências 

materialista e idealista, que se enfrentam nesse ramo do saber com tanta força e 

virulência como não o fazem em nenhuma ciência hoje em dia [VYGOTSKI 1993a, 

p. 30]. NOTA DE RODAPÉ: 2. Na edição integral em espanhol, VYGOTSKI 

(1993a, pp. 29-77) e na edição resumida/censurada em português (VYGOTSKY, 

1993b, pp. 9-21). 

Em decorrência dessa crise, cada psicólogo seria levado, segundo Vigotski, a 

cada nova descoberta empírica no campo da psicologia, a construir uma nova teoria, 

o que leva a psicologia a fragmentar-se em várias psicologias, sendo a maior parte 

dessas teorias marcadas por concepções idealistas e não científicas:  

Esse dualismo se deve a que a ciência, ao dar um passo adiante na 

acumulação de dados empíricas, dá dois passos atrás em sua interpretação e 

explicação teórica. A psicologia atual mostra quase a cada passo a tristíssima visão 



de como os mais recentes e importantes descobrimentos, que são o orgulho e a 

última palavra desta ciência, afundam-se lamentavelmente em concepções pré-

científicas, envoltas em teorias e sistemas semi-metafísicos criados ad-hoc 

[VYGOTSKI, 1993a, p. 31].  

Essa caracterização, feita por Vigotski, da crise da psicologia não deve ser 

entendida como uma manifestação contrária à teorização nesse campo da ciência ou 

a favor da restrição da pesquisa ao campo da empiria, como se os dados falassem 

por si mesmos. Toda a análise desenvolvida por Vigotski ao longo desse texto terá 

por centro, como veremos, a defesa da necessidade de uma teoria que seja capaz de 

explorar, num todo coerente e consistente, numa ótica não idealista, isto é, numa 

ótica materialista e historicizadora, as descobertas no terreno dos dados empíricas.  

Essa questão já havia sido detidamente analisada por Vigotski num 

manuscrito de 1927, intitulado “O Significado Histórico da Crise da Psicologia” 

(NOTA DE RODAPÉ: 3. Publicada postumamente no primeiro volume das Obras 

Escolhidas (VYGOTSKI, 1991 pp. 259-406), já existindo uma tradução desse texto 

para o português (VIGOTSKI, 1996a, pp. 203-4/7).). Julgamos importante 

acrescentar aqui algumas reflexões baseadas nesse texto vigotskiano sobre a crise da 

psicologia, pois, como foi mencionado anteriormente, esse autor entendia que Piaget 

também não escapara a essa crise, caracterizada pelo dualismo entre teoria e dados 

empíricas. Lucién Sève (1989) já havia destacado a importância desse texto para 

uma crítica às leituras pragmatistas da obra de Vigotski, leituras essas fortalecidas 

pela versão resumida/censurada de Pensamento e Linguagem. Esse autor marxista 

francês chamava a atenção para a impossibilidade de se compreender a psicologia de 

Vigotski, separando-a de seus fundamentos teórico-filosóficos. De fato, nesse 

manuscrito sobre a crise da psicologia, Vigotski criticou as tentativas de estabelecer 

relações diretas entre o materialismo dialética, como filosofia, e os dados empíricas 

obtidas pelas pesquisas psicológicas, defendendo a necessidade de elaboração de 

uma teoria mediadora entre a dialética materialista e a pesquisa empírica na 

psicologia. Essa teoria mediadora seria uma teoria geral da psicologia, uma 

“psicologia geral”:  

Proponho, pois esta tese: a análise da crise e da estrutura da psicologia 

testemunham indiscutivelmente que nenhum sistema filosófica pode dominar 



diretamente a psicologia como ciência sem a ajuda da metodologia, isto é, sem criar 

uma ciência geral; que a única aplicação legítima do marxismo na psicologia seria a 

criação de uma psicologia geral cujos conceitos sejam formulados em dependência 

direta da dialética geral, porque esta psicologia não seria outra coisa que a dialética 

da psicologia; toda a aplicação do marxismo à psicologia por outras vias, ou desde 

outros pressupostos, fora deste enfoque, conduzirá inevitavelmente a construções 

escolásticas ou verbalistas e a dissolver a dialética em questionários e testes; a 

raciocinar sobre as coisas baseando-se em seus traças externos, casuais e 

secundários; à perda total de toda critério objetiva e a tentar negar todas as 

tendências históricas no desenvolvimento da psicologia; a uma revolução 

simplesmente terminológica [VYGOTSKI, 1991b, pp. 388-389; na edição brasileira, 

Vigotski, 1996a, p. 392].  

É nesse sentido que, fazendo uma analogia com o papel da obra O Capital, de 

Karl Marx, na análise dos fenômenos histórico-sociais próprios do capitalismo, 

Vigotski defendeu que a psicologia também deveria elaborar seu O Capital, isto é, 

uma teoria que fizesse a mediação entre a reflexão filosófica mais abstrata e geral 

realizada no campo do materialismo dialética e a análise dos dados particulares 

colhidos pelas pesquisas no campo da psicologia. Da mesma forma que, para 

analisar o capitalismo, foram necessárias categorias como valor, mercadoria etc., 

também a psicologia deveria elaborar uma teoria que contemplasse as categorias 

básicas dos fenômenos psicológicos:  

A dialética abarca a natureza, o pensamento, a história: é a ciência mais geral, 

universal até o máximo. Essa teoria do materialismo psicológico ou dialética da 

psicologia é a que considera psicologia geral. Para criar essas teorias intermediárias 

— ou metodologias, ou ciências gerais — será necessário desvelar a essência do 

grupo de fenômenos correspondentes, as leis sobre suas variações, suas 

características qualitativas e quantitativas, sua causalidade, criar as categorias e 

conceitos que lhe são próprios, criar seu “O Capital”. Basta imaginar que Marx 

tivesse operado com os princípios e categorias gerais da dialética, como quantidade, 

qualidade, tríadas, conexão universal, nó, salto, etc., sem as categorias abstratas e 

históricas de custo, classe, mercadoria, capital, renda, força produtiva, base, 

superestrutura, etc., para ver o monstruoso, o absurdo de supor que fosse possível 



criar diretamente qualquer ciência marxista prescindindo de “O Capital”. A 

psicologia necessita de seu “O Capital” — seus conceitos de classe, base, valor, etc.-

, nos quais possa expressar, descrever e estudar seu objeto. [...] A idéia da 

necessidade de uma teoria intermediária, sem a qual é impossível estudar à luz do 

marxismo fatos particulares isolados, é conhecida há tempos e resta-me somente 

assinalar a coincidência de conclusões de nossa análise com essa idéia 

[VYGOTSKI, 1991b, p. 389; na edição brasileira: VIGOTSKI, 1996a, p. 393]. 

Cabem aqui dois comentários. O primeiro é o de que essa questão da universalidade 

da dialética, admitida por Vigotski na passagem anterior, não foi mencionada por 

Marta Kohl de Oliveira na já citada resposta que essa pesquisadora deu a uma 

pergunta sobre a presença de universais na teoria de Vigotski. Como foi visto há 

pouco, o pensador russo compartilhava da perspectiva de Marx, Engels e Lênin, 

segundo a qual a dialética é universal, ou seja, ela está presente em todos os 

fenômenos da realidade objetiva e sua expressão no pensamento humano é a lógica 

dialética. Nosso segundo comentário é o de que Vigotski também compartilhava da 

perspectiva desses clássicos do marxismo, para quem não seria possível 

compreender e transformar uma determinada realidade social por meio de tentativas 

de aplicação imediata das categorias mais gerais da dialética aos fenômenos 

históricos específicos. Há necessidade das teorias mediadoras entre a reflexão 

filosófica mais geral e universal e a análise dos fenômenos específicos a cada campo 

da realidade e do pensamento sobre essa realidade. É necessária a construção de 

teorias que permitam a explicação da essência dos processos humanos, isto é, 

histórico-sociais. Assim, não é possível explicar os processos psicológicos humanos, 

que são processos histórica e socialmente produzidos, utilizando-se categorias 

biológicas universais, aplicáveis a todos os seres vivos. Nesse sentido, a concepção 

epistemológica de Vigotski acerca da psicologia como ciência distancia-se 

decisivamente da atitude de Piaget, que estendia para a análise do psiquismo 

humano, o mesmo modelo de análise do “comportamento” das células. Essa atitude 

é explicitada pelo próprio Piaget no seguinte trecho de uma entrevista:  

BRINGUIER Há de tudo aqui: insetos no vidro, na parede, plantas ao pé das 

janelas. A qual nível da vida, para a senhor, começa a psicologia?  

PIAGET Minha convicção é de que não há nenhuma espécie de fronteira 



entre o vital e o mental ou entre o biológica e a psicológico. Desde que um 

organismo tenha consciência de uma experiência anterior e se adapte a uma situação 

nova, isso se assemelha muito à psicologia.  

BRINGUIER Então, quando os girassóis, por exemplo, se votam para o Sol, 

eles fazem psicologia?  

(Ele sorri, hesita, depois sacode a cabeça)  

PIAGET Eu penso, com efeito, que é um comportamento.  

BRINGUIFR Entre os girassóis e nós, não há fronteira?  

PIAGET Não. É a tese central de meu livra Biologia e Conhecimento, Onde 

eu experimento mostrar as isomorfismos...  

BPINGUIER As analogias?  

PIAGET Sim, entre as regulações orgânicas e os processos cognitivos, os 

processas de conhecimento. Há estruturas do organismo e há estruturas da 

inteligência: eu experimento mostrar que umas procedem das outras, e que a lógica, 

por exemplo, nasce da coordenação geral das ações e que a coordenação geral das 

ações apoia-se sobre as coordenações nervosas, apoiando-se, elas mesmas, sobre as 

coordenações orgânicas.  

BRINGUIFR Então, se os girassóis fazem “psicologia” pode-se descer ainda 

mais baixo no reina vivente? Até onde?  

PIAGET Até ande? Quando se vêem os filmes, por exemplo, de Paul Weiss, 

a biólogo, sobre os movimentos internos da célula, pode-se situar a questão. Paul 

Weiss disse, com grande razão, que, para explicar esses processas, é ainda a 

linguagem do comportamento a mais adequada. Expressa melhor os fatos do que 

uma linguagem puramente física-matemática. Então, se você tem agora 

“comportamento” no própria interior da célula, isto amplia enormemente a escala do 

comportamento e, portanto, da psicologia que não é a ciência da consciência 

somente, mas do comportamento em geral [BRINGUIER, 1993, p. II].  

Retomemos a análise do segundo capítulo de Pensamento e Linguagem de 

Vigotski. Após afirmar que Piaget não conseguiu escapar ao dualismo característico 

da crise da psicologia, Vigotski mostra que a maneira pela qual Piaget tentara 

escapar àquele dualismo foi a de evitar, a todo custo, apresentar uma teorização 

acerca dos dados empíricas por ele apresentados, fruto de seus experimentos, por 



acreditar que fosse possível apresentar os fatos em si e por si mesmos:  

Porém Piaget, como tantos outros, não conseguiu evitar o fatal dualismo ao 

qual a crise atual da ciência psicológica condena inclusive a seus melhores 

representantes. Tratou de proteger-se da crise atrás do segura e elevada muro dos 

dados. Porém estes lhe voltaram as costas e o traíram. Os dados criam problemas e 

os problemas levam a uma teoria que ainda não está desenvolvida nem é 

suficientemente ampla, mas é, não obstante a determinação de Piaget por evitá-la, 

uma verdadeira teoria. Sim, em seus livros há teoria. Isso é irremediável, é o destino. 

“Procuramos unicamente — conta Piaget — seguir passo a passo os fatos, como nos 

foram oferecidas pelo experimento. Sabemos muito bem que a experimento está 

determinado pelas hipóteses que o originam, porém de momento nos limitaremos a 

analisar os fatos”. Todavia, quem analisa os fatos o faz indefectivelmente à luz de 

uma ou outra teoria. Os dados estão indissoluvelmente entrelaçados com a filosofia, 

sobretudo os dados relativas à evolução do pensamento infantil descobertos, 

expostos e analisados por Piaget. Se desejamos encontrar a chave de tão rico 

acúmulo de dados novos, devemos explorar primeiro a filosofia do fato, a filosofia 

subjacente à sua obtenção e interpretação. De outra modo, os fatos permanecerão 

mudos e mortos [VYGOTSKI, 1993a, p. 32, grifos no original]. Vigotski faz, 

portanto, com que apareça aquilo que estaria escondida atrás do elevada e seguro 

muro de dados apresentada pelo jovem Piaget, isto é, a teoria deste, suas concepções 

teóricas presentes nos experimentos e na apresentação e análise dos dados obtidas 

por meio desses experimentos. Vigotski, que não separava filosofia e ciência, não 

separava também os fatos das posições teóricas e ideológicas de quem os apresenta. 

Enquanto o jovem Piaget procurava apresentar fatos como um cientista distante das 

“especulações filosóficas”, Vigotski procurava mostrar a filosofia dos fatos 

apresentadas por Piaget.  

Para analisar criticamente essa filosofia implícita aos dados apresentados por 

Piaget, Vigotski assume, no texto em pauta, a atitude metodológica de não diluir sua 

análise nos muitos aspectos particulares dos experimentos realizados e dos dados 

apresentadas. Vai direta ao ponta central, ao nó da questão, para abalar as próprios 

alicerces da teoria do jovem Piaget:  

Por isso, não nos deteremos neste capítulo, dedicado à análise critica das 



investigações de Piaget, em problemas isolados. Há que tratar de unificar e 

generalizar todos estes problemas diferentes do pensamento infantil, tocar sua raiz 

comum, extrair deles o fundamental, o principal, o determinante. Por esse motivo, 

nosso caminho deve orientar-se para a valoração e interpretação crítica, com os 

critérios disponíveis, da teoria e do sistema metodológico que serve de base às 

investigações. O empírica deve ocupar-nos tão-somente enquanto apóia a teoria ou 

concretiza a metodologia da investigação. Essa deve ser a senda de nossa análise 

crítica dos problemas da linguagem e do pensamento da criança nos trabalhos de 

Piaget [VYGOTSKI, 1993a, p. 32].  

Vigotski é bastante claro e explícito quanta à maneira como pretende 

proceder nesse texto: trata-se de não adotar a atitude de discussão pontual dos dados 

empíricos, mas sim de buscar seus fundamentas teóricas e fazer a critica a esses 

fundamentos. Os dados empíricas serão abjeto da atenção de Vigotski nesse texto, 

somente na medida em que esclarecerem as posições teóricas de Piaget. Essa atitude 

de Vigotski mostra que ele não compartilhava do ecletismo pragmático hoje tão em 

voga, que entende ser possível incorporar os dados levantados por um determinado 

pesquisador em psicologia sem uma análise das relações existentes entre esses dados 

e a teoria que orientou o trabalho do pesquisador. Também mostra que Vigotski não 

analisa os autores por meio do processo de “esquartejamento” de suas teorias, sendo 

os conceitos analisados de forma isolada de seu contexto teórico original e 

enxertados em outras concepções, formando verdadeiras monstros sem forma 

definida. Vigotski ia direto àquilo que forneceria a coesão e a sustentação do 

pensamento de determinada autor. Não podemos deixar de, nesse ponta de nossa 

análise do texto de Vigotski, chamar a atenção da leitor para a comparação com o 

texto resumido/censurada da versão em português. Nesse texto resumido/censurado, 

descaracteriza-se totalmente o motivo que preside a atitude metodológica de 

Vigotski, de ir direto aos fundamentos filosóficos de Piaget, isto é, essa atitude 

metodológica não é apresentada como decorrente da intenção de fazer uma análise 

crítica de toda o edifício teórica de Piaget. No texto resumido/censurado, as duas 

últimas passagens que citamos de Vigotski e mais dois outros parágrafos seguintes 

foram assim reescritos:  

Os novos fatos e o novo método conduzem a muitos problemas, alguns dos 



quais totalmente novos para a psicologia científica, ao passo que outros surgem sob 

uma nova luz. Os problemas deram origem a teorias, apesar da determinação de 

Piaget em evitá-las, ao limitar-se estritamente aos fatos experimentais e ao excluir, 

de momento, a possibilidade de que as hipóteses influenciassem a sua própria 

escolha das experiências. Mas os fatos são sempre examinados à luz de alguma 

teoria, e não podem, portanto, ser totalmente desvinculados da filosofia. Isso é 

particularmente verdadeiro para os fatos relativos ao pensamento. Para encontrar a 

chave de tão rico depósito de dados de Piaget, temos primeira que explorar a 

filosofia que está por trás de sua busca dos fatos — e por trás da sua interpretação, 

que só é apresentada ao final do seu segunda livro, num resumo do seu conteúdo 

[VYGOTSKY, 1993b, pp. 10-11].  

É a isso que as tradutores/censores chamaram de tornar mais clara o estilo de 

escrita de Vigotski? É esse seu entendimento de manter a fidelidade ao espírito do 

texto original? Certamente não podemos aceitar esse procedimento, 

independentemente das intenções que moveram as tradutores a adotá-la.  

Vigotski então, como vimos, não desenvolve sua análise acompanhando a 

mesma trajetória da exposição de Piaget, isto é, a de primeira apresentar todos os 

dados para depois procurar os elos de ligação entre esses dados. Ao contrário, 

Vigotski busca, nas conclusões apresentadas por Piaget no livra Le jugemente et le 

raisonnement chez l’enfant, de 1924, aquilo que constituiria a nexo de união entre os 

dados por ele obtidas em suas pesquisas. Procedendo dessa forma, Vigotski chega ao 

nervo central da teoria do jovem Piaget, o conceito de pensamento egocêntrico:  

Piaget descreve o pensamento egocêntrico como uma forma transitória ou 

intermediária de pensamento, situada sob os pontos de vista genético, funcional e 

estrutural, entre o pensamento autista e o pensamento inteligente dirigido. É, 

portanto, uma fase transitória, um elo genético de conexão, uma formação 

intermediária na história do desenvolvimento do pensamento. Piaget toma esta 

diferenciação entre o pensamento inteligente ou dirigido e o não-dirigido, que 

Bleuler propôs denominar pensamento autista, da teoria psicanalítica. “O 

pensamento dirigida — diz [Piaget] — é consciente, isto é, persegue objetivos 

presentes na mente do sujeito que os pensa. É inteligente, isto é, se adapta à 

realidade e trata de influir nela. É suscetível de conter uma verdade ou um erro e 



pode manifestar-se através da linguagem. O pensamento autista é subconsciente, isto 

é, os objetivos que persegue ou os problemas que se propõe não estão presentes na 

consciência. Não se adapta à realidade exterior e cria para si mesmo a realidade 

imaginada ou sonhada. Não tenta estabelecer a verdade, mas sim satisfazer os 

desejas e é estritamente individual. Não pode manifestar-se tal como é diretamente 

através da linguagem e a faz antes de mais nada através de imagens; para comunicar 

os sentimentos que o regem recorre a procedimentos indiretos, evocando-os 

mediante símbolos e mitos” [VYGOTSKI, 1993a, p. 34].  

Esse é um ponto importante em toda a análise crítica feita por Vigotski à 

teoria de Piaget: o fato de que este concebia a evolução psíquica dos indivíduos 

humanos como um processa que caminha de um pensamento não realista para um 

pensamento realista, de um pensamento voltada para a satisfação de desejos por 

meio de sonhos e ilusões, para um pensamento voltada à adaptação à realidade, de 

um indivíduo naturalmente centrado em sua própria perspectiva, para um indivíduo 

socializado, capaz de agir em colaboração com outros. Vigotski concentra suas 

críticas justamente sobre a concepção de socialização defendida por Piaget, uma 

concepção que vê o egocentrismo estando a meio caminho entre o individual e o 

social, entre um ponto de partida “natural” centrado no eu e um ponto de chegada 

socializado, capaz de adaptar-se à realidade e de agir em colaboração.  

Apesar de Piaget afirmar ser a pensamento egocêntrico coma uma fase de 

transição rumo ao pensamento socializado, Vigotski destaca que a pesquisador suíço 

via mais pontos de aproximação do que de diferenciação entre o pensamento autista 

inicial e o pensamento egocêntrico. Em outras palavras, ao analisar o pensamento 

egocêntrica, Piaget ressaltava justamente aqueles aspectos que limitariam a lógica 

infantil, tendo como conseqüência limitações quanto à objetividade do pensamento. 

Todas as características do pensamento infantil como, por exemplo, o seu 

sincretismo, seriam, para Piaget, decorrentes do pensamento egocêntrico:  

Para Piaget, a sincretismo e outras traços da lógica infantil são corolários do 

egocentrismo infantil. A propósito do sincretismo, provavelmente um dos traços 

mais característicos da lógica infantil, escreve: “A leitura dos resultados de nossos 

trabalhos talvez possa sugerir que o pensamento egocêntrico, que dá lugar aos 

fenômenos de sincretismo, está mais perto do pensamento autista e onírico que do 



pensamento lógico. Com efeito, os fatos que acabamos de descrever refletem 

diferentes aspectos que os acercam aos sonhos ou às ilusões” [VYGOTSKI. 1993a, 

pp. 35-36]. Essa observação de Vigotski sobre a maior aproximação que o jovem 

Piaget via entre a pensamento autista (voltado para os sonhos e as ilusões) e o 

pensamento egocêntrico, do que deste em relação ao socializado, foi confirmado, 

segundo entendemos, pela continuidade da obra de Piaget, na qual este praticamente 

abandonou qualquer referência ao pensamento autista, passando a trabalhar apenas 

com a oposição entre pensamento egocêntrico e pensamento socializado 

(descentrado, acompanhado de ações de cooperação). De qualquer forma, manteve-

se, na teoria piagetiana, a idéia de que o ponto de partida natural é um pensamento 

centrado em si mesmo, não racional, não objetivo e que o ponto de chegada é o de 

um pensamento descentrado, racional, objetivo, socializado, cooperativo. Para 

Vigotski:  

A idéia inicial, básica de toda a concepção piagetiana do desenvolvimento do 

pensamento em seu conjunto e fonte de sua definição da gênese do egocentrismo 

infantil, é a tese, tomada por ele da psicanálise, segundo a qual a forma inicial de 

pensamento, que condiciona a própria natureza psicológica da criança, é a forma 

autista; o pensamento realista é um logro posterior imposto à criança de fora graças, 

ao que parece, à pressão prolongada e sistemática exercida sobre ela pelo meio 

social que a rodeia [VYGOTSKI, 1993a, p, 36].  

No sexto capítulo deste nosso trabalho abordaremos a questão da concepção 

de socialização existente na obra de Piaget e se tal concepção sofreu ou não 

alterações significativas que desautorizem a extensão, a toda a obra de Piaget, da 

crítica feita por Vigotski a duas obras do início da trajetória daquele autor. Por 

enquanto apenas frisamos que esse é o ponto central da crítica vigotskiana isto é, a 

crítica ao dualismo entre o individual/natural/espontâneo de um lado e do outro o 

social/imposto. Para Vigotski, a concepção do egocentrismo como um ponto de 

partida natural do desenvolvimento infantil contém também uma concepção sobre o 

processo de socialização:  

Em essência, essa tentativa de justificar a egocentrismo no desenvolvimento 

tardio do instinto social e no egoísmo biológica da natureza infantil é inerente à 

própria definição piagetiana do pensamento egocêntrica, considerado como 



pensamento individual em contraposição ao pensamento socializado que, para 

Piaget, coincide com o pensamento racional ou realista [VYGOTSKI, 1993a, p. 38].  

O pensamento egocêntrico atuaria, nessa perspectiva, como um filtro que 

tenderia a distorcer as influências exercidas pelo meio, de maneira a assimilá-las às 

suas estruturas lógicas. Vigotski apresenta então uma passagem de Piaget em que 

fica claro esse papel de filtro distorcedor exercido pelo pensamento egocêntrico, 

limitando, em muito, o poder de influência da experiência social sobre a criança: 

Piaget relaciona essa impermeabilidade da criança à experiência com sua idéia 

fundamental, consistente em que “o pensamento infantil não pode isolar-se dos 

fatores educativas nem das influências às quais os adultos submetem às crianças, que 

não se imprimem nelas como em uma fotografia, mas sim que são “assimiladas” 

deformadas pela ser vivo que as submete e as incorpora em sua própria substância. É 

essa substância psicológica da criança ou, em outras palavras, a estrutura e 

funcionamento próprios do pensamento infantil, o que tentamos descrever e em certa 

medida explicar”. Estas palavras descobrem a orientação metodológica fundamental 

de toda a investigação de Piaget, que consiste em estudar a substância psicológica da 

criança, que assimila a influência social deformando-a segundo suas próprias leis. 

Piaget estuda esse egocentrismo do pensamento infantil como resultado da 

deformação das formas sociais de pensamento, assimiladas na substância 

psicológica da criança, deformação que tem lugar de acordo com as leis segundo as 

quais vive e se desenvolve essa substância. Ao tocar esta última formulação, dita 

aparentemente de passagem pelo autor, nos enfrentamos de cheio com a filosofia das 

investigações de Piaget, com o problema das regularidades sociais e biológicas do 

desenvolvimento psíquico da criança, com a questão geral acerca da natureza do 

desenvolvimento infantil [VYGOTSKI, 1993a, pp. 39-40].  

Tendo caracterizado o princípio fundamental da teoria do jovem Piaget, qual 

seja, o de que a egocentrismo infantil, no processo de assimilação das formas sociais 

de pensamento, acaba por deformá-las, Vigotski passa à análise crítica da concepção 

de Piaget, tanto do ponto de vista teórico como do ponto de vista empírico. 

Assinalamos que a versão resumida/censurada também reelaborou as palavras de 

Vigotski, de maneira tal que descaracterizou a intenção de Vigotski de desenvolver 

uma dupla crítica, teórica e empírica. Comparemos a trecho do texto integral com o 



texto resumido/censurado:  

[Texto integral] De momento, começaremos pela análise e pela crítica de sua 

concepção do egocentrismo infantil, atendendo ao valor empírica e teórico do 

conceito [VYGOTSKI, 1993a, p. 40].  

[Texto resumido] Em primeiro lugar, examinemos a solidez da concepção de 

Piaget sobre o egocentrismo infantil, à luz dos fatos em que se baseia [VYGOTSKY, 

1993b, p. 13].  

Note-se que, no segundo texto, o resumido/censurado, é retirada a menção à 

critica teórica, dando a entender que se trata apenas de confrontar a teoria de Piaget 

com os dados por ele apresentados.  

 

 

 

2. VIG0TSKI FAZ A CRÍTICA AO PRINCÍPIO TEÓRICO ADOTADO 

POR PIAGET, SEGUNDO O QUAL A GÊNESE DO PENSAMENTO TERIA 

COMO PONTO DE PARTIDA NATURAL O PENSAMENTO AUTISTA  

No segunda item de seu texto, Vigotski defende a idéia de que a pensamento 

autista não é primário, do ponta de vista genética, seja na filagênese seja na 

antogênese humana. Coma já dissemos, toda esse item (VYGOTSKI, 1993a, pp. 40-

45) foi eliminada da versão resumida/censurada, de forma sumária e sem qualquer 

justificativa.  

A linha de argumentação seguida por Vigotski nesse segundo item de seu 

texto é relativamente simples. Se Piaget conceituou a pensamento egocêntrico como 

uma fase intermediária entre o pensamento autista e o pensamento lógica (racional, 

objetivo, socializado), então Vigotski analisa se o pensamento autista pode ou não 

ser considerado primária em relação ao pensamento racional. A conclusão a que 

chega Vigotski é a de que não há qualquer fundamento para se aceitar essa idéia, 

pois ela não corresponde à realidade da evolução da pensamento nem do ponto de 

vista filogenético, nem do ponto de vista antogenética. Um detalhe interessante é a 

de que Vigotski faz a análise crítica desse pressuposta teórica básica de Piaget 

apoiando-se justamente em um livro que a autor da teoria do pensamento autista, 

isto é, Bleuler, escreveu em 1927. Diga-se, de passagem, que Piaget (1990), nos 



comentários à crítica vigotskiana, chamou Bleuler de “mestre”. Segunda Vigotski, 

Bleuler teria, nesse livro escrito em 1927, ainda que se situando na perspectiva 

psicanalítica, criticado a idéia de que o pensamento autista precede a princípio da 

realidade. Vigotski apresenta então uma longa citação de Bleuler, na qual este 

esclarece sua posição sobre o lugar do pensamento autista na evolução da 

pensamento:  

Como veremos, Bleuler discorda da tese fundamental da teoria psicanalítica 

do desenvolvimento infantil, na qual se baseia Piaget para descrever o pensamento 

egocêntrico infantil como uma fase transitória entre esse autismo primário, original 

(que Piaget, em outra investigação dedicada à psicologia da idade infantil, denomina 

resolutamente egocentrismo), que levado a uma lógica extrema é solipsismo, e o 

pensamento racional. Contra esta tese Bleuler oferece argumentos, ao nosso ver, 

inquestionáveis sob a ponto de vista evolutivo. “Com isso — disse — não posso 

estar de acordo. Não vejo uma satisfação alucinante na criança, vejo satisfação tão-

somente depois de haver tomada na realidade o alimento, e devo constatar que o 

pintinho no ovo abre caminho, não com ajuda de representações, mas sim do 

alimento física e quimicamente perceptível. Ao observar uma criança um pouco 

maior, tampouco vejo que prefira uma maçã imaginada a uma real. O imbecil e o 

selvagem seguem a política dos fatos, são pragmáticos.  

O selvagem compõe suas tolices autistas (da mesma forma que nós, apesar de 

nos encontrarmos no cume da capacidade mental) tão-somente quando está ante 

situações onde sua razão e sua experiência resultam insuficientes: em suas idéias 

sobre o cosmo, sobre os fenômenos da natureza, em sua interpretação das 

enfermidades e outros golpes do destino, nas medidas que adota para defender-se 

contra eles e em outras relações demasiado complicadas para ele. No imbecil, o 

pensamento autista é tão simples como a realista. Não passo encontrar nenhum ser 

viável, por pouco evoluído que esteja, que não reaja em primeira lugar ao real. 

Tampouco passo figurar-me que possam aparecer funções autistas abaixo de certa 

grau de organização, porque requer complexas faculdades para recordar. Portanto, a 

psicologia animal (a exceção de umas poucas observações relativas aos animais 

superiores) somente conhece a função da realidade. Todavia, esta contradição se 

resolve facilmente: a função autista não é tão primitiva como as formas simples da 



função da realidade; todavia, sim o é, em certo sentido, mais que as formas 

superiores desta última, tal e como aparecem desenvolvidas no homem. Os animais 

inferiores gozam somente da função da realidade. Não existe um ser que pense 

exclusivamente de forma autista. A partir de um determinado grau de 

desenvolvimento, à função da realidade se lhe acrescenta a autista e, a partir de 

então, evoluem conjuntamente” [VYGOTSKI, 1 993a, pp. 57-58].  

Apoiando-se no próprio Bleuler, ainda que considerando insuficiente a saída 

por este encontrada para a questão, Vigotski critica a idéia, incorporada da 

psicanálise por Piaget, de que o autismo precederia a pensamento socializado, isto é, 

de que o pensamento dirigido pelo princípio do prazer e pela lógica da ilusão e dos 

sonhos seria primária e anterior em relação ao pensamento realista, de caráter 

prático, ativo. Vigotski considerava essa uma posição idealista, metafísica e anti-

científica, que entrava em conflito com a própria explicação biológica da gênese do 

pensamento (idem, p. 42). Assim, a posição de Vigotski era a de que  

Ainda que, como trataremos de demonstrar mais adiante, a fórmula genética 

fundamental de Bleuler não resolve plenamente a questão relativa aos vínculos 

evolutivos existentes entre o pensamento autista e a realista, é verdade que nos 

parece indiscutível em dois aspectos. Primeiro, ao assinalar a aparição relativamente 

tardia da função autista e segundo, ao assinalar a inconsistência biológica do caráter 

primário e original do autismo [VYGOTSKI, 1993a, p. 42].  

Para Bleuler, portanto, o autismo surgiria somente após um certo nível de 

desenvolvimento das relações com a realidade. Quando, por exemplo, a criança se 

apropria da linguagem, estaria sendo constituído um terreno fértil para exercitar as 

capacidades mentais. As fantasias infantis seriam análogas em sua função, às 

brincadeiras de um filhote de gato que assim se prepara para caçar (idem, p. 43). 

Nessa perspectiva, a autismo apareceria como um desdobramento das relações entre 

indivíduo e realidade. 

 Prosseguindo com a utilização do raciocínio de Bleuler, Vigotski também 

questiona a idéia, presente em Piaget e em Freud, de que a pensamento autista seria 

um pensamento não consciente. Bleuler defendia, segunda Vigotski, que deveria ser 

estabelecida uma clara distinção entre pensamento inconsciente e pensamento 

autista, posto que este poderia ser tanto inconsciente como consciente (idem, p. 44). 



Particularmente no caso do pensamento autista numa pessoa em estado de vigília, 

haveria uma relação com a realidade e seria um pensamento que trabalharia com 

significados socialmente estabelecidos, não podendo ser caracterizada como um 

pensamento inconsciente (idem, p. 45).  

Por fim, Vigotski termina esse segundo item de seu texto concluindo pela 

insustentabilidade da concepção piagetiana do egocentrismo como etapa 

intermediária entre o autismo no ponta de partida e o pensamento realista, 

socializado, no ponto de chegada e, em contraposição ao ponto de vista piagetiano, 

Vigotski defende que o princípio da realidade é primário no desenvolvimento 

psicológica humano:  

Poderíamos dizer, antecipando-nos e adiantando algo da exposição de nossas 

próprias investigações, que esta tese é especialmente certa no caso das crianças. Seu 

pensamento autista está estreito e indissoluvelmente ligado à realidade e opera quase 

exclusivamente com o que a rodeia e com o que a experiência lhe proporciona. A 

outra forma de pensamento autista, a que se manifesta nos sonhos, pode dar origem 

a um absurdo absoluto, devido a seu afastamento da realidade. Porém os sonhos e a 

enfermidade são precisamente o que são por deformar a realidade. Como acabamos 

de ver, o pensamento autista não é, nas dimensões genética, estrutural ou funcional, 

nem a primeira etapa do desenvolvimento, nem o fundamento de onde surgem todas 

as outras formas ulteriores de pensamento. Portanto, o ponto de vista sob o qual se 

considera o egocentrismo do pensamento infantil como uma fase intermediária, de 

transição entre esta forma básica, original e as formas superiores de pensamento, 

necessita, a todas as luzes, ser objeto de revisão [VYGOTSKI, 1993a, p. 45].  

 

3. VIGOTSKI ATACA O FUNDAMENTO EMPÍRICO DE PIAGET 

MOSTRANDO QUE A LINGUAGEM EGOCÊNTRICA NÃO É UMA 

EXPRESSÃO DIRETA DO PENSAMENTO EGOCÊNTRICO 

Vigotski inicia o terceira item afirmando que basta questionar o foco central 

da teoria de Piaget, ou seja, a lugar e a função do egocentrismo na evolução do 

pensamento, “para pôr em dúvida em seu todo o edifício teórico baseado no conceito 

de egocentrismo infantil” (idem, p. 45). Reafirmamos nossa posição de que o texto 

de Vigotski, em sua versão integral, não deixa dúvidas quanta ao caráter radical da 



crítica vigotskiana, coma fica totalmente explícito nesse início do terceiro item. Tão 

radical é a crítica vigotskiana, que esse autor não dá por encerrada sua tarefa ao pôr 

em dúvida todo o edifício teórico de Piaget, avançando em seu combate, agora por 

meio da utilização da arma da contraposição de seus dados empíricos aos 

apresentados por Piaget:  

Chegados a este ponto, a crítica teórica deve ceder o posto à crítica 

experimental, a guerra de razões e objeções, de argumentas e contra-argumentos 

deve dar passo ao combate em formação cerrada de uma nova série de dados contra 

dados que servem de base à teoria que se trata de impugnar [VYGOTSKI, 1993a, p. 

18].  

Esses trechos, do final do segundo item e início do terceiro, do texto de 

Vigotski, também não aparecem na versão resumida/censurada. Mas a leitura do 

texto integral não deixa dúvidas quanta à atitude de Vigotski e temas então a indagar 

a todos aqueles que têm caracterizado como dogmática e anti-científica uma crítica 

radical a Piaget, que se apóie na comparação com a teoria vigotskiana, se eles 

consideram esse texto de Vigotski coma um “deslize” dogmático e anti-científica. 

Quando procura atacar o edifício teórico de Piaget em seu todo, atacando seu foco 

central, Vigotski adota uma atitude incompatível com autores que, como César Coll, 

preconizam a incorporação pelos educadores, de partes de distintas teorias, 

formando assim um “marco referencial psicológico”, expressão essa que na 

terminologia de César Coll serve para camuflar o ecletismo pragmático. Teríamos 

então que acusar Vigotski de descompromisso com o avanço da ciência e com a 

enfrentamento prática dos problemas sociais como, por exemplo, os problemas na 

área de educação? Seríamos levados a responder positivamente a essa questão, se 

concordássemos com várias de nossos colegas pesquisadores da subárea de 

psicologia da educação e da área de educação em geral, para os quais o 

compromisso com o avança da ciência e com o enfrentamento prático de problemas 

sociais não condiz com a atitude de crítica radical a uma teoria no seu todo. Para 

esses pesquisadores em educação, não há distinção entre crítica radical e recusa 

apriorística, dogmática e em bloco de teorias. De nossa parte entendemos que, ao 

não se fazer essa distinção, se está contribuindo de forma decisiva para o 

superficialismo e a imediatismo nas relações entre a pesquisa em educação e os 



diversos campos do conhecimento científico e filosófico.  

Para proceder à crítica da base experimental da teoria do jovem Piaget, 

Vigotski analisa, no terceiro item de seu texto (VYGOTSKI, 1993a, pp. 45-48), a 

importância dos experimentos sobre a linguagem egocêntrica na sustentação da 

concepção piagetiana sobre a pensamento egocêntrica. Inicialmente Vigotski 

esclarece a distinção feita por Piaget entre linguagem egocêntrica e linguagem 

socializada:  

Durante suas atividades, a criança se acompanha com expressões isoladas. É 

precisamente esse acompanhamento verbal da atividade infantil que Piaget 

denomina linguagem egocêntrica para distingui-la da linguagem infantil socializada, 

cuja função é totalmente distinta. Nesta, a criança intercambia realmente seu 

pensamento com os demais; pede, ordena, ameaça, comunica algo, critica, faz 

perguntas [idem, p. 46].  

A linguagem egocêntrica não cumpriria, assim, uma função comunicativa. 

Ela seria apenas uma expressão do pensamento egocêntrico, expressão essa cuja 

função se reduziria à de acompanhamento verbal da atividade infantil. Partindo do 

pressuposto de que a linguagem egocêntrica seria manifestação do pensamento 

egocêntrico o jovem Piaget realizou, em seus experimentos, medições para verificar 

a proporção ocupada pela linguagem egocêntrica no conjunto das manifestações 

verbais da criança. Chegou então à conclusão de que as crianças com idade menor 

que sete anos utilizam-se de linguagem egocêntrica numa proporção igual ou 

superior à metade de suas expressões verbais. Isso, por si só, já constituía, segundo a 

jovem Piaget, uma evidência do quanto o pensamento infantil seria dominado pelo 

egocentrismo. Considerando-se, além disso, que nem todos os pensamentos 

egocêntricos são manifestados verbalmente, a conclusão lógica seria a de que a 

proporção de egocentrismo no pensamento infantil é bem maior que a proporção de 

linguagem egocêntrica. Estaria ainda, segundo Piaget, sua tese sobre o caráter 

egocêntrico do pensamento infantil confirmada experimentalmente pela constatação 

da grande proporção de linguagem egocêntrica encontrada em crianças com idade 

inferior a sete anos. Vigotski cita uma passagem de Piaget, em que este expressa de 

forma clara seus pressupostos sobre as relações entre pensamento egocêntrica e 

linguagem egocêntrica:  



“A princípio — disse Piaget, ao relatar o descobrimento do caráter 

egocêntrico do pensamento infantil —, transcrevemos durante cerca de um mês a 

fala de várias crianças escolhidas ao acaso, e observamos que entre os 5 e as 7 anos 

de 44 a 47% de seus comentários espontâneos são egocêntricos apesar de que essas 

crianças podiam trabalhar, jogar e falar como queriam. Entre os 3 e 5 anos a cifra de 

linguagem egocêntrica obtida oscilou entre 54 e 60% [...] A função desta fala 

egocêntrica consiste em adaptar o compasso do pensamento ou da atividade 

individual próprios. Nestes comentários espontâneos perdura algo daquele “grito 

acompanhando a ação” mencionado por Janet em seus estudos sobre a fala. Em todo 

caso, estamos muito longe de um verdadeiro intercâmbio de idéias. Este traço 

próprio de grande parte da fala infantil é já uma prova de um certo egocentrismo do 

próprio pensamento, porém além disso a criança, à parte das palavras com as quais 

acompanha o ritmo de seus próprios atos, se reserva sem dúvida uma enorme 

quantidade de pensamentos não expressos. E não os expressa precisamente porque 

carece dos meios para fazê-lo; somente desenvolverá esses meios ante a necessidade 

de comunicar com outras e de adotar seu ponto de vista” [Piaget apud VYGOTSKI, 

1993a, p. 47].  

Nessa passagem de Piaget citada por Vigotski também é esclarecido outro 

pressuposto defendida pelo pesquisador suíço, a de que a criança desenvolverá a 

linguagem socializada quando o convívio social exigir dela um esforço maior de 

comunicação, esforço esse que implicaria também a necessidade de a criança 

colocar-se no ponto de vista de seu interlocutor. A exigência de maior comunicação 

levaria ao desaparecimento da linguagem egocêntrica e sua substituição pela 

linguagem socializada.  

No quarto item de seu texto (idem, pp. 48-55), Vigotski analisa os aspectos 

centrais das relações entre os experimentos realizados por Piaget acerca da 

linguagem egocêntrica e os pressupostos teóricos desses experimentos e, em 

seguida, contrapõe aos dados obtidos pelo pesquisador suíço, outros dados obtidos 

por ele, Vigotski, e por seus colaboradores em experimentos por eles desenvolvidos. 

Essa comparação tem por finalidade questionar as conclusões sobre o pensamento 

egocêntrico às quais teria chegado Piaget a partir da constatação da existência da 

linguagem egocêntrica. Em primeira lugar Vigotski esclarece que, para Piaget, a 



linguagem egocêntrica possui, na atividade infantil, apenas uma função de 

acompanhamento de acessório da atividade:  

Portanto, o primeiro postulado de Piaget, de suma importância para o 

desenvolvimento de nosso raciocínio, consiste em que a linguagem egocêntrica não 

desempenha nenhuma função objetivamente útil, necessária para o comportamento 

da criança. É uma linguagem para ela mesma, para a própria satisfação, que poderia 

não manifestar-se, e cuja ausência não modificaria nada essencial na atividade 

infantil. Pode-se dizer que esta linguagem infantil, subordinada por completo a 

motivos egocêntricos é quase incompreensível para as que rodeiam a criança, é algo 

assim como um sonho verbal desta ou, ao menos, produto de sua mente, mais 

próxima à lógica das ilusões e dos sonhas que a do pensamento realista 

[VYGOTSKI, 1993a, p. 49].  

Em segunda lugar, a concepção do jovem Piaget sobre as relações entre 

pensamento egocêntrico e linguagem egocêntrica é manifestada também na maneira 

como ele interpretava o fato de que após os sete anos a linguagem egocêntrica tendia 

ao desaparecimento. Para o pesquisador suíço, esse desaparecimento seria 

conseqüência do caráter cada vez mais socializado que assumiria o pensamento 

infantil e do fato de que a linguagem egocêntrica se atrofiaria por não possuir 

nenhuma função relevante para a atividade infantil:  

O segundo postulado de Piaget, diretamente ligado com a questão relativa à 

função da linguagem egocêntrica infantil, refere-se concretamente a seu destino. Se 

a linguagem egocêntrica é a expressão do pensamento onírico das crianças, se não é 

verdadeiramente necessária para nada porque não desempenha função alguma no 

comportamento da criança, se é um produto colateral da atividade infantil, que joga 

um papel de acompanhante de suas ações e sensações, é natural reconhecê-la como 

um sintoma da debilidade e imaturidade do pensamento infantil e é natural esperar 

que este sintoma desapareça no curso do desenvolvimento da criança. Ao ser 

funcionalmente inútil e não estar ligado de forma necessária à estrutura da atividade 

infantil, este acompanhamento soará cada vez mais apagado, até chegar finalmente a 

desaparecer de todo na linguagem da criança [idem, p. 49].  

Tendo caracterizado o percurso do raciocínio de Piaget, na realização de seus 

experimentos, Vigotski passa a apresentar as conclusões a que chegou por meio de 



pesquisas realizadas conjuntamente com Luria, Leontiev, Lévina e outros, 

confrontando-as com as conclusões e as premissas de Piaget. Vigotski esclarece que 

não pretende, nesse texto, apresentar os detalhes dessas investigações, mas sim 

apenas analisar de que maneira e até que ponto as conclusões que elas geraram 

podem “confirmar ou refutar as teses fundamentais de Piaget, sobre as quais se 

baseia, recordemo-lo, toda a doutrina do egocentrismo infantil” (idem, p. 50).  

O primeiro ponto no qual os experimentos de Vigotski questionaram as 

premissas e as conclusões de Piaget foi quanto à função da linguagem egocêntrica 

que, como já foi visto, estaria reduzida, para o pesquisador suíço, a um mero 

acompanhamento sonora da atividade, não desempenhando sobre esta nenhum papel 

verdadeiramente importante. Vigotski realizou experimentos iguais aos de Piaget, 

mas acrescentou obstáculos, dificuldades para a realização da tarefa. Por exemplo, 

ao se ver diante da tarefa de desenhar, a criança constatava que não tinha lápis 

coloridos. Esse obstáculo surgido na realização da tarefa fez aumentar a proporção 

de linguagem egocêntrica observada na atividade infantil. Para Vigotski, esse 

aumenta significa que a linguagem egocêntrica surge coma parte da tomada de 

consciência da atividade, desencadeada pelo obstáculo, ocorrendo, nessa situação, o 

fenômeno caracterizada pela primeira vez por Glaparède e mencionada por Piaget, 

qual seja, a tomada de consciência em relação à atividade tem origem, do ponto de 

vista psicológico, no surgimento de dificuldades e obstáculos que não permitem a 

realização automática da atividade. O aumento do coeficiente de linguagem 

egocêntrica observada nos experimentos de Vigotski, ao serem acrescidas 

dificuldades à realização da tarefa pela criança, levaria então à conclusão de que a 

linguagem egocêntrica não pode ser considerada apenas um acompanhamento 

verbal, ao menos não em todos os momentos e em todas as atividades. Em 

determinadas circunstâncias, a linguagem egocêntrica estaria relacionada à 

planificação da tarefa a ser executada:  

Ao que parece, à parte de sua função puramente expressiva e de descarga, à 

parte de limitar-se a acompanhar a atividade infantil, a linguagem egocêntrica se 

converte em um instrumento para pensar em sentido estrito, isto é, começa a exercer 

a função de planificar a resolução da tarefa sumida no curso de sua atividade. Para 

ilustrar, nos limitaremos a um exemplo. Em um de nossos experimentos, uma 



criança de cinco anos e meio desenha um bonde, ao traçar com o lápis a linha que 

deve representar uma das rodas, o aperta demasiado forte e a ponta se parte; não 

obstante, pressionando o lápis sobre o papel, a criança trata de fechar a 

circunferência, porém no papel não fica senão a marca curva do lápis quebrado: 

então, a criança pronuncia em voz baixa, como para si, “está quebrado” e, deixando 

a um lado o lápis, começa a pintar com cores um vagão quebrado, em reparação 

depois de um acidente, ao mesmo tempo que continua falando para si de quando em 

quando acerca do nova tema do desenho. Essa verbalização egocêntrica da criança 

provocada acidentalmente afeta de tal maneira todo o curso da atividade, marca com 

tanta evidência a transformação em seu desenho, se refere de um modo tão 

inequívoco à tomada de consciência da situação e das dificuldades, à busca de uma 

saída e à planificação que guie o comportamento posterior de acordo com a nova 

intenção, em suma, essa verbalização egocêntrica se diferencia tão pouco, no que diz 

respeito à sua função, do processo típico de pensamento, que resulta totalmente 

impassível considerá-la como um simples acompanhamento que não interfere na 

melodia principal, como um acessório da atividade infantil [idem, pp. 5 1-52].  

Se a linguagem egocêntrica desempenharia, em certas circunstâncias, essa 

importante função de planificação da atividade, de processo de pensamento que 

orienta a atividade, então não é passível aceitar a premissa do jovem Piaget, para 

quem a linguagem egocêntrica seria uma espécie de subproduto do pensamento 

egocêntrico, isto é, uma manifestação das limitações do pensamento infantil quanto 

à sua capacidade de adaptação à realidade objetiva. Não devemos esquecer aqui que 

Piaget aproxima o pensamento egocêntrico do pensamento autista, o que caracteriza 

o pensamento egocêntrico como não realista, aproxima-o a um pensamento onírico, 

no qual não se estabelece a distinção entre o objetivo e o subjetivo. Se o pensamento 

egocêntrico é considerado por Piaget como predominantemente não realista e se a 

linguagem egocêntrica é considerada uma manifestação desse pensamento, então, 

nessa perspectiva, tem-se como corolário que a linguagem egocêntrica não 

desempenha uma função prática e tende a desaparecer à medida que o pensamento 

infantil vá se tomando mais socializada e, portanto, mais realista. A hipótese 

defendida par Vigotski aponta para outra direção. A linguagem egocêntrica seria não 

apenas uma manifestação verbal de um pensamento não realista, mas sim uma etapa 



transitória no processa de interiorização da linguagem social. Assim, enquanto para 

Piaget a linguagem egocêntrica desaparece em conseqüência da substituição do 

pensamento egocêntrico pela pensamento socializado, para Vigotski a linguagem 

egocêntrica é uma manifestação do processo de formação da linguagem interior, 

considerada como linguagem social interiorizada. Na medida em que Vigotski e 

Piaget entendem de formas diferentes a função da linguagem egocêntrica, explicam 

também de formas diferentes as razões de seu desaparecimento.  

Para reforçar sua hipótese de que a linguagem egocêntrica infantil é uma 

etapa transitória na interiorização da linguagem social, Vigotski compara a 

linguagem egocêntrica infantil com a linguagem interna dos adultos. Ambas 

possuiriam em comum, primeiramente, a mesma função, a de ser uma linguagem 

dirigida ao próprio sujeita (idem, p. 53). Além de possuírem a mesma função, a 

linguagem interna do adulto e a linguagem egocêntrica da criança possuiriam 

semelhanças estruturais:  

A segunda coincidência entre a linguagem interna do adulta e a egocêntrica 

da criança são suas particularidades estruturais. Com efeito, Piaget soube mostrar 

uma importante característica da linguagem egocêntrica: é incompreensível para as 

demais se a transcrevemos sem referência ao contexto, isolada da ação concreta, ou 

da situação onde aparece. A linguagem egocêntrica somente é compreensível para si 

mesmo [para o própria indivíduo], é condensada, tende à omissão ou à abreviação, 

prescindindo do que é óbvio para si mesmo; em resumo, está sujeita a profundas 

mudanças estruturais. Basta uma análise muito simples para mostrar a total analogia 

entre a tendência destas mudanças estruturais e a tendência estrutural básica da 

linguagem interna; concretamente, se trata em ambas os casos da tendência a 

abreviar [idem, p. 53].  

Para Vigotski, portanto, a desaparecimento da linguagem egocêntrica na 

idade escolar não significa que ela se atrofie e desapareça, coma postulou o jovem 

Piaget, mas sim que ela interiorizou-se. Vigotski afirma que em seus experimentos 

foi verificado que nas situações em que crianças pré-escolares utilizavam-se de 

linguagem egocêntrica, as crianças em idade escolar desenvolviam atividade de 

pensamento silencioso, isto é, pensamento por meio de linguagem interna.  

Em suma, como conclusão geral de nossa investigação acerca da função e do 



destina da linguagem egocêntrica, poderíamos dizer que, à luz de novos dados 

empíricas, não se confirma de modo algum a tese de Piaget anteriormente exposta, 

segundo a qual a linguagem egocêntrica da criança é uma expressão direta do 

egocentrismo de seu pensamento. Nada do anterior permite supor que as crianças 

menores de 6 ou 7 anos pensem e atuem de forma mais egocêntrica que os adultos. 

Em toda caso, tal como abordamos a questão, o fenômeno da linguagem egocêntrica 

não pode ser uma confirmação disso. A função intelectual da linguagem egocêntrica, 

ao parecer ligada diretamente ao desenvolvimento da linguagem interna e a suas 

propriedades funcionais, não é em absoluto reflexo do egocentrismo do pensamento 

infantil; pelo contrário, em condições pertinentes, a linguagem egocêntrica se 

converte muita rapidamente em um instrumento do pensamento realista da criança 

[idem, p. 54].  

Se antes Vigotski atacara o pressuposto teórica de Piaget, de que a 

pensamento egocêntrico seria uma etapa intermediária no processa que iria do 

pensamento autista ao socializado, realista, agora Vigotski atacou o fundamenta 

empírica no qual o jovem Piaget apoiara sua tese sobre o caráter egocêntrica do 

pensamento infantil, isto é, a hipótese de que a constatação da afta proporção de 

linguagem egocêntrica em crianças menores de seis ou sete anos e seu 

desaparecimento em crianças em idade escolar seria conseqüência do egocentrismo 

no pensamento infantil, superado pela socialização da criança.  

 

4. VIGOTSKI CONTRAPÕE-SE À CONCEPÇÃO DE SOCIALIZAÇÃO 

PRESENTE NA PSICOLOGIA DO DESENVOLVIMENTO DE PIAGET E FAZ 

A CRÍTICA AOS PRESSUPOSTOS FILOSÓFICOS IDEALISTAS E 

RELATIVISTAS DESSA PSICOLOGIA  

Ao atacar, do ponto de vista tanto das fundamentas teóricos, como da base 

empírica, a concepção de Piaget acerca do caráter egocêntrico do pensamento 

infantil, Vigotski, na verdade, estava atacando toda a concepção de Piaget sobre o 

desenvolvimento intelectual. Em outras palavras, ao focalizar esse “segmento” do 

processo de desenvolvimento intelectual, a da criança que passa da idade pré-escolar 

à idade escolar Piaget e Vigotski acabam por defender teorias conflitantes entre si 

sobre o processo de desenvolvimento psicológica em geral. No quinto item de seu 



texto (idem, pp. 55-59), Vigotski expõe sua visão sobre a essência do processa de 

desenvolvimento psicológica do indivíduo humana como ser social, partindo da 

questão particular da função da linguagem egocêntrica e do seu desaparecimento:  

Nossa primeira tarefa será descrever em poucas palavras esse processa de 

desenvolvimento no segmento que nos interessa. Raciocinando esquematicamente, 

cabe dizer que nossa hipótese nos obriga a representar toda o curso do 

desenvolvimento do seguinte modo. A função inicial da linguagem é a de 

comunicação, de conexão social, de influência naqueles que nos rodeiam, tanto por 

parte dos adultos como da criança. Por conseguinte, a linguagem inicial da criança é 

somente social; chamá-la socializada não é correto, porque implica a idéia de uma 

linguagem originalmente não social que se faz social ao longo do processo de 

mudança e desenvolvimento. Durante o desenvolvimento posterior, a linguagem 

social da criança, que no começo é multifuncional, evolui segundo o princípio de 

diversificação de funções independentes e, em determinada idade, se diferencia 

nitidamente em linguagem egocêntrica e comunicativa. Preferimos chamar assim a 

forma de linguagem que Piaget denomina socializada, tanto pelas considerações que 

expomos mais acima como porque, segundo veremos mais adiante, ambas as formas 

de linguagem têm, sob o ponto de vista de nossa hipótese, funções igualmente 

sociais, porém dirigidas em sentido diferente. Portanto, segundo esta hipótese, a 

linguagem egocêntrica surge no cursa de um processo social, quando as formas 

sociais de comportamento, as formas de cooperação coletiva, se deslocam à esfera 

das funções psicológicas individuais da criança [idem pp. 56-57].  

A diferença fundamental entre a perspectiva de Piaget e a de Vigotski reside 

justamente na concepção da que seja o social. Note-se que Vigotski não concordava 

em denominar a linguagem comunicativa como linguagem socializada, porque tal 

denominação implicaria a idéia de que no ponto de partida a linguagem seria não 

social, para depois passar por um processa de socialização, tornando-se então 

linguagem socializada. Esse percurso iria do individual para o social. A questão 

central da crítica feita por Vigotski ao jovem Piaget tem como alvo, portanto, a 

concepção de Piaget acerca do desenvolvimento psíquico dos seres humanas, como 

um processo que iria do individual para o social:  

Ao longo de nossa discussão surge uma pergunta fundamental que podemos 



formular do seguinte modo: como tem lugar o processo de desenvolvimento do 

pensamento infantil, do autismo, da alucinação e da lógica dos sonhos à linguagem 

socializada e ao pensamento lógico, passando em seu ponto crítico, através da 

linguagem egocêntrica; ou, pelo contrário, seguindo o caminho inverso, desde a 

linguagem social da criança à linguagem e pensamento (incluído o autista) internos, 

passando através de sua linguagem egocêntrica? Basta formular a pergunta deste 

modo para comprovar que voltamos à mesma questão que tratamos de atacar 

teoricamente nos parágrafos anteriores. Com efeito, estamos estudando a questão 

relativa à vigência, sob a perspectiva da teoria geral do desenvolvimento, da tese 

principal de Piaget, tomada da psicanálise, segunda a qual a fase inicial na história 

do desenvolvimento do pensamento é constituída pelo pensamento autista. Do 

mesmo modo que antes constatamos a inconsistência teórica desta tese, agora, 

depois de dar uma volta completa e analisar criticamente a base empírica dessa tese, 

voltamos novamente à mesma conclusão: a concepção piagetiana representa de um 

modo incorreto o processo básico de desenvolvimento do pensamento infantil e sua 

direção. A verdadeira direção do processo de desenvolvimento do pensamento da 

criança não vai do individual ao socializado, mas sim do social ao individual. Essa é 

a conclusão fundamental da investigação tanto teórica como experimental do 

problema que nos interessa [idem, pp. 58-59, grifo nosso].  

No sexto item de seu texto (idem, pp. 59-62), Vigotski desenvolve uma 

argumentação critica em relação ao que constituiria um equívoco idealista tanto da 

psicanálise como da teoria do jovem Piaget, de que o pensamento autista precederia 

o pensamento realista e que o desenvolvimento psicológica seria uma espécie de luta 

entre o princípio do prazer e o princípio da realidade. Vigotski defende que tanto o 

pensamento realista coma o fantasioso surgem no mesmo processo de 

relacionamento do indivíduo com a realidade externa, objetiva. Vigotski considera, 

portanto, que a perspectiva da psicanálise e a de Piaget caracterizam-se como 

idealistas, porque abordam o pensamento humana de maneira desvinculada do 

processa histórico-social de desenvolvimento desse pensamento. Isso porque, ao 

postularem que o pensamento autista precede o pensamento realista, atribuem ao 

subjetivo um caráter primário, não dependente da realidade social e objetiva. Mas 

para Vigotski, que adota uma perspectiva materialista e marxista, o pensamento 



autista e fantasioso só pode ser um produto das relações entre os seres humanas e a 

realidade objetiva, relações essas direcionadas pela busca de satisfação das 

necessidades humanas, lembrando-se que tal satisfação é realizada por meio do 

trabalho social, que implica a produção de instrumentos, isto é, de meios de 

produção e o estabelecimento de relações sociais entre os seres humanas. Ao se 

relacionarem, de forma objetiva e social, por meio do trabalha, com a realidade, 

seres humanas vão, histórica e socialmente, formando o pensamento que, justamente 

para melhor captar essa realidade, precisa desenvolver graus cada vez mais elevados 

de abstração e generalização. É no interior desse mesmo processo que se desenvolve 

também a fantasia. Pensamento realista e fantasia têm a mesma origem, a 

capacidade de abstração e generalização que o pensamento humana vai 

desenvolvendo na atividade social.  

Contrapondo-se à concepção defendida pelo jovem Piaget, segundo a qual 

autismo e pensamento realista têm origens diferentes, sendo o primeiro originado no 

interior do indivíduo, na busca da satisfação fantasiosa de desejos, e o segundo 

originada na vida social, que imporia o princípio da realidade — obrigaria o 

indivíduo a adaptar-se à realidade —, Vigotski defende que autismo (fantasia) e 

pensamento (realismo) têm a mesma origem, que reside na atividade social e 

objetiva dos seres humanas. Vigotski apresenta uma passagem de Lênin, acerca da 

“crítica aristotélica a doutrina de Pitágoras sobre os números separados do mundo 

sensível e a de Platão, sobre as idéias, também separadas do mundo sensível” (idem, 

61). Nessa passagem Lênin mostra que o próprio fato de o pensamento humano ter 

produzido abstrações contém, em si mesmo, a possibilidade de que o homem 

acredite terem as idéias uma existência autônoma, desvinculada da realidade 

material. Isto porque, segundo Lênin, o processo pelo qual o ser humano formula 

uma representação mental do objeto “não é um ato simples, imediato, um reflexo 

passivo, mas sim um ato complexo, dividido em dois, em ziguezague, que inclui em 

si a possibilidade de que a fantasia emane da vida” (idem, p. 61). Para Lênin, “na 

mais simples abstração, na mais elementar idéia generalizada (‘mesa’ em geral) há 

algo de fantasia” (idem, p. 61). Lênin mostra, portanto, que o caráter ativo do 

pensamento humano, no processo de capacitação da realidade objetiva, gera a 

possibilidade da fantasia, que não consiste em algo surgido a parte das relações entre 



o indivíduo e a realidade objetiva, mas sim algo construído pelo indivíduo com base 

na própria via real dos seres humanos. Vigotski apresenta essa passagem de Lênin 

para sintetizar os pressupostos filosóficos nos quais apóia sua crítica à concepção de 

Piaget acerca do pensamento autista como algo que estaria naturalmente dado no 

ponto de partida do pensamento humano:  

Não se pode expressar com maior claridade e profundidade a idéia de que em 

seu desenvolvimento a imaginação e o pensamento são contrários cuja unidade esta 

contida já na generalização primária e nos primeiros conceitos que formam o ser 

humano. Esta indicação sobre a unidade dos contrários e sobre seus desdobramentos, 

sobre o desenvolvimento em zig-zag do pensamento e da fantasia, consistente em 

que qualquer generalização é um distanciamento da vida e ao mesmo tempo um 

reflexo mais profundo e veraz da própria vida, em que em cada conceito 

generalizado há algo de fantasia, essa indicação abre o caminho correto para a 

investigação do pensamento realista e autista. Se seguirmos esse caminho não caberá 

provavelmente dúvida de que o autismo não deve situar-se no começo do 

desenvolvimento do pensamento infantil, que constitui uma formação posterior, que 

no curso do desenvolvimento do pensamento se polariza como uma de suas formas 

externas [idem, pp. 61-62].  

Temos aqui Vigotski apresentando de forma clara as relações entre sua 

reflexão no terreno da psicologia infantil e a reflexão filosófica materialista e 

marxista, sintetizada na passagem de Lênin, sobre a gênese das formas mais 

abstratas do pensamento humano, inclusive a fantasia, como uma gênese cuja 

origem reside na vida social e objetiva dos seres humanos. Criticar a concepção 

defendida por Piaget, da existência primária, no indivíduo, de um autismo natural 

significa, na perspectiva de Vigotski, fazer a crítica ao idealismo como concepção 

filosófica predominantemente entre as diversas teoria psicológicas. Neste sentido é 

que, no sétimo item de seu texto (idem, pp. 62-69), Vigotski faz a crítica ao 

relativismo presente na concepção epistemológica de Piaget, relativismo esse que se 

manifesta na recusa do pensador suíço em posicionar-se mais claramente sobre a 

questão da causalidade nas relações entre desenvolvimento intelectual individual e 

realidade social. Vigotski, assim, aprofunda sua crítica aos pressupostos filosóficos 

de Piaget, tanto de ponto de vista epistemológico como ontológico. Vigotski 



discorda de Claparède quando este, no prefácio que escreveu ao livro Linguagem e 

Pensamento na Criança, afirmou que Piaget, justamente por conhecer em 

profundidade a filosofia, particularmente a lógica, soube como evitar a 

ultrapassagem da linha divisória entre psicologia e filosofia, mantendo seu trabalho 

como puramente cientifico. 

Não podemos estar de acordo com Claparède a respeito desta última 

afirmação, já que, como trataremos de demonstrar, apesar de sua intenção manifesta 

de manter sua investigação dentro dos limites estritos da ciência empírica, Piaget 

não conseguiu evitar as concepções psicológicas. De fato, não poderia evitá-las, 

porque a ausência mesma de filosofia constituí em si mesma uma determinada 

filosofia. O medo a ver-se ligado a qualquer sistema filosófico preconcebido é já por 

si um sistema de uma determinada concepção filosófica cujos traços mais 

importantes e fundamentais trataremos de desvelar [idem, p. 63]. 

Para analisar o que anteriormente chamamos de relativismo da concepção 

piagetiana, Vigotski toca no problema da causalidade, mencionando que Piaget 

caracterizou a existência de um pensamento pré-causal na criança, isto é, um 

pensamento do qual estaria ausente o raciocínio causal, o princípio da causalidade. 

Entretanto, Vigotski afirma que Piaget, como cientista, assume uma atitude que, na 

realidade, seria uma renúncia ao princípio da causalidade, ainda que Piaget apresente 

essa renúncia como uma superação que se daria por meio da substituição da análise 

causal pela análise genética, por considerar a análise genética superior à causal. 

Vigotski cita ainda a seguinte passagem de Piaget: 

Que significa explicar o fenômeno psíquico? Sem o método genético, como 

pôs de manifesto Baldwin mediante sua sutil análise, na psicologia resulta 

impossível não somente estar seguro de não tomar a conseqüência por causa, mas 

também que inclusive não pode propor-se adequadamente o problema da explicação. 

Por conseguinte, há que substituir a relação entre causa e conseqüência pela relação 

de sucessão genética, relação que acrescenta o conceito de dependência funcional, 

no sentido matemático, entre o anterior e o posterior. Isso nos permite descrever os 

fenômenos A e B, considerando A como função de B, ou B como função de 

Areservando-nos o direito de ordenar nossas descrições dos dados a partir do 

fenômeno observado em primeiro lugar, isto é, o mais explicativo no sentido 



genético [Piaget, apud VYGOTSKI, 1993a, pp. 64-65].  

Esse aspecto, até onde temos informação, tem passado despercebido à 

maioria dos autores que estabelecem algum tipo de comparação entre as teorias de 

Piaget e de Vigotski, isto é, o fato de que embora os dois autores defendam uma 

análise genética do psiquismo humano, Vigotski não concordava, em absoluto, que 

tal análise genética tivesse o papel de eliminar a análise causal. Recordamos aqui, a 

título de exemplo, que Marta Kohl de Oliveira, em uma passagem de seu livro sobre 

Vigotski (OLIVEIRA, 993, pp. 103-104), afirma ser a abordagem genética um ponto 

de aproximação entre Vigotski e Piaget. Essa afirmação só é aceitável limitando-se a 

comparação entre as duas teorias às aparências mais superficiais, pois basta ir um 

pouca além dessas aparências para verificar que as diferenças entre o que seja uma 

análise genética nesses dois autores estão longe de ser meros detalhes secundários, 

sendo, isto sim, diferenças decisivas. Vigotski foi bastante claro quanto a isso:  

Assim pois, para Piaget, as relações evolutivas e de dependência funcional 

substituem as de causa. Faz caso omisso do princípio, formulado magistralmente por 

Goethe, segundo o qual remontar-se do ato à causa é a forma de conhecimento mais 

simples. Esquecendo também a conhecida tese de Bacon, que o verdadeiro 

conhecimento é o que retrocede às causas, Piaget tenta substituir a interpretação 

causal do desenvolvimento pela interpretação funcional, esvaziando de conteúdo o 

próprio conceito de desenvolvimento. Em sua concepção do desenvolvimento tudo 

resulta relativo. O fenômeno A pode ser considerado como função do fenômeno B, 

porém, ao contrário, B pode também ser considerado como função de A. Como 

resultado de semelhante enfoque, desaparece a questão das causas, dos fatores do 

desenvolvimento. O autor se reserva o direito de eleger os fenômenos a observar em 

primeiro lugar, que são os mais explicativas no sentido genético [idem, p. 65, grifos 

nossos].  

Para Vigotski, portanto, o relativismo contido na concepção de Piaget, na 

qual a abordagem genética e funcional se opõe à abordagem causal, leva a uma 

perspectiva em que o própria conceito de desenvolvimento é esvaziado em 

decorrência do desaparecimento da questão dos fatores geradores do 

desenvolvimento. Como veremos na seqüência, Vigotski quer chegar justamente à 

questão do papel determinante dos fatores sociais no desenvolvimento psíquico. Mas 



antes de passarmos a esse ponto, vale a pena fazer aqui uma menção ao fato de que 

esse relativismo em Piaget, apontado por Vigotski, parece-nos inseparável do 

modelo interacionista-construtivista que está na base de toda a análise 

epistemológica piagetiana e, além disso, também assinalamos que Piaget utilizava 

esse relativismo contido em sua análise genética, funcional e interacionista, para 

defender o que lhe parecia uma forma mais evoluída de responder à questão sobre o 

que move o desenvolvimento psíquico. Isso pode ser visto facilmente na coletânea 

Estudos Sociológicos.  

Em certo momento dessa coletânea ele formula a seguinte questão: Em suma, 

cada progresso lógica equivale, de forma indissociável, a um progresso na 

socialização do pensamento. Deve-se dizer então que a criança se torna capaz de 

operações racionais porque seu desenvolvimento social a torna apta à cooperação, 

ou deve-se admitir, ao contrário, que são estas aquisições lógicas individuais que lhe 

permitem compreender os outros e a conduzem assim à cooperação? [RAGET, 973, 

p. 100].  

Piaget acaba por responder de forma evasiva a essa questão por ele mesmo 

formulada, recorrendo à idéia da existência de uma tendência evolutiva universal, 

rumo a um estado de equilíbrio constituída por agrupamentos operatórios 

reversíveis:  

O problema é, pois, o seguinte: por um lado (e isto na evolução mental do 

indivíduo, como na sucessão histórica das mentalidades), existem escalas sucessivas 

de estruturação lógica, isto é, de inteligência prática, intuitiva ou operatória. Por 

outro lado, cada uma das escalas (sendo que várias podem coexistir numa mesma 

sociedade) é caracterizada por certo modo de cooperação ou de interação social, cuja 

sucessão representa o progresso da socialização técnica ou intelectual mesma. Deve-

se então concluir que é a estruturação lógica ou pré-lógica de um nível considerado, 

que determina o modo de colaboração em jogo, ou que é, ao contrário, a estrutura 

das interações coletivas que determina a das operações intelectuais? É aqui que a 

noção de ‘agrupamentos’ operatórios permite simplificar essa questão 

aparentemente sem saída: basta determinar, sobre uma escala dada, a forma precisa 

das trocas entre os indivíduos, para perceber que estas interações são elas mesmas 

constituídas por ações e que a cooperação consiste ela mesma num sistema de 



operações, de tal forma que as atividades dos sujeitos se exercendo sobre os objetos, 

e as atividades dos sujeitos quando agem uns sobre os outros se reduzem na 

realidade a um só e mesmo sistema de conjunto, no qual o aspecto social e o aspecto 

lógico são inseparáveis na forma como no conteúdo [PIAGET, 973, p. 103].  

Nossa interpretação dessa análise de Piaget é a de que, em primeiro lugar, a 

questão do social acaba senda reduzida às interações entre indivíduos, sejam estas 

realizadas na forma de cooperação ou não e, em segundo lugar, a saída encontrada 

por Piaget mostra-se evasiva perante a questão da existência ou não de uma relação 

de determinação entre as ralações e o desenvolvimento individual. Como já havia 

assinalado Vigotski no inicio da década de 1930, a atitude de Piaget aparentaria 

superar o princípio da causalidade que teria sido substituído pela análise genética, 

mas essa atitude camuflava, na realidade, uma posição ambígua quanto ao papel dos 

fatores sociais no desenvolvimento psicológico. 

Antes de retomarmos a análise do texto de Vigotski é necessário deixarmos 

registrado nossa perspectiva sobre a questão da causalidade no interior da análise 

marxista. Essa é uma questão bastante complexa, sobre a qual temos procurado 

desenvolver estudos no terreno da filosofia marxista não sendo, entretanto, este o 

momento para sistematizarmos este esses estudos pois isso exigiria um trabalho à 

parte. Entretanto, não podemos deixar de ao menos apontar a direção na qual temos 

analisado esta questão. Antes de mais nada, entendemos que a questão da 

causalidade no âmbito da atividade humana, como atividade social, deve ser 

abordada tomando-se como ponto de partida a dialética entre objetivação e 

apropriação, sobre a qual apresentamos algumas considerações no primeiro item do 

terceiro capítulo deste livro. Em segundo lugar, a causalidade no âmbito social 

precisa ser analisada em sua relação com a teleologia, pois a relação entre a 

causalidade e teleologia, numa perspectiva marxista e dialética, é a que permite a 

compreensão das relações entre determinismo e liberdade na ação humana. Fazendo 

alusão a uma passagem de Marx, em sua obra O Dezoito Brumário de Luís 

Bonaparte, Agnes Heller, assim sintetiza as relações entre causalidade e teleologia 

na perspectiva marxista:  

A teoria segundo a qual os homens fazem a sua própria história, mas em 

condições previamente dadas, contém as teses fundamentais da concepção marxista 



da história por um lado, a tese da imanência, e por outro, da objetividade. À primeira 

vista, o princípio da imanência implica no fato da teleologia, ao passo que o 

princípio da objetividade implica naquele da causalidade; os homens aspiram a 

certos fins, mas estes estão determinados pelas circunstâncias, as quais, de resto, 

modificam tais esforços e aspirações, produzindo desse modo resultados que 

divergem dos fins inicialmente colocados, etc. Mas essa distinção seria verdadeira 

tão-somente se “circunstância” e “homem” fossem entidades separadas. Todavia, 

essas “circunstâncias” determinadas, nas quais os homens formulam finalidades, são 

as relações e situações sócio-humanas, as próprias relações e situações mediatizadas 

pelas coisas. Não se deve jamais entender a “circunstância” como totalidade de 

objetos mortos, nem mesmo de meios de produção; a “circunstância” é a unidade de 

forças produtivas, estrutura social e formas de pensamento, ou seja, um complexo 

que contém inúmeras posições teleológicas, a resultante objetiva de tais posições 

teleológicas. E, ao contrário, quando os homens se colocam fins, o campo de 

determinação causal não é apenas o âmbito e a orientação de suas colocações, pois 

os seus atos teleológicos e todas as demais objetivações desencadeiam igualmente 

novas séries causais [HELLLR, 992, pp. 1-2].  

A análise dessa dialética entre causalidade e teleologia na concepção 

marxista de história torna-se particularmente importante para combater a concepção 

liberal-burguesa de liberdade e as interpretações que vêem no marxismo uma teoria 

que negue a liberdade em favor de um determinismo mecanicista (NOTA DE 

RODAPÉ: 4. Ao leitor interessado em estudar mais sobre essa questão, 

recomendamos o livro de Sérgio Lessa (1997), intitulado Trabalho e Ser Social, em 

que o autor aborda a dialética entre teleologia e causalidade com base na reflexão 

feita por Lukács, sobre a categoria trabalho, em sua obra inacabada, publicada 

postumamente intitulada Ontologia do Ser Social.).  

Retomemos a análise do texto de Vigotski, em que este, na seqüência 

imediata de sua crítica ao esvaziamento do conceito de desenvolvimento, resultante 

do fato de Piaget apresentar a análise genética e funcional como substituta da análise 

causal, passa à crítica da principal conseqüência dessa atitude de Piaget: o 

esvaziamento do papel dos fatores sociais no desenvolvimento psíquico individual. 

Nesse aspecto ocorre o mesmo que com o conceito de desenvolvimento: a despeito 



de o jovem Piaget ressaltar a influência dos fatores sociais sobre o pensamento 

individual, acaba, na realidade, por esvaziar o papel desses fatores, ao transformar 

tudo numa questão de ponto de vista, ou melhor, numa questão de linguagem. 

Vigotski apresenta uma citação de Piaget onde este afirma que a psicologia do 

pensamento infantil não pode desconsiderar o fator biológico nem o social. Vendo-

se dividida entre esses dois fatores, a psicologia recorreria, para analisar a evolução 

do pensamento, ora a linguagem biológica ora à linguagem sociológica. Piaget então 

afirma que, por ser necessário, de início, adotar uma das duas formas de explicação, 

a sociológica ou a biológica, ele escolheu a sociológica, ressalvando, porém, que 

poderá recorrer, em outro momento, à explicação biológica, sendo possível traduzir 

para esta o que foi explicado por meio daquela. Vigotski, após apresentar essa 

citação de Piaget, afirma o seguinte:  

Chegamos à conclusão paradoxal consistente em que a explicação dada aqui 

em linguagem sociológica pode converter-se em uma explicação biológica em outro 

livro. Realizar a descrição partindo do ponto de vista da psicologia social é uma 

simples questão de escolha por parte do autor, que é muito livre para escolher 

qualquer linguagem que goste, em prejuízo de outra. Esta é a afirmação central e 

decisiva de toda a metodologia de Piaget, que lança luz sobre qual é sua idéia acerca 

do fator social no desenvolvimento do pensamento infantil [idem, pp. 65-66]. 

Assim, embora apresente uma citação do prólogo de Piaget à edição russa de seu 

livro, na qual o pensador suíço faz referência explícita à importância das relações 

entre a criança e o meio social, Vigotski conclui que isso não significa um 

“reconhecimento claro e preciso do fator social como força determinante no 

desenvolvimento do pensamento infantil” (idem, p. 66), posto que o próprio Piaget 

explicitara que considerava a perspectiva social e biológica intercambiáveis entre si, 

sem prejuízo para as conclusões da pesquisa. Vigotski afirma, então, que na teoria 

piagetiana o biológico seria considerado “original, primário, inerente à própria 

criança, que forma sua substância psicológica” (idem, p. 66), enquanto o social 

“atuaria por meio de constrições, alheias à criança, e desloca suas formas próprias de 

pensar, as que correspondem à sua natureza interna, substituindo-as por esquemas de 

pensamento alheios à criança, impostos de fora” (idem, p. 67). O processo de 

desenvolvimento do pensamento da criança seria, nessa perspectiva uma luta entre o 



pensamento individual, naturalmente egocêntrico no ponto de partida, e as formas 

sociais de pensamento, como forças externas e estranhas à natureza infantil:  

Como vimos, Piaget relaciona as influências externas e o processo de 

assimilação e estuda como são assimiladas essas influências, isto é, são deformadas 

pelo ser vivo e as incorpora à sua própria substância. Porém a substância psíquica 

própria da criança, a estrutura e funcionamento característicos do pensamento 

infantil, que se diferenciam qualitativamente do pensamento do adulto, estão 

determinados, segundo Piaget, pelo autismo, isto é, pelas propriedades biológicas da 

natureza infantil. A criança não é considerada como parte do conjunto social, como 

sujeito de relações sociais que participa desde os primeiros dias na vida social do 

conjunto a que pertence. O social é considerado como algo que está fora da criança, 

como uma força externa e estranha que lhe pressiona e termina por deslocar suas 

próprias formas de pensar [idem, p. 67].  

Não há como interpretar essa passagem de Vigotski em outra direção que não 

seja a de caracterização da existência de uma dualismo no núcleo da concepção de 

desenvolvimento do jovem Piaget, o dualismo entre as propriedades biológicas da 

natureza infantil e as influências do meio social. O social aparece assim como algo 

“externo e estranho” que exerce uma pressão sobre o pensamento infantil, 

naturalmente egocêntrico, mas que acaba por dar lugar às formas socializadas de 

pensamento. Em outras palavras, Vigotski entende existir, na teoria do jovem Piaget, 

uma polarização entre o individual e o social ou entre o biológico e o social, já que o 

individual acaba por ser identificado ao biológico. É preciso frisar que o psicólogo 

russo não afirma estar o social ausente da teoria de Piaget, como o fazem atualmente 

alguns críticos apressados da teoria piagetiana. A crítica de Vigotski dirige-se não à 

ausência do social, mas sim ao fato de que esse social aparece como algo que não 

está na origem da formação da individualidade, algo que não está na constituição da 

própria essência da individualidade, mas algo externo a ela. Nessa perspectiva, o 

processo de socialização seria aquele por meio do qual o que é natural ao indivíduo 

vai cedendo terreno ao que é imposto pela sociedade.  

Vigotski cita um trecho do prólogo escrito por Glaparède ao livro de Piaget 

onde fica muito evidente o dualismo entre o social e o individual:  

Esta idéia tão característica de Piaget fica muito bem refletida no prólogo de 



Claparéde, para quem as investigações de Piaget oferecem uma visão totalmente 

nova da mente infantil. “O autor mostra a mente da criança como tecendo 

simultaneamente em dois teares, situados um sobre o outro. Durante os primeiros 

anos de vida, o trabalho realizado no plano inferior é em muito o mais importante. A 

própria criança monopoliza e consolida a seu redor tudo o que pode satisfazer suas 

necessidades. Se trata do plano do subjetivo, dos desejos, dos jogos, e dos caprichos, 

o Lustprinzip, como diria Freud. O plano superior, pelo contrário, é imposto 

paulatinamente pelo meio social, cuja pressão a criança experimenta cada vez mais. 

É o plano do objetivo, da linguagem, das concepções lógicas, em uma palavra, da 

realidade. Este plano superior é muito frágil a princípio. Quando o sobrecarregam, 

cede, se quebra, se desmorona e seus elementos caem no plano inferior, mesclando-

se com elementos daquele; alguns fragmentos permanecem à metade do caminho 

entre o céu e a terra. É natural que o observador que não tenha visto estes dois 

planos e que pense que o jogo se desenvolveu em um somente, tenha a impressão de 

uma grande confusão, já que cada plano tem sua própria lógica e protesta quando o 

confundem com a lógica do outro” [idem, p. 67].  

Vigotski mostra que para o jovem Piaget o pensamento infantil vive dividido 

entre dois mundos. Cita palavras do próprio Piaget, quando este afirma que “a 

criança encontra-se na presença de dois mundos igualmente reais, nenhum dos quais 

consegue deslocar o outro” (idem, p. 68). Vigotski afirma então que essa concepção 

do pensamento infantil como algo dividido em dois mundos, o natural à criança e o 

imposto pela sociedade, é comum a todas as teorias sobre a psicologia infantil que 

compartilham do mesmo pressuposto fundamental “sobre o social e o biológico 

como dois agentes independentes e estranhos um em relação ao outro” (idem, p. 69).  

No oitavo item de seu texto, Vigotski (1993a, pp. 69-73) analisa a questão 

das relações entre pensamento e realidade objetiva no trabalho de Piaget e defende a 

tese de que este oscila entre a adoção de uma posição materialista, para a qual a 

realidade material tem existência objetiva, e a adoção de uma posição idealista, para 

a qual a realidade exterior só existe como objeto do pensamento, isto é, só existe 

quando pensada. Para o jovem Piaget, o processo de socialização consistiria no 

confronto entre o pensamento egocêntrico da criança e o pensamento de outras 

pessoas, confronto esse que levaria à superação gradativa do egocentrismo. Vigotski 



cita o próprio Piaget:  

Sem a presença de outras consciências [afirma Piaget], o fracasso do 

experimento nos conduziria a um desenvolvimento ainda maior da fantasia e ao 

desvario. Em nosso cérebro surgem constantemente grande número de idéias falsas, 

preconceitos, utopias, explicações místicas, presunções e concepções exageradas 

sobre as forças de nosso ‘eu’. Porém tudo isso se esfuma em contato com nossos 

semelhantes. A necessidade de comprovação tem sua origem em uma necessidade 

social, em assimilar o pensamento de outras pessoas, em comunicar-lhes nossos 

próprios pensamentos, em convencer-lhes. As demonstrações nascem da discussão. 

Nisto ao menos há acordo geral na psicologia atual [Piaget, apud VYGOTSKI, 

1993a, p. 70].  

Essa concepção de socialização defendida pelo jovem Piaget reflete, na 

avaliação de Vigotski, uma posição idealista, para a qual o conhecimento humano é 

resultante mais de um processo de interações entre consciências, mediadas pela 

linguagem, do que de um processo de captação da realidade objetiva pelo 

pensamento. Esse é um ponto muito importante porque mostra o quão equivocadas 

são as leituras da obra de Vigotski que o mostram como um psicólogo centrado na 

questão da linguagem, aproximando-o do pós-estruturalismo. A crítica vigotskiana à 

concepção de socialização do jovem Piaget incidiu justamente sobre o fato de a 

comunicação intersubjetiva ser vista como o fator determinante da superação do 

egocentrismo, ficando em segundo plano as relações com a realidade material. 

Poderíamos dizer que aquilo que o psicólogo russo critica no jovem Piaget é o que 

aproxima bastante o pensador suíço do universo ideológico de boa parte dos 

chamados neovigotskianos que vêem o conhecimento como resultado de interações 

intersubjetivas mediadas pela linguagem, num processo de negociação ou 

compartilhamento de significados, sendo esses significados próprios a cada grupo 

cultural, numa perspectiva culturalista e relativista. As noções de cultura, 

significado, interação social, mediação, linguagem são empregadas pelos 

neovigotskianos para constituir uma concepção que transforma a verdade numa 

questão de obtenção de consensos e de estabelecimento de convenções. A esses 

intelectuais não agrada, por certo, a crítica feita por Vigotski ao idealismo do jovem 

Piaget.  



Paradoxalmente, os autores que atualmente fazem uma leitura pós-

estruturalista/pós-moderna de Vigotski cometem um equívoco similar ao cometido 

por aqueles que, na URSS, em nome da defesa da ideologia do partido, acusaram 

Vigotski de supervalorizar o papel dos instrumentos psicológicos, isto é, dos signos, 

na constituição do psiquismo humano e de afastar-se de posições materialistas, 

dando margem a posições idealistas (NOTA DE RODAPÉ: 5. Ao leitor interessado 

em ler mais sobre essa questão da distorção das idéias de Vigotski pelos críticos 

stalinistas, recomendamos a leitura de Shuare (1990, pp. 86- l 04).). As críticas 

stalinistas e as apropriações pós-estruturalistas são, sem dúvida dois tipos diferentes 

de leitura da obra de Vigotski, mas ambas acabam por pretender afastá-lo da 

perspectiva materialista e marxista. 

Entretanto, como mostramos, Vigotski critica na teoria do jovem Piaget 

justamente o idealismo contido na concepção de socialização do pensamento como 

resultado de interações entre consciências. Referindo-se ao pensamento de Piaget, 

Vigotski afirma que:  

Não se pode expressar com maior clareza a idéia de que a exigência do 

pensamento lógico e o próprio desejo de conhecer a verdade surgem da relação entre 

a consciência da criança e outras consciências. Que próxima está esta idéia, quanto à 

sua natureza filosófica, da teoria sociológica de Durkheim e outros sociólogos, que 

deduzem o espaço e o tempo e o conjunto da realidade objetiva da vida social do 

homem! Que próxima da tese de Bogdánov, segundo a qual a objetividade do 

mundo físico é uma convenção, que a objetividade dos corpos físicos com os quais 

tropeçamos em nossa experiência, se estabelece, ao fim das contas, sobre a base da 

comprovação mútua da concordância entre as manifestações de distintas pessoas, 

que, em geral, o mundo físico está em função de uma experiência socialmente 

acordada, harmonizada e organizada! [VYGOTSKI, 1993a, p. 70].  

A referência a Bogdánov (1873-1928) e, mais adiante, ainda nesse oitavo 

item, a observação de Vigotski de que Piaget aproxima-se da concepção de Ernest 

Mach (1838- 1916) não são casuais nesse contexto da análise vigotskiana. Bogdánov 

e Mach são autores analisados criticamente por Lênin (1982) em seu livro 

Materialismo e Empiriocriticismo, escrito em Genebra e em Londres em 1908 e 

publicado pela primeira vez na Rússia em 1909. Nesse livro Lênin faz uma crítica 



incisiva a uma corrente de pensamento conhecida como empiriocriticismo ou 

filosofia da experiência crítica. Essa corrente apresentava-se como marxista mas, no 

plano da teoria do conhecimento, atacava o materialismo e pretendia estar além do 

embate entre materialismo e idealismo. Um ponto interessante a ser aqui destacado é 

que essa corrente, tal como o fazem atualmente muitos autores pós-modernos, 

argumentava que suas proposições estariam apoiadas em descobertas no terreno da 

Física, que refutariam as teses clássicas do materialismo. Em seu prefácio à primeira 

edição, escrito em setembro de 1908, Lênin assim se expressou:  

Toda uma série de escritores, que pretendem ser marxistas, empreenderam 

este ano em nosso país uma verdadeira campanha contra a filosofia do marxismo. 

Em menos de seis meses apareceram quatro livros dedicados principal e quase 

inteiramente a atacar o materialismo dialético. Trata-se, em primeiro lugar, dos 

Ensaios Sobre (?- deveria dizer-se contra) a Filosofia do Marxismo, São 

Petersburgo, 1908, coletânea de artigos de Bazárov, Bogdánov, Lunatchárski, 

Berman, Guélfond, Luchkévitch e Suvórov; depois dos livros de Luchkévitch, 

Materialismo e Realismo Crítico; de Berman, A Dialética à Luz da Moderna Teoria 

do Conhecimento; de Valentínov, As Construções Filosóficas do Marxismo. Todas 

essas pessoas não podem ignorar que Marx e Engels chamaram dezenas de vezes 

materialismo dialético às suas concepções filosóficas. E todas essas pessoas, unidas 

— apesar das profundas divergências das suas opiniões políticas — pela hostilidade 

ao materialismo dialético, pretendem ao mesmo tempo, que são marxistas em 

filosofia! A dialética de Engels é uma mística, diz Berman. As concepções de Engels 

tornaram-se antiquadas — lança Bazárov de passagem, como qualquer coisa que é 

evidente; o materialismo é assim refutado pelos nossos ousados guerreiros, que 

orgulhosamente se referem à “teoria contemporânea do conhecimento”, à “filosofia 

moderna” (ou “positivismo moderno”), à “filosofia das ciências da natureza 

contemporâneas”, ou mesmo à “filosofia das ciências da natureza do século XX” 

[LÊNIN, 982, p. 13].  

Vigotski, ao comparar as posições de Piaget às dos empiriocriticistas, isto é, 

ao criticar o fato de Piaget evitar assumir posições claramente materialistas ou 

claramente idealistas, mostra apoiar-se na citada análise crítica feita por Lênin em 

1908. Não há espaço aqui para aprofundarmos todas as implicações dessa 



constatação, mas assinalamos que ela com certeza deva ser bastante embaraçosa 

para alguns “neomarxistas” ou “pós-marxistas” que vêem em Vigotski a 

possibilidade de um marxismo que valorizaria a subjetividade e se oporia ao 

“marxismo ortodoxo”, calcado em uma teoria do conhecimento positivista e 

mecanicista. É bastante freqüente a identificação daquele citado livro de Lênin com 

esse tipo de teoria do conhecimento que, na defesa do materialismo, retrocederia em 

relação à dialética de Marx e transformaria o conhecimento num processo passivo e 

mecânico e, como parte dessa crítica epistemológica, tornou-se um verdadeiro tabu a 

idéia de conhecimento como um reflexo subjetivo da realidade objetiva, idéia essa 

que, para esses críticos, conduz inevitavelmente à idéia de passividade, oposta à 

dialética (NOTA DE RODAPÉ: 6. Para uma análise da categoria de reflexo numa 

perspectiva marxista e dialética, recomendamos a leitura do prólogo do primeiro 

volume da edição espanhola do livro Estética, de G. Lukács (1982, pp. 11-3 1).). Os 

críticos da utilização por Lênin, da categoria de reflexo, normalmente omitem o fato 

de que esse autor, em suas anotações feitas quando estudava a dialética de Hegel 

afirmou o seguinte:  

O conhecimento é o processo pelo qual o pensamento se aproxima infinita e 

eternamente do objeto. O reflexo da Natureza no pensamento humano deve ser 

compreendido não de maneira “morta”, não “abstratamente”, não sem movimento, 

não sem contradição, mas sim no processo eterno do movimento, do nascimento das 

contradições e sua resolução [LÊNIN. 975, p. 123].  

Por existir aquela identificação apressada e superficial entre as concepções 

epistemológicas de Lênin e concepções empiristas mecanicistas, a constatação de 

que Vigotski se apoiaria nessa obra de Lênin é bastante constrangedora para muitos 

neovigotskianos que antes de mais nada fazem questão de apresentarem-se como 

críticos do que entendem ser o “marxismo ortodoxo”. De nossa parte, consideramos 

esse debate muito instigante e assinalamos aqui, de forma propositadamente 

provocativa, que a leitura de Materialismo e Empiriocriticismo de Lênin pode 

revelar aspectos de grande atualidade para a crítica ao idealismo e ao solipsismo 

presentes nas concepções pós-modernas sobre o conhecimento.  

Como já mencionamos, Vigotski, na seqüência de seu texto, afirma que a 

concepção de causalidade de Piaget aproxima-se da filosofia de Mach. Por um lado, 



Piaget reconheceria, por meio de seus experimentos, que a atividade da criança já 

trabalha com a causalidade objetiva antes que seu pensamento possua a noção de 

causalidade. Esse reconhecimento caracterizaria uma posição materialista de Piaget, 

ao reconhecer que a causalidade é, antes de mais nada, um processo da realidade 

material objetiva. Entretanto, Piaget faz a ressalva de que não se pode considerar a 

causalidade como uma relação totalmente independente da consciência, sendo mais 

correto falar em classes ou graus da consciência. O risco de considerar a causalidade 

como totalmente independente da consciência seria o de que tal posição, segundo 

Piaget, “pode levar-nos a uma teoria do conhecimento totalmente realista, isto é, fora 

dos limites da psicologia” (apud VYG0T5Ki, 1993a, p. 71). Afirma então Vigotski:  

Piaget faz extensiva essa afirmação em relação à causalidade, isto é, a 

negação de sua objetividade, a todas as demais categorias, situando-se na posição 

idealista do psicologismo e afirmando que “para a genética do pensamento é 

importante assinalar a aparição e o uso destas categorias em cada estágio que 

atravessa a compreensão da criança e traduzir esses fatos a leis funcionais do 

pensamento” [idem, p. 71].  

Para Vigotski, essa negação da objetividade de processos como os de 

causalidade Leva Piaget a adotar a posição do idealismo subjetivo e a entrar em 

contradição com os dados obtidos em suas próprias pesquisas. Lênin, em sua crítica 

aos empiriocriticistas, mostrou que, a despeito de eles pretenderem ser uma terceira 

via ao idealismo e ao materialismo, eram, na realidade, apenas uma variante do 

idealismo. Vigotski faz o mesmo tipo de crítica a Piaget, afirmando que embora o 

pesquisador suíço procure o tempo todo manter sua posição “nos limites entre o 

idealismo e o materialismo” e “conservar uma posição agnóstica”, o fato é que 

Piaget acaba endossando o idealismo, por negar “o valor objetivo das categorias 

lógicas” e, dessa forma, compartilhar “o ponto de vista de Mach” (VYGOTSK — 

1993a, pp. 72-73). Como seria de se esperar, a versão resumida/censurada do livro 

Pensamento e Linguagem (VYGOT5KY, 1993b) omite toda essa análise vigotskiana 

do idealismo de Piaget.  

 

 

 



5. VIGOTSKI OPÕE À PSICOLOGIA DE PIAGET UMA PSICOLOGIA QUE 

HISTORICIZE O PSIQUISMO HUMANO  

O nono e último item do texto (VYGOTSKI, 1993a, pp. 73-77) conclui a 

análise crítica da teoria de Piaget sobre as relações entre pensamento e linguagem na 

criança, defendendo a necessidade de a psicologia infantil mudar radicalmente seu 

enfoque e adotar uma abordagem historicizadora do psiquismo humano. Vigotski 

assim inicia esse item:  

Se quiséssemos concluir sintetizando qual é o traço principal e fundamental 

da concepção de Piaget, deveríamos dizer que se trata de dois aspectos, cuja 

ausência se deixou notar ao analisar a questão concreta da linguagem egocêntrica. 

Estão ausentes a realidade e a relação da criança com essa realidade, isto é, a 

ausência da atividade prática por parte da criança é neste caso o principal. Piaget 

enfoca fora da prática inclusive a própria socialização do pensamento infantil, 

isolada da realidade como uma comunicação pura das almas, a qual leva ao 

desenvolvimento do pensamento. Segundo Piaget, o conhecimento da verdade e as 

formas lógicas com cuja ajuda resulta possível esse conhecimento não surgem no 

processo de domínio prático da realidade, mas sim no de adaptação do pensamento 

do sujeito ao pensamento dos outros. A verdade é uma experiência socialmente 

organizada, parece que trata de dizer Piaget, repetindo a tese de Bogdánov, já que os 

objetos, a realidade, não empurram a mente da criança para o desenvolvimento. A 

própria realidade é perfilada pela mente. Abandonada a si mesma, a criança somente 

poderia aprender uma linguagem confusa. A realidade jamais lhe ensinaria a lógica. 

Essa tentativa de deduzir o pensamento lógico da criança e seu desenvolvimento tão-

somente da comunicação entre consciências, isoladas por completo da realidade, 

sem ter em conta para nada a experiência social da criança orientada para o domínio 

da realidade, isso é o que constitui a chave do edifício teórico de Piaget 

[VYGOTSKI, 1993a, p. 73].  

Vigotski critica, portanto, a concepção do jovem Piaget, segundo a qual a 

superação do egocentrismo infantil seria não uma conseqüência da atividade social 

da criança, mas sim uma conseqüência da adaptação do pensamento infantil à 

linguagem dos adultos. Nessa concepção a socialização do pensamento seria 

resultante apenas dos processos de interação entre consciências, processos esses 



dissociados da atividade social dos indivíduos. Ilustrando sua crítica, Vigotski cita 

duas passagens dos aqui já mencionados Cadernos sobre a Dialético de Hegel, de 

Lênin, onde este, em anotações feitas quando estudava a Lógica de Hegel, analisou 

as relações entre a atividade humana e a lógica:  

Quando Hegel tenta — às vezes inclusive com esforço — reduzir a atividade 

racional do homem a uma categoria lógica, ao dizer que essa atividade é 

“silogismo”, que o sujeito (humano) desempenha o papel de um certo “membro” na 

“figura” lógica do “silogismo”, etc., não se trata tão-somente de uma licença 

literária, de um jogo, pelo contrário, contém uma idéia profunda autenticamente 

materialista. Devemos dar-lhe a volta: a atividade prática do homem teve que repetir 

à sua consciência diferentes figuras lógicas milhares de milhões de vezes para que 

essas figuras adquirissem o valor de axiomas [...] As práticas humanas, ao 

repetirem-se milhares de milhões de vezes, se fixam na consciência através de 

figuras lógicas. Estas figuras têm a rigidez de um preconceito, seu caráter 

axiomático, precisamente (e tão-somente) devido a essa repetição de milhares e 

milhões de vezes [Lênin, apud VYGOTSKI, 1993a, p. 73. Em português, LÊNIN, 

1975, pp. 116-117 e 148].  

Nessa passagem, Lênin reinterpreta, num enfoque materialista, a relação 

estabelecida por Hegel, entre o silogismo (como procedimento lógico) e a atividade 

humana. Enquanto para Hegel, em sua perspectiva idealista, a prática humana é uma 

forma de existência assumida pela lógica, para Lênin, a lógica é um resultado e uma 

síntese da atividade humana, isto é, uma forma pela qual a atividade humana acaba 

por se fixar, de maneira condensada, no pensamento humano. Um dos aspectos que 

tornam a linguagem importante para a formação do pensamento é justamente o fato 

de que a linguagem resulta da atividade prática dos homens e condensa, de forma 

lógica e simbólica, essa atividade. Em um de seus textos sobre a psicologia do 

adolescente, Vigotski também apresenta essas mesmas passagens de Lênin e as 

analisa da seguinte forma:  

A ação forma na linguagem juízos, converte a linguagem em um processo 

intelectual, fato que pudemos observar em experimentos com crianças. O que a 

criança pensa na ação, isto é, o fato de empregar as ferramentas utilizando ao mesmo 

tempo a linguagem, não somente modifica a forma de seu pensamento, ao introduzir, 



através da linguagem, novas formas de utilização da experiência, mas também 

modifica a própria linguagem, estruturando-a segundo o princípio intelectual, 

conferindo a ela uma função intelectual. Também no plano filogenético, do qual 

falou Lênin, a linguagem, provavelmente, desempenhou um papel decisivo ao firmar 

na consciência humana as figuras lógicas repetidas milhões de vezes na prática 

humana [VYGOTSKI, 1996b, p. 1 63].  

No contexto da crítica à teoria do jovem Piaget. Vigotski citou as duas 

passagens de Lênin como apoio à sua argumentação de que o pensamento infantil 

não pode apropriar-se da lógica contida na linguagem dos adultos, a não ser por 

meio da atividade social, isto é, a aquisição do pensamento lógico não pode ser vista 

como resultado de uma interação verbal pura, desvinculada da atividade social. Para 

Vigotski:  

Essa idéia, segundo a qual a aquisição do pensamento lógico gera-se tão-

somente na compreensão do pensamento verbal independente da ação, constitui a 

base do fenômeno da ausência de compreensão na infância descoberto por Piaget. 

Parece que o próprio Piaget mostra eloqüentemente em seu livro que a lógica da 

ação precede a do pensamento. Todavia, considera o pensamento como uma 

atividade, apesar disso, totalmente desligada da realidade. Porém, como a função 

principal do pensamento é conhecer e refletir a realidade, considerada fora dela se 

converte irremediavelmente em um movimento de fantasmas, em um desfile de 

dementes figuras cadavéricas, em um baile de sombras, algo muito distinto do 

verdadeiro pensamento, pleno de conteúdo, da criança [VYGOTSKI, 1993a, p. 74, 

grifo nosso].  

Não há, portanto, no pensamento de Vigotski, algo que dê margem à 

separação entre linguagem e atividade ou a uma supervalorização da linguagem em 

detrimento da atividade, como interpretam alguns, que consideram ter Vigotski, em 

sua concepção sobre o psiquismo humano, dado prioridade ao papel da linguagem, 

diferentemente de Leontiev que, segundo esses intérpretes, teria priorizado o papel 

da atividade.  

Vigotski aponta ainda que, na teoria do jovem Piaget, a passagem do 

pensamento egocêntrico infantil ao pensamento socializado dos adultos não é 

apresentado como um processo no qual o pensamento racional, lógico, desenvolva-



se na criança a partir de seu próprio pensamento infantil. Dessa maneira, para 

Vigotski, a concepção de Piaget das relações entre o pensamento egocêntrico e o 

pensamento lógico acaba por excluir a própria noção de desenvolvimento, pois 

apresenta um processo no qual um tipo de pensamento desloca outro: Precisamente 

por isso, na investigação na qual Piaget tenta substituir as leis da causalidade pelas 

do desenvolvimento, desaparece o próprio conceito de desenvolvimento. Entre as 

particularidades do pensamento infantil e as do pensamento lógico (ao qual a criança 

ascende mais adiante), Piaget não estabelece uma relação que permita ver como o 

segundo surge e se desenvolve a partir do primeiro. Pelo contrário, mostra como o 

pensamento lógico desloca as características do pensamento infantil, como penetra 

de fora na substância psíquica da criança e como esta, por sua vez, o deforma. 

Portanto, não é estranho que, à pergunta de se todas estas particularidades do 

pensamento infantil configuram um conjunto incoerente ou dotado de sua lógica 

particular, Piaget responda: “É inegável que a resposta está no termo médio: a 

criança dispõe de uma organização mental própria cujo desenvolvimento, não 

obstante, está sujeito a circunstâncias acidentais” [...] Não cabe expressar de forma 

mais clara e inequívoca a idéia de que a individualidade da organização mental sub 

jaz à essência da própria criança, não surge durante o processo de desenvolvimento. 

O desenvolvimento não é uma evolução própria, mas sim a lógica de circunstâncias 

casuais. Onde não existe a evolução própria não tem lugar o desenvolvimento, no 

autêntico sentido do termo: um desloca o outro, porém não surge um do outro 

[VYGOTSKI, 1993a, p. 74].  

Vigotski então, para concluir seu texto, apresenta duas objeções à concepção 

de que o pensamento infantil seria caracterizado pelo egocentrismo e, seria, 

portanto, um pensamento não realista. A primeira objeção é relativa ao sincretismo. 

A esfera de influência do sincretismo infantil não seria, para Vigotski, tão ampla 

como afirmara Piaget, pois a criança só pensaria de forma egocêntrica quando 

perante uma situação que estivesse fora do alcance de sua experiência e, dessa 

maneira, não lhe permitisse raciocinar de forma coerente e lógica.  

Inclinamo-nos a pensar, e nossas experiências o confirmam, que a criança 

pensa sincreticamente quando não é capaz de fazê-lo de forma coerente e lógica. Se 

é perguntado a uma criança por que não cai o sol, dará sem dúvida uma resposta 



sincrética. Este tipo de respostas reflete um sintoma importante que nos permite 

reconhecer as tendências que regem o pensamento infantil quando se move em uma 

esfera desligada da experiência. Porém, se é perguntado à criança sobre aquilo que 

está ao alcance de sua experiência, aquilo que ela pode comprovar na prática (e a 

amplitude desta categoria de situações depende da educação de cada criança), é 

difícil esperar dela uma resposta sincrética. A pergunta, por exemplo, de por que 

caiu ao tropeçar em uma pedra, nem a criança mais pequena responderia como o 

fazem as crianças em Piaget quando se lhes pergunta por que a Lua não cai sobre a 

Terra. Segundo isto, as proposições do sincretismo infantil vêm determinadas 

rigorosamente pela experiência da criança, em função das quais podemos buscar no 

sincretismo o precursor, o modelo, ou o embrião das futuras conexões causais, às 

quais o próprio Piaget se refere de passagem [VYGOTSKI. 1993a, p. 75, grifo 

nosso].  

A segunda objeção apresentada por Vigotski é contra a idéia professada pelo 

jovem Piaget, de que o pensamento infantil, como pensamento egocêntrico, seria 

“impenetrável à experiência”:  

A tese segundo a qual a criança é impenetrável à experiência, é dogma 

fundamental em todos os trabalhos de Piaget. E o argumenta com uma analogia 

muito esclarecedora. A experiência dissuade ao homem primitivo, disse Piaget, tão-

somente em uns poucos casos de atividades práticas muito especiais; cita como 

exemplos dessas raras atividades a agricultura, a caça e a fabricação de 

instrumentos, acerca das quais disse: “Porém esse contato efêmero e limitado com a 

realidade não influi minimamente na evolução geral de seu pensamento. Isto é ainda 

mais certo para as crianças” [VYGOTSKI. 1993a, p. 75].  

Vigotski então mostra que o próprio exemplo dado por Piaget, comparando o 

pensamento do homem primitivo com o da criança, evidencia um grave equívoco da 

parte de Piaget, que consiste em ter afirmado que a agricultura, a caça e a fabricação 

de instrumentos fossem contatos efêmeros e limitados entre o homem primitivo e a 

realidade. O psicólogo russo afirma que essas atividades mencionadas por Piaget 

representam as bases de toda a existência do homem primitivo e não poderiam, de 

forma alguma, ser consideradas contatos efêmeros e limitados com a realidade. Essa 

crítica feita por Vigotski a esse equívoco de Piaget não é um mero detalhe sem 



maiores conseqüências teóricas. Ela, na verdade, explicita um conflito fundamental 

entre as posições dos dois autores acerca das relações entre o ser humano e a 

realidade. Por situar-se numa perspectiva marxista, a teoria vigotskiana concebe o 

desenvolvimento histórico das relações entre o ser humano e a realidade como um 

processo regido pela atividade fundamental do homem, que é o trabalho. O trabalho 

desempenha um papel decisivo no desenvolvimento do ser humano, tanto no sentido 

material/objetivo como no sentido subjetivo. Piaget acaba traindo-se em seu 

idealismo, ao considerar a caça, a agricultura e a fabricação de instrumentos apenas 

contatos efêmeros com a realidade que não influiriam na evolução do pensamento 

do homem primitivo. Esse idealismo do jovem Piaget é que lhe impede também de 

considerar o papel da atividade social na constituição do pensamento infantil.  

Para Vigotski, o fato de Piaget desvincular o desenvolvimento do 

pensamento infantil da atividade social da criança é que lhe impede de perceber que 

o fenômeno da linguagem egocêntrica, observado pelo pesquisador suíço, nas 

crianças em um jardim-de-infância em Genebra, não tem validade universal.  

Que a conversação da criança seja mais egocêntrica ou mais social depende 

não somente de sua idade, mas também das condições circundantes. As condições da 

vida familiar e a educação são determinantes. As observações de Piaget se referem a 

crianças que jogam próximas umas às outras no jardim-de-infância; seus 

coeficientes e leis são válidos unicamente para esse meio especial infantil em 

particular e não podem ser generalizados. Como é natural, quando as crianças se 

dedicam unicamente a jogar, este monólogo que acompanha o jogo adquire maiores 

proporções. Mújova, em Hamburgo, encontrou que a peculiar organização do 

jardim-de-infância tem importância decisiva. Em Genebra, onde as crianças, como 

nos jardins-de-infância de Montessori, se limitam a jogar individualmente uns ao 

lado de outros, o coeficiente de linguagem egocêntrica é mais alto que nos jardins-

de-infância alemães, onde se dá uma comunicação mais estreita entre as crianças nos 

grupos de jogo. Mais diferente ainda é o comportamento da criança no meio 

familiar, onde qualquer processo de aprendizagem da fala é plenamente social [...] 

Na família se apresentam à criança inumeráveis exigências práticas e intelectuais, 

tem que pedir, perguntar e escutar sobre tantas coisas, que seu esforço por 

compreender e, também, por ser compreendida, isto é, sua tendência para a 



linguagem socializada, começa a ter um papel principal já nos primeiros anos 

[VYGOTSKI, 1993a, p. 76].  

O psicólogo russo afirma então que mais significativas ainda seriam as 

diferenças entre as crianças estudadas por Piaget e crianças que trabalhem. Citando 

um trecho do prólogo escrito por Piaget à edição russa de seu livro, no qual Piaget 

assinala a importância de serem realizados estudos similares aos seus em variados 

meios sociais, Vigotski diz que a pesquisa sobre o desenvolvimento psíquico em 

diferentes meios sociais poderia permitir a formulação de leis psicológicas “válidas 

não somente aqui e agora, mas sim muito mais generalizáveis”. Entretanto “isso 

requer que a psicologia infantil modifique radicalmente o sentido de seus 

fundamentos metodológicos” (idem, p. 77). Não restam dúvidas quanto ao fato de 

que Vigotski entendia não se tratar apenas de realizar na URSS pesquisas similares 

às feitas por Piaget, mas da necessidade de construir a psicologia infantil sobre 

outras bases teórico-metodológicos. O principal fundamento da psicologia infantil 

deveria ser algo que Piaget e outros psicólogos deixaram à margem de suas teorias, 

isto é, a historicidade do ser humano e, consequentemente, a historicidade das 

características da infância do homem e do pensamento infantil. Nesse sentido, 

Vigotski assim conclui seu texto:  

No ato final de “Fausto” de Goethe, o coro entoa um canto ao eternamente 

feminino, que nos eleva até as alturas. Recentemente, por boca de Volkelt, a 

psicologia infantil entoa um canto “à pureza original que faz destacar o psiquismo 

infantil normal sobre as restantes formas humanas e que constitui a essência e o 

valor do eternamente infantil” [...] Volkelt está expressando não somente seu próprio 

pensamento, mas sim a aspiração de toda a psicologia infantil atual, o desejo de 

descobrir o eternamente infantil. Porém a tarefa da psicologia consiste precisamente 

em descobrir não o eternamente infantil, mas sim o historicamente infantil, ou, 

recorrendo à expressão poética de Goethe, o transitoriamente infantil. A pedra 

rechaçada pelos construtores converteu-se na pedra angular [VYGOTSKI, 1993a, p. 

76].  

O que significa defender a necessidade de uma psicologia infantil fundada 

numa concepção historicizadora do ser humano? O que significa defender que o ser 

humano é histórico? Significa, antes de mais nada, defender que a realidade humana 



é histórica, isto é, que essa realidade é fruto da atividade social do homem. Admitir a 

historicidade implica admitir que o gênero humano é resultado da atividade social e 

da experiência social acumulada nos produtos objetivos e subjetivos dessa atividade. 

Considerar a historicidade como o aspecto mais importante na definição de ser 

humano é admitir que o gênero humano pode tomar-se sujeito de sua história, 

tornar-se sujeito do processo pelo qual a humanidade produz e reproduz a si mesma, 

por meio de processos objetivos e subjetivos. Como diz Gramsci:  

Que é o homem? É esta a primeira e principal pergunta da filosofia. [...] Se 

observarmos bem, veremos que — ao colocarmos a pergunta “o que é o homem” — 

queremos dizer: o que é que o homem pode se tornar, isto é, se o homem pode 

controlar seu próprio destino, se ele pode “se fazer”, se ele pode criar sua própria 

vida [GRAMSCI. 1995, p. 38].  

No que se refere à psicologia, assumir como seu pressuposto maior o da 

historicidade do ser humano implica defender a concepção de que o gênero humano 

pode tornar-se sujeito da formação dos processos psicológicos humanos, por meio 

da educação. Quando os homens se relacionam com a realidade social como se esta 

fosse regida por forças naturais, eles abrem mão da possibilidade de dirigir os 

processos sociais. É o que ocorre atualmente, como conseqüência do fetiche das leis 

de mercado pelas políticas econômicas neoliberais. O mesmo ocorre em relação ao 

desenvolvimento psicológico dos indivíduos. Quando a psicologia, seja ela chamada 

de psicologia infantil, psicologia do desenvolvimento ou psicologia da educação, 

concebe o desenvolvimento psicológico como se ele fosse regido por forças naturais, 

isso resulta no não reconhecimento da possibilidade de formação intencional do 

psiquismo humano, o que implica igualmente a desvalorização da educação. 

Contrariamente a essa posição, a psicologia para cuja construção Vigotski procurou 

contribuir situava a formação intencional dos seres humanos por meio da educação 

no centro de sua teoria psicológica. Assim o afirmou Vigotski em 1926: O problema 

educativo, como esclareceremos mais adiante, ocupa um lugar central na nova 

maneira de enfocar a psique do homem. Daí resulta que a nova psicologia seja um 

fundamento para a educação em medida muito maior do que era a psicologia 

tradicional, como teremos ocasião de mostrar nas páginas seguintes. O novo sistema 

não terá que esforçar-se por extrair de suas leis as derivações pedagógicas nem 



adaptar suas teses à aplicação prática na escola, porque a solução ao problema 

pedagógico está contida em seu próprio núcleo teórico e a educação é a primeira 

palavra que pronuncia. Por conseguinte, a própria relação entre psicologia e 

pedagogia mudará consideravelmente, sobretudo porque aumentará a importância 

que cada uma tem para a outra e serão desenvolvidos, portanto os laços e o apoio 

mútuo entre ambas as ciências [VYGOTSKI, 1991 b, p. 144].  

Essa importância atribuída ao processo educativo decorre, na psicologia de 

Vigotski, como assinalou Marta Shuare, do fato de essa psicologia estar apoiada na 

tese de que o estudo da psique deve visar à sua transformação:  

Elkonin, em um informe lido na reunião dedicada ao 50º aniversário da morte 

de Vigotski (não publicado), disse que este foi o criador da psicologia não-clássica, a 

ciência dedicada a estudar como a partir do mundo objetivo da arte, dos 

instrumentos de trabalho, da indústria, é criado e surge o mundo subjetivo do 

indivíduo. E uma psicologia não-clássica porque pretende não somente estudar a 

psique, mas conhecê-la para poder dominá-la, transformá-la. Há múltiplas 

indicações na obra de Vigotski referidas à psicologia como ciência que deve tender 

ao domínio de seu objeto de estudo: disso falam tanto o enfoque geral ao qual faz 

menção Elkonin, como as manifestações concretas relacionadas com a formação dos 

processos psíquicos na ontogênese, na defectologia, na patologia, na arte, no ensino 

e na educação. A isso corresponde também o método genético-experimental e o 

conceito de zona de desenvolvimento próximo [SHEAR, 1990, p. 85].  

Não é demais frisar que nosso objetivo com as análises apresentadas neste 

capítulo não foi o de abarcar todos os pontos nos quais a teoria vigotskiana apresenta 

elementos para uma crítica às teorias que abordam o psiquismo humano de forma a-

histórica. Nosso objetivo foi o de defender, por meio da leitura detalhada de um 

importante texto de Vigotski, que esse autor não pode ser devidamente 

compreendido a não ser como alguém que procurou construir uma psicologia 

marxista. Leituras não marxistas da obra vigotskiana são leituras externas e 

estranhas ao projeto científico, filosófico e político desse autor.  

Consideramos externas e estranhas à teoria de Vigotski aquelas leituras que 

procuram caracterizar a psicologia vigotskiana como uma espécie de interacionismo, 

o sócio-interacionismo. Visto por vezes como uma variante do construtivismo (nesse 



caso também chamado de “socioconstrutivismo” ou “co-construtivismo”) e noutras 

vezes como uma corrente que complementaria o construtivismo, o que caracterizaria 

o social nesse interacionismo seria o fato de que, além das relações sujeito-objeto, 

também as relações sujeito-sujeito seriam focalizadas pela psicologia da educação. 

Muitos educadores e psicólogos têm considerado Vigotski como representante desse 

sócio-interacionismo e buscado na psicologia desse autor algo que faltaria na 

psicologia genética piagetiana, isto é, a valorização das interações intersubjetivas, 

das trocas mediadas pela linguagem, do trabalho em grupo, da construção coletiva 

do conhecimento. Até aqui temos argumentado, ao longo de todo este trabalho, no 

sentido de mostrar a inconsistência desse tipo de interpretação acerca da psicologia 

vigotskiana. No próximo capítulo deste trabalho argumentaremos que também não é 

consistente a afirmação de que esse sociointeracionismo estaria ausente da 

psicologia piagetiana.  

 



CAPÍTULO SEIS 
 

A PSICOLOGIA DE PIAGET É SOCIOINTIERACIONISTA  

Vigotski, no texto analisado no capítulo anterior deste nosso trabalho, fornece 

um importante ponto de partida e um modelo para o que chamaríamos de 

interpretação critico-analítica do conceito de socialização presente na obra de Piaget 

e de boa parte das teorias no campo da psicologia da educação contemporânea 

(NOTA DE RODAPÉ: 1. A título de introdução a uma análise crítica da dicotomia 

entre indivíduo e sociedade presente no conceito de socialização adotado pela 

maioria das teorias psicológicas, recomendamos a leitura de partes de nosso livro A 

Individualidade Para-Si (DUARTE, 1993, pp. 77-82, 100-122 e 149-176) e também 

a leitura de um texto de Betty Oliveira, intitulado “Questões Introdutórias ao Estudo 

do Conceito de Socialização e o Desenvolvimento do Indivíduo” (OLIVRITA, 1996, 

pp. 67-85). Um estudo introdutório da concepção de Piaget acerca do processo de 

socialização pode ser realizado por meio da leitura do livro Estudos Sociológicos 

(PIAGET, 1973) e dos artigos de Piaget sobre educação, cooperação e moralidade 

na coletânea Sobre a Pedagogia (PIAGET, 1998). Pode-se também recorrer à leitura 

paralela de textos de pesquisadores piagetianos, como o de Ives de La Taille, 

intitulado “O Lugar da Interação Social na Concepção de Jean Piaget” (LA TAILLE, 

Oliveira & DANTAS, 1 992, pp. 11 -21).). 

Entretanto, um contingente significativo daqueles que atualmente 

apresentam-se como estudiosos de Vigotski prefere, em vez de partir da análise 

vigotskiana para então realizar uma aprofundada crítica da concepção de social e de 

socialização em Piaget, adotar uma posição mais simples, porém equivocada, que é a 

de declarar que o social está ausente da obra do pensador suíço. Essa atitude, além 

de não corresponder à obra desse pensador, acaba por eximir os atuais intelectuais 

no campo da psicologia e da educação de explicitar qual é a concepção de social e 

de socialização por eles defendida e com base na qual fazem sua leitura da obra 

vigotskiana. Nossa hipótese é a de que uma crítica detalhada e aprofundada da 

concepção de social e de socialização na obra inteira de Piaget, com base em um 

referencial marxista, pode revelar que boa parte daqueles que atualmente procuram 

adotar Vigotski no campo da educação, da psicologia e da psicologia educacional 



aproxima-se mais, na verdade, da concepção piagetiana e situa-se, do ponto de vista 

educacional, no universo ideológico cujo emblema é o “aprender a aprender”. Esses 

autores procuram em Vigotski algo que não pode ser encontrado no autor russo, mas 

que está em Piaget. Esses autores são piagetianos sem o admitir e compartilham com 

o pensador suíço o modelo sociointeracionista ou, o que é equivalente, o modelo 

interacionista do social. 

Foge aos limites deste trabalho apresentar uma análise detalhada e 

aprofundada da concepção de social e de socialização presente em toda a obra 

piagetiana, o que também não nos permite, neste momento, fazer uma análise ponto 

a ponto do que permaneceria válido, na crítica vigotskiana, para toda a obra de 

Piaget e o que eventualmente teria sua validade restrita às obras da juventude do 

pesquisador suíço. Esse é um trabalho que deixaremos para outro momento, como 

um dos possíveis produtos da pesquisa que estamos desenvolvendo atualmente. 

Entretanto, não podemos deixar de apresentar aqui, ao menos a titulo de hipótese a 

ser ou não confirmada por nossos estudos posteriores, um primeiro esboço dessa 

análise. Por meio desse primeiro esboço mostraremos que os estudos por nós 

realizados até o presente indicam, ao contrário do que poderia resultar de leituras 

superficiais e apressadas da crítica feita por Vigotski à concepção de social e de 

socialização na obra do jovem Piaget, que tal crítica manteve, no essencial, sua 

validade para toda a obra do pensador suíço. Não se trata de afirmar que a critica 

vigotskiana ao jovem Piaget possa ser aplicada ponto a ponto a toda a obra desse 

pensador, mas sim que, no que se refere ao essencial, isto é, à concepção de social e 

de socialização, o pensador suíço não superou o enfoque naturalizante, a-histórico e 

também não superou o paralelismo entre o individual e o social. Esse é o ponto 

central criticado por Vigotski e é sobre ele que deve incidir uma análise crítica 

marxista da obra piagetiana. No texto aqui já citado de Piaget (1990a), em que este 

apresenta alguns comentários à critica formulada por Vigotski, essa questão não é 

abordada, o que nos leva a afirmar que a resposta piagetiana às críticas vigotskianas 

foi evasiva e, portanto, insatisfatória. Aliás, o próprio Piaget admitiu não ter 

respondido à questão central de Vigotski: 

Neste comentário não discuti o problema da socialização como condição do 

desenvolvimento intelectual, embora Vigotski o levante muitas vezes. Do meu atual 



ponto de vista, as minhas primeiras formulações têm menos importância, porque o 

exame das operações e da descentração implícita na organização das estruturas 

operatórias fez aparecer o argumento sob uma nova luz. Todo o pensamento lógico é 

socializado porque implica a possibilidade de comunicação entre os indivíduos. Mas 

tal troca interpessoal ocorre através de correspondências, reuniões, interseções e 

reciprocidade, isto é, através das operações. Assim, existe identidade entre as 

operações intraindividuais e as operações interindividuais que constituem 

cooperação no sentido próprio e quase etimológico da palavra. As ações, quer 

individuais quer interpessoais, são, na sua essência, coordenadas e organizadas pelas 

estruturas operatórias, que são construídas espontaneamente durante o 

desenvolvimento individual [PIAGET, 1990a, pp. 76-77]. 

Piaget acreditava ser desnecessário responder às críticas de Vigotski no que 

se refere à questão da “socialização como condição do desenvolvimento”, posto que 

suas elaborações teóricas posteriores teriam enfocado a questão “sob uma nova luz”. 

Nosso ponto de vista é o de que Piaget não se deu conta das verdadeiras dimensões 

da crítica vigotskiana e não percebeu que a nova luz sob a qual ele, Piaget, analisou 

a questão da socialização não descartou de maneira tão simples a necessidade de 

uma resposta mais consistente à crítica formulada por Vigotski. 

Como já vimos, o jovem Piaget entendia que a forma autista de pensamento 

caracterizaria um ponto de partida natural do psiquismo individual, que iria sendo 

superado pelo processo de socialização. Também como já vimos, o jovem Piaget via 

mais pontos de aproximação do que de diferenciação entre o autismo e o 

egocentrismo. Vigotski fez uma incisiva crítica à idéia do autismo como ponto de 

partida natural do desenvolvimento do indivíduo. Embora ao longo de sua obra 

Piaget tenha deixado de referir-se à seqüência “autista, egocêntrico e socializado”, o 

fato é que ele manteve basicamente a mesma perspectiva, por meio da polarização, 

central em sua obra, entre, por um lado, o individual, egocêntrico, natural e, por 

outro, o socializado, cooperativo e descentrado. Ainda que a concepção de Piaget 

tenha passado por mudanças ao longo dos anos e que as formas pelas quais essa 

teoria procurou explicar as relações entre desenvolvimento cognitivo individual e 

processo de socialização tenham-se tomado mais sofisticadas em relação às 

primeiras obras de Piaget, entendemos que este não conseguiu superar o paralelismo 



e a justaposição entre o desenvolvimento cognitivo e a socialização. Por exemplo, 

em Estudos Sociológicos, Piaget afirma que: 

A formação lógica na criança, primeiramente, evidencia dois fatos essenciais: 

que as operações lógicas procedem da ação e que a passagem da ação irreversível às 

operações reversíveis se acompanha necessariamente de uma socialização das ações, 

procedendo ela mesma do egocentrismo à cooperação [PIAGET, 1973, p. 95]. No 

mesmo livro, Piaget defende em vários momentos a tese de que não se trata de 

afirmar que o desenvolvimento operatório seja a causa da socialização nem o 

inverso, mas que entre os dois processos existiria uma interação e que eles seriam 

parte de um mesmo e único processo de evolução rumo a uma estrutura equilibrada, 

composta por agrupamentos de operações reversíveis: 

A reversibilidade completa supõe o simbolismo, porque só é por uma 

referência à evocação possível dos objetos ausentes que a assimilação das coisas aos 

esquemas da ação e a acomodação dos esquemas às coisas atingem equilíbrio 

permanente e constituem, assim, um mecanismo reversível. Ora, o simbolismo das 

imagens individuais é muito mais flutuante para conduzir a este resultado. Uma 

linguagem é, pois, necessária e encontramos, assim, os fatores sociais. Muito mais a 

objetividade e a coerência necessária a um sistema operatório supõem a cooperação. 

Logo, para tornar o indivíduo capaz de construir “agrupamento”, é necessário, 

preliminarmente, atribuir-lhe todas as qualidades da pessoa socializada. 

Inversamente, está claro que a cooperação não poderia conduzir à formação dos 

“agrupamentos”, a não ser através não somente da linguagem, pois a lógica das 

operações não é uma lógica verbal, mas da psicomotricidade individual, na medida 

exata em que as operações são um sistema de ações. Em suma, de qualquer maneira 

que virmos a questão, as funções individuais e as funções coletivas se referem umas 

às outras na explicação das condições necessárias ao equilíbrio lógico [PIAGET, 

1973, p. 195]. 

Assim, para Piaget a socialização não deve ser vista como aquela que produz 

o pensamento individual; o desenvolvimento operatório do indivíduo e sua 

socialização seriam processos que interagem entre si, regidos pelas mesmas leis de 

evolução rumo ao equilíbrio lógico. Enquanto o jovem Piaget atribuía uma grande 

importância à linguagem e à atividade de comunicação entre indivíduos, isto é, às 



interações intersubjetivas mediatizadas pela linguagem, como a essência do processo 

de socialização que conduziria o indivíduo a abandonar o egocentrismo inicial e 

substituí-lo pelo pensamento objetivo e racional, a obra posterior de Piaget focalizou 

as ações como origem da lógica, sendo o desenvolvimento das estruturas operatórias 

aquele que regeria, de fato, tanto os processos cognitivos individuais como também 

as interações entre os indivíduos. 

Não por acaso Piaget evitou discutir a questão central da critica a ele feita por 

Vigotski, a questão do papel do social no desenvolvimento intelectual. Para 

enfrentar essa discussão Piaget teria que assumir a mesma atitude de Vigotski a de 

confrontar os pressupostos teórico-filosóficos das duas teorias, o que, sem dúvida, 

extrapolaria os limites de um breve comentário, escrito a titulo de posfácio da edição 

americana resumida/censurada do livro Pensamento e Linguagem que, 

provavelmente, tenha sido a referência para os comentários escritos por Piaget. Mas 

o que pretendemos aqui ressaltar é que Piaget, mesmo tendo, em seus trabalhos 

posteriores à morte de Vigotski, enfocado a questão da socialização “sob uma nova 

luz”, a da construção espontânea das estruturas operatórias que coordenariam e 

organizaram tanto as operações intraindividuais como as operações interindividuais, 

não alterou sua concepção a ponto de tomar totalmente superadas as críticas feitas 

por Vigotski. Fazemos essa afirmação pelo fato, evidenciado pelas citações acima, 

de que Piaget manteve uma concepção de paralelismo entre desenvolvimento 

cognitivo individual e socialização. Procurando escapar a análises causais 

unilaterais, Piaget acabou por defender um modelo de interação entre dois processos 

paralelos, sendo ambos regidos por uma tendência universal ao equilíbrio das 

estruturas operatórias. Nesse sentido, Piaget não abandonou sua conceituação do 

egocentrismo como sendo um estágio de transição do individual para o social: 

Do ponto de vista das significações, isto é, do pensamento mesmo, constata-

se, por outro lado, que as trocas interindividuais das crianças de 2 a 7 anos são 

caracterizadas por um egocentrismo que permanece a meio caminho do individual e 

do social, e que pode definir-se por uma indiferenciação relativa do ponto de vista 

próprio e do ponto de vista do outro (é por isso que a criança não sabe discutir, nem 

expor seu pensamento segundo uma ordem sistemática, que fala por si tanto quanto 

pelos outros e representa mesmo sem coordenação os jogos coletivos) [PIAGET. 



1973, p. 98]. 

Ora, sendo o egocentrismo visto como algo a meio caminho entre o 

individual e o social, temos aí a explicitação de uma concepção de socialização 

como a passagem das ações e do pensamento como individuais/naturais no ponto de 

partida. Para ações e pensamentos socializados no ponto de chegada. Esse é o ponto, 

essa é a questão! Piaget não conseguiu superar o dualismo entre o individual e o 

social porque não abandonou a perspectiva naturalizante. Se o jovem Piaget 

estabelecia uma relação de antagonismo entre o “natural” egocentrismo do 

pensamento infantil e o pensamento socializado, racional, antagonismo esse que era 

superado pela pressão exercida pelas relações sociais sobre a criança, a obra de 

Piaget posterior à morte de Vigotski, ainda que tenha superado o caráter de 

antagonismo entre o pensamento infantil e o pensamento adulto socializado, o fez 

submetendo ambos a uma concepção fetichizada e naturalizante de um processo de 

evolução das operações, tanto no plano das ações como no do pensamento. E a não 

superação dessa visão dualista e naturalizante das relações entre indivíduo e 

sociedade tem como uma de suas conseqüências a não valorização da transmissão 

social de conhecimentos, como fica evidente nos momentos da obra piagetiana 

voltados para questões educacionais (cf PIAGET, 1970, 1984, 1998). Não que o 

pensador suíço não valorizasse a educação, mas sim que sua concepção do que seria 

uma boa educação não comportava a idéia de que a transmissão fosse geradora de 

desenvolvimento intelectual. No livro Estudos Sociológicos Piaget deixou claro que, 

ao postular a existência de influências entre desenvolvimento intelectual e 

socialização, não estava autorizando a conclusão de que a transmissão de 

conhecimentos pelos adultos fosse formadora da lógica infantil, ao contrário, o 

desenvolvimento desta seria condição para que pudesse ocorrer a transmissão:  

Quanto às coações intelectuais exercidas pelos mais velhos e pelos adultos, 

seu conteúdo é assimilado a estes esquemas egocêntricos, e só os transforma assim 

superficialmente (é porque a vida escolar propriamente dita não pode começar antes 

dos sete anos). No terceiro período, caracterizado pelas operações concretas (de 7 a 

11 anos), corresponde, em compensação, nítido progresso da socialização: a criança 

se torna capaz de colaboração mais seguida com seus parentes, de troca e 

coordenação de pontos de vista, de discussão e de apresentação concretas ordenadas, 



etc. Ela se torna, assim, sensível à contradição e capaz de conservar dados 

anteriores, isto é, que os começos da cooperação na ação e no pensamento ocorrem 

juntos a um agrupamento sistemático e reversível das relações e operações. Donde 

resulta uma compreensão possível dos ensinamentos dos adultos: estes não são 

propriamente formadores da lógica, pois a assimilação das noções transmitidas 

exteriormente é condicionada pela estruturação ao mesmo tempo intelectual e 

interindividual que caracteriza a formação do pensamento [PIAGET, 1973, p. 99, 

grifo nosso]. 

Cabe também assinalar aqui que Piaget demonstra, em seus comentários à 

crítica feita por Vigotski, não ter compreendido o quão radicalmente Vigotski 

questionou a idéia de que o egocentrismo no pensamento infantil seja um fato 

natural inevitável, decorrente do ponto de partida, também visto como natural, da 

evolução do pensamento humano, isto é, o autismo, que, aliás, nunca seria 

totalmente eliminado, segundo as palavras de Piaget: 

[...] Vigotski, que é um especialista no campo da esquizofrenia, não nega, 

como fizeram alguns críticos franceses do meu trabalho, que uma certa dose de 

autismo seja normal para todos, como também admitia o meu mestre Bleuler. Ele 

acha apenas que eu dei relevo demasiado às semelhanças entre o egocentrismo e o 

autismo, sem colocar suficientemente em evidência as diferenças; nisto ele tem 

certamente razão [PIAGET. 1990a, p. 71]. 

Por tudo o que ressaltamos, no capítulo anterior, sobre a crítica vigotskiana à 

concepção do autismo como ponto de partida natural do desenvolvimento do 

indivíduo humano, só podemos concluir, pela passagem acima citada de Piaget, que 

ele parece não ter compreendido que a crítica feita por Vigotski não se resumia a 

uma questão de foco, isto é, a uma questão de centrar o foco mais nos pontos de 

diferenciação entre o autismo e o egocentrismo do que nos de semelhança. A 

questão é muito mais profunda e fundamental: Vigotski discordava radicalmente da 

concepção de Piaget, herdada da psicanálise, segundo a qual o desenvolvimento do 

pensamento caminha de um pensamento autista para um pensamento socializado e 

aquele acaba cedendo lugar a este em decorrência da pressão social. 

Um argumento que poderia ser apresentado pelos piagetianos, em defesa da 

teoria de Piaget, seria o de que a crítica de Vigotski dirige-se contra uma concepção 



de socialização na qual é travada uma luta entre o pensamento egocêntrico infantil e 

as formas socializadas do pensamento adulto, resultando na substituição do primeiro 

pelo segundo, e o de que o modelo interacionista, desenvolvido por Piaget ao longo 

de toda sua obra posterior à morte de Vigotski, não compartilha desse tipo de 

concepção de socialização, posto que aborda o desenvolvimento como resultante das 

interações entre indivíduo e meio, interações essas realizadas pelos processos de 

assimilação e acomodação. A própria noção de assimilação, argumentariam os 

piagetianos, não seria susceptível ao tipo de crítica formulada por Vigotski. Essa 

hipotética objeção deixa de lado um aspecto fundamental da crítica vigotskiana, por 

nós já assinalado neste trabalho: a crítica à idéia de que o pensamento social seja o 

extremo oposto do pensamento egocêntrico, seja o ponto de chegada de um processo 

cujo ponto de partida natural é o egocentrismo, Os estudos que até aqui realizamos 

da obra de Piaget indicam que a concepção de socialização que perpassa essa obra 

caracteriza a socialização como uma passagem da assimilação distorcedora e 

egocêntrica à assimilação objetiva e descentrada. No ponto de partida está o 

individual egocêntrico e no ponto de chegada, o individual socializado, descentrado, 

cooperativo. Em seu livro Biologia e Conhecimento, Piaget (1969, p. 330) aborda a 

questão do egocentrismo da seguinte forma: 

[...] carece de sentido perguntar se a lógica ou a matemática são em sua 

essência individuais ou sociais: o sujeito epistêmico que as constrói é, por sua vez, 

um indivíduo, porém descentrado em relação a seu eu particular, e o setor do grupo 

social é descentrado em relação aos ídolos dominadores da tribo, porque estas duas 

classes de descentrações manifestam, tanto uma como outra, as mesmas interações 

intelectuais ou coordenações gerais da ação que constituem o conhecimento. O 

resultado é, então [...] que as formas mais gerais do pensamento, que podem 

dissociar-se de seus conteúdos, são por isso mesmo formas de intercâmbio 

cognoscitivo ou de regulação interindividual, uma vez que resultam do 

funcionamento comum próprio de toda organização vivente. E certo que, do ponto 

de vista psicogenético, estas regulações interindividuais ou sociais (e não 

hereditárias) constituem um foto novo em relação ao pensamento individual, que 

sem elas permanece exposto a todas as deformações egocêntricas, e uma condição 

necessária da formação do sujeito epistêmico descentrado. Porém, do ponto de vista 



lógico, estas regulações superiores estão ligadas igualmente às condições de toda 

coordenação geral das ações e, portanto, desembocam no mesmo fundo biológico 

comum [grifo nosso]. 

Da mesma forma que o sujeito epistêmico individual precisa superar seu 

egocentrismo, o sujeito coletivo precisa superar o sociocentrismo, precisa distanciar-

se das tradições, dos preconceitos, dos valores preestabelecidos, dos ídolos, para 

alcançar uma perspectiva descentrada. Os dois processos são regidos pela mesma 

lógica que, em última instância, remonta a um processo biológico universal de 

coordenação geral das ações. Ressalte-se na passagem citada que, para Piaget, as 

“regulações interindividuais ou sociais” aparecem como algo distinto, algo novo em 

relação ao pensamento individual, em seu estado natural, “exposto a todas as 

deformações egocêntricas”. Como se pode ver, Piaget manteve em sua teoria o 

pressuposto de que o ponto de partida do indivíduo é, naturalmente, o pensamento 

egocêntrico e que o processo de socialização consiste na superação desse 

egocentrismo natural. Por sua vez, esse processo de socialização é também 

naturalizado, posto que a lógica do descentramento, que se faria presente tanto no 

plano individual como no coletivo, é decorrente, em última instância, do “mesmo 

fundo biológico comum”. Como já vimos, Vigotski questionou essa idéia de que o 

autismo ou o egocentrismo sejam o ponto de partida natural do desenvolvimento do 

indivíduo, isto é, questionou a própria idéia de socialização como um processo pelo 

qual o individual egocêntrico se tomaria individual socializado descentrado. A 

propósito da linguagem egocêntrica, Vigotski afirmou que seu oposto não seria a 

linguagem socializada, pois isso conteria a idéia de que a linguagem egocêntrica não 

fosse um produto social. Seguindo essa linha da argumentação apresentada por 

Vigotski, acrescentamos aqui a defesa da idéia de que tanto a atitude cognitiva 

egocêntrica como a descentrada são produtos sociais e que o predomínio do 

egocentrismo não pode ser considerado como resultante de uma socialização 

incompleta ou inacabada, mas sim como resultante de uma socialização produzida 

no interior de relações sociais alienadas. Assim, nossa hipótese interpretativa é a de 

que Piaget naturalizou a questão do egocentrismo e, em decorrência dessa 

naturalização, tratou o egocentrismo intelectual, o egocentrismo afetivo e o 

egocentrismo moral como sendo manifestações de um mesmo fenômeno, 



caracterizado pela presença de uma lógica não suficientemente desenvolvida. Num 

texto de 1930 sobre os procedimentos da educação moral, Piaget (1998, p. 30) 

defendeu a cooperação autônoma como o principal meio para superação do 

egocentrismo moral, afirmando que o respeito unilateral da criança para o adulto não 

leva a tal superação: 

[...] os efeitos do respeito unilateral e do respeito mútuo são muito diferentes 

no que concerne à personalidade. A coação adulta, como testemunham os exemplos 

aos quais nos referimos, não é, por si mesma, capaz de reprimir o egocentrismo 

infantil. A submissão, mesmo que interior, a este Deus que é o adulto e a fantasia 

anárquica do eu só são aparentemente contraditórias: na verdade, anomia e 

heteronomia podem acomodar-se entre si. Quantas crianças nos disseram que é 

permitido mentir quando isso não é percebido! Ao contrário, a cooperação conduz à 

constituição da verdadeira personalidade, isto é, à submissão efetiva do eu às regras 

reconhecidas como boas. A personalidade e a autonomia implicam-se, assim, uma à 

outra, enquanto que egocentrismo e heteronomia coexistem sem se anular. 

Quanto ao egocentrismo afetivo, Piaget refere-se a ele no texto em que 

comenta as críticas formuladas por Vigotski, ao afirmar que a adaptação do 

indivíduo ao meio nem sempre é bem-sucedida e que, quando há um desequilíbrio 

entre assimilação e acomodação, esse desequilíbrio resulta em erros sistemáticos 

produzidos pela assimilação, tanto no plano cognitivo como no plano afetivo: 

Sobre o plano afetivo, precisaríamos ser muito otimistas para crer que os 

nossos sentimentos interpessoais elementares sejam sempre bem adaptados: reações 

como a inveja, o ciúme, a vaidade, que são, sem dúvida, universais, podem com 

certeza ser consideradas tipos diversos de erros sistemáticos na perspectiva 

individual [PIAGET, 1990a, p. 70]. 

A naturalização dos fenômenos humanos leva qualquer teoria à eternização e 

À universalização de fenômenos que são históricos e, muitas vezes, decorrentes de 

determinadas relações sociais alienadas. Piaget não escapa a essa regra. Também 

não consegue distinguir o que é fruto da alienação do que se tornou parte 

constitutiva necessária do gênero humano. Agnes Heller (1994, pp. 27-65), 

analisando as relações entre particularidade e genericidade (aquilo que é relativo ao 

gênero humano) na constituição do indivíduo humano, faz uma penetrante crítica à 



universalização e à naturalização de características dos indivíduos humanos que 

seriam, na realidade, características resultantes de relações sociais alienadas. Essa 

autora mostra, por exemplo, que o fato de a particularidade ser um pólo da 

individualidade humana, assim como a genericidade, não deve ser confundido com o 

fato histórico de que a alienação do gênero humano produz um centramento alienado 

do indivíduo na particularidade. Muitas teorias sobre o ser humano acabam por 

deduzir as características do gênero humano dessas características da particularidade 

alienada, não distinguindo os aspectos antropológicos inerentes ao ser humano, de 

aspectos resultantes da alienação: 

A “dedução” das paixões genéricas da particularidade constitui já uma 

fixação filosófico-generalizante de um grau de alienação. Rousseau o havia 

observado e por este motivo criticava a teoria do egoísmo racional. Quer dizer que, 

segundo Rousseau, há que distinguir claramente a categoria de autoconservação 

(amour de soi-même) da de egoísmo (amourpropre). Para ele a autoconservação é 

também uma categoria ontológica ou antropológica fundamental do homem. 

Todavia, continua Rousseau, paralelamente à autoconservação, e por motivos 

igualmente fortes, nasce a compaixão, a comiseração, frente ao outro. A 

autoconservação se converte em heroísmo, alcança o primado frente à comiseração 

(ou apesar desta) apenas quando se forma a propriedade privada. A teleologia 

referida ao eu e a edificação da personalidade humana sobre a teleologia do eu são 

fatos históricos, isto é, fatos onde o elemento histórico é ao menos tão importante 

quanto o fato em si. Esta teleologia não constitui a essência do homem, mas sim 

uma característica do homem alienado [HELLER, 1994, p. 39]. 

O fenômeno da naturalização e conseqüente universalização a-histórica das 

características humanas em Piaget, que está presente em sua concepção do 

egocentrismo intelectual, moral e afetivo, é o caminho por meio do qual o pensador 

suíço julgou encontrar um ponto de referência para definir o que é a verdade. Piaget, 

com sua conhecida aversão à filosofia, por ele identificada com a metafísica 

idealista, entendia que o único caminho para escapar ao sujeito transcendental seria 

recorrer ao substrato biológico da lógica que presidiria o processo de evolução (ou 

de construção) do conhecimento humano: 

Se a verdade não é cópia, então é uma organização do real. Porém, a que 



sujeito se deve tal organização? Se é somente ao sujeito humano, então se corre o 

risco de ampliar o egocentrismo e convertê-lo em um antropocentrismo que será 

também um sociocentrismo e o que teremos ganhado será muito pouco. Disto resulta 

que todos os filósofos ocupados pelo absoluto recorreram a um sujeito 

transcendental, que supera o homem e, sobretudo, a natureza, a fim de situar a 

verdade além das contingências espaço-temporais e físicas e, sobretudo, com 

objetivo de tornar inteligível esta natureza em uma perspectiva atemporal ou eterna 

[PIAGET, 1969, p. 331]. 

Pretendendo escapar desse universal idealista e atemporal que é o sujeito 

transcendental, Piaget busca no natural, isto é, no biológico, o critério para definir o 

que torna um conhecimento mais verdadeiro que outro. A resposta de Piaget está no 

evolucionismo: um conhecimento é mais verdadeiro que outro quando as estruturas 

que o compõem são mais evoluídas. O único critério que pode, segundo Piaget, 

superar qualquer perspectiva egocêntrica ou sociocêntrica na definição do grau de 

verdade de determinado conhecimento é a perspectiva do desenvolvimento lógico 

que, em última instância, é decorrente da lógica presente nos processos biológicos: 

O sentido de nossa tarefa consiste, portanto, em não tratar de escapar da 

natureza, posto que ninguém dela escapa, mas sim aprofundar nela passo a passo 

com o esforço das ciências, porque, apesar dos filósofos, está ainda muito distante a 

revelação de seus segredos e, antes de situar o absoluto nas nuvens, talvez seja útil 

olhar no interior das coisas. Então, se a verdade é uma organização do real, a 

questão prévia é compreender quem e como se organiza uma organização e essa é 

uma questão biológica. Em outros termos, sendo o problema epistemológico saber 

como é possível a ciência, convém, antes de recorrer a uma organização 

transcendental, esgotar os recursos da organização imanente. Porém, porque a 

verdade não é egocêntrica e também porque não deve permanecer como 

antropocêntrica, há que reduzi-la a uma organização biocêntrica? Pelo fato de que a 

verdade supera o homem, há que buscá-la no protozoário, no inseto ou no 

chimpanzé? Se definíssemos a verdade como o que há de comum na visão do mundo 

de todos os seres vivos, sem excetuar o homem, chegaríamos a um triste resultado. 

Porém o próprio da vida é superar-se sem cessar, e se buscamos o segredo da 

organização racional na organização vital, sem excetuar suas superações, o método 



consiste então em tratar de compreender o conhecimento por sua própria construção, 

o que nada tem de absurdo, posto que é essencialmente construção [PIAGET, 1969, 

p. 332]. 

Nas passagens acima citadas, de seu livro Biologia e Conhecimento, Piaget 

expõe, como vimos, seus pressupostos epistemológicos. Considera, em primeiro 

lugar, que a verdade não é cópia da realidade, que ela é uma forma pela qual o ser 

humano organiza mentalmente a realidade. Então, a questão passa a ser a de quem 

ou o que é responsável por essa organização. O problema da verdade transforma-se 

assim, na teoria de Piaget, no problema de como é construído o conhecimento. 

Nesse aspecto, entendemos que a epistemologia piagetiana foge à questão da 

existência ou não de correspondência entre o conhecimento e a realidade objetiva, 

passando a focalizar a gênese do conhecimento. É nesse ponto que a teoria 

piagetiana, a despeito de Piaget abordar a lógica como sendo formada a partir das 

ações dos sujeitos, abre um grande filão a ser explorado por concepções 

epistemológicas idealistas, relativistas e solipsistas. Parece-nos que não estamos 

equivocados ao percebermos uma aproximação entre essa concepção de 

conhecimento em Piaget e a seguinte passagem de Richard Rorty: Os pragmatistas 

— tanto os clássicos como os “neo” — não crêem que exista uma maneira na qual as 

coisas realmente são. Por isso querem substituir a distinção aparência-realidade por 

uma distinção entre as descrições menos úteis e mais úteis do mundo e de nós 

mesmos. Quando se formula a pergunta “úteis para quê?” não têm nada a responder, 

exceto “úteis para criar um futuro melhor”. Quando se lhes pergunta “melhor 

segundo qual critério?” não têm uma resposta detalhada, tal como os primeiros 

mamíferos não puderam especificar em quais aspectos eram melhores que os 

moribundos dinossauros. Os pragmatistas somente podem dizer algo vago como 

isto: “melhor no sentido de conter mais aquilo que consideramos bom e menos 

aquilo que consideramos mau”. Quando se lhes pergunta “exatamente o que 

consideram bom?”, os pragmatistas somente podem dizer, com Whitman, “a 

variedade e a liberdade”, ou com Dewey “o crescimento” [growth]. “O crescimento 

— disse Dewey — é em si mesmo o único fim moral” [RORTY 997, pp. 14-15]. 

Nem mesmo a tese piagetiana da gênese do conhecimento como um 

constante descentramento escapa ao relativismo e ao subjetivismo decorrentes da 



concepção piagetiana de verdade como organização do real pelo pensamento 

humano. Essa é a razão pela qual a Piaget pareceu que a única forma de analisar a 

questão da verdade sem apelar ao mundo das nuvens dos filósofos idealistas seria a 

ciência e mais precisamente a ciência biológica. Na verdade Piaget acaba 

substituindo o sujeito transcendental dos filósofos idealistas por outra entidade 

fetichizada, a lógica da evolução biológica, que é transplantada pelo pensador suíço 

para o âmbito do desenvolvimento da inteligência humana e, mais do que isso, para 

o âmbito de toda a existência humana. Piaget critica o caráter atemporal do sujeito 

transcendental dos filósofos, mas sua perspectiva genética também não permite uma 

abordagem realmente historicizadora por apoiar-se em um modelo que explica o 

desenvolvimento da inteligência por meio da universalidade das invariantes 

funcionais presentes em todo e qualquer processo de organização do ser vivo: 

A inteligência é uma adaptação. Para apreendermos as suas relações com a 

vida, em geral, é preciso, pois definir que relações existem entre o organismo e o 

meio ambiente. Com efeito, a vida é uma criação contínua de formas cada vez mais 

complexas e o estabelecimento de um equilíbrio progressivo entre essas formas e o 

meio. Afirmar que a inteligência é um caso particular da adaptação biológica 

eqüivale, portanto, a supor que ela é, essencialmente, uma organização e que a sua 

função consiste em estruturar o universo tal como o organismo estrutura o meio 

imediato. Para descrever o mecanismo funcional do pensamento em verdadeiros 

termos biológicos, bastará, pois destacar as invariantes comuns a todas as 

estruturações de que a vida é capaz [PIAGET, 982, p. IS]. A passagem 

anteriormente citada, do livro O Nascimento da Inteligência na Criança, mostra de 

forma clara que o modelo piagetiano de análise da inteligência é o das relações 

biológicas entre organismo e meio ambiente, sendo tais relações ao mesmo tempo 

um processo de adaptação do organismo ao meio e de organização interna do 

organismo. Para o biólogo Piaget, a adaptação só é bem-sucedida quando o 

organismo atinge o equilíbrio entre, por um lado, a assimilação dos elementos da 

realidade exterior e, por outro, a acomodação a essa realidade dos esquemas internos 

de assimilação: 

Em resumo, a adaptação intelectual, como qualquer outra, é um 

estabelecimento de equilíbrio progressivo entre um mecanismo assimilador e uma 



acomodação complementar. O espírito só pode encontrar-se adaptado a uma 

realidade se houver uma acomodação perfeita, isto é, se nada mais vier, nessa 

realidade, modificar os esquemas do sujeito. Mas, inversamente, não há adaptação se 

a nova realidade tiver imposto atitudes motoras ou mentais contrárias às que tinham 

sido adotadas no contato com outros dados anteriores: só há uma adaptação se 

houver coerência, logo assimilação. [...] Mas em todos os casos, sem exceção, a 

adaptação só se considera realizada quando atinge um sistema estável, isto é, quando 

existe um equilíbrio entre acomodação e assimilação. Isso conduz-nos à função de 

organização. Do ponto de vista biológico, a organização é inseparável da adaptação: 

são os dois processos complementares de um mecanismo único, sendo o primeiro o 

aspecto interno do ciclo do qual a adaptação constitui o aspecto exterior [PIAGET, 

982, p, 18]. 

Anda que na teoria piagetiana a adaptação resulte do equilíbrio entre 

assimilação e acomodação, o fato é que Piaget considerava a assimilação como o 

processo fundamental, chegando a utilizar a expressão “primado da assimilação” 

(idem, p. 382). Na medida em que, nessa teoria, a assimilação psicológica 

caracteriza-se pela incorporação dos fenômenos da realidade exterior aos esquemas 

de pensamento já construídos pelo sujeito, surge então a questão de como se torna 

possível o conhecimento racional e objetivo: 

O principal problema a resolver, para uma interpretação baseada na 

assimilação como, aliás, para toda e qualquer teoria da inteligência que recorra à 

atividade biológica do próprio sujeito, é o seguinte, segundo nos parece: como 

explicar, se é um mesmo processo de assimilação do universo ao organismo que se 

desenrola desde o plano fisiológico até o plano racional, que o sujeito venha a 

compreender suficientemente a realidade exterior para ser “objetivo” e situar-se ele 

próprio nela? Com efeito, a assimilação fisiológica está inteiramente centrada no 

organismo: é uma incorporação do meio ao corpo vivo e o caráter centrípeto desse 

processo é tão apurado que os elementos incorporados perdem sua natureza 

específica para se transformarem em substâncias idênticas às do próprio corpo. Pelo 

contrário, a assimilação racional tal como se revela no julgamento não destrói o 

objeto incorporado ao sujeito, dado que, ao manifestar-se a atividade deste, submete-

o à realidade daquele. O antagonismo desses dois extremos é tal que recusaríamos 



atribuí-los ao mesmo mecanismo se a assimilação sensório-motora não viesse 

estabelecer uma ponte entre ambos: em sua origem, com efeito, a assimilação 

sensório-motora é tão egocêntrica quanto a assimilação fisiológica, pois só serve do 

objeto para alimentar o funcionamento das operações do sujeito, ao passo que, em 

seu desfecho, o mesmo impulso de assimilação consegue inserir o real nos quadros 

exatamente adaptados às suas características objetivas, tão bem que tais quadros 

estão prontos a ser transportados para o plano da linguagem, na forma de conceitos e 

de relações lógicas. Como explicar, pois, essa passagem da incorporação egocêntrica 

à adaptação objetiva, passagem essa sem a qual a comparação da assimilação 

biológica e da assimilação intelectual seria apenas um jogo de palavras? [PIAGET, 

1982, pp. 383-384]. 

Como se pode ver nessa passagem, Piaget definitivamente via o 

egocentrismo como um fenômeno natural, biológico, a tal ponto que a assimilação 

de alimentos pelo organismo é vista como um processo essencialmente egocêntrico. 

Como assinalamos anteriormente, Vigotski mostrou que o jovem Piaget, apesar de 

preconizar que o egocentrismo seria uma fase intermediária entre o autismo e o 

pensamento racional, socializado, acabava quase que por identificar o egocentrismo 

com o autismo e vendo no egocentrismo um ponto de partida natural do processo de 

desenvolvimento, Na passagem apresentada, Piaget esclarece com todas as letras 

que considera o egocentrismo um fenômeno tão biologicamente primário, que pode 

ser constatado já no processo de alimentação de um organismo. A gênese do 

pensamento humano passa assim a ser vista como uma gênese que iria de uma 

assimilação extremamente egocêntrica no ponto de partida, para uma assimilação 

descentrada, racional, objetiva e socializada no ponto de chegada. E a pergunta 

formulada pelo próprio Piaget é a de como explicar que o caráter inicialmente 

egocêntrico da assimilação não impeça a adaptação objetiva, isto é, não impeça que 

o indivíduo adquira um conhecimento relativamente objetivo do meio ambiente. 

Posto que o esquema teórico de Piaget é o do equilíbrio entre assimilação e 

acomodação, a questão acima apresentada gera outra: “Não bastaria, pois, para 

explicar a passagem da assimilação deformante para a assimilação objetiva, recorrer 

a esse fator concomitante que é a acomodação?” (idem, p. 384). A resposta de Piaget 

é a de que os progressos no processo de acomodação da inteligência à realidade 



objetiva resultam, na realidade, do desenvolvimento dos esquemas de assimilação, 

por meio de uma coordenação cada vez maior desses esquemas em sistemas 

coerentes: Em conclusão, a assimilação e a acomodação, inicialmente antagônicas, 

na medida em que a primeira permanece egocêntrica e em que a segunda é 

simplesmente imposta pelo meio exterior, completam-se mutuamente na medida em 

que se diferenciam sendo os progressos da acomodação favorecidos pela 

coordenação dos esquemas de assimilação e reciprocamente [idem, p. 389]. 

A noção de equilíbrio, central no modelo de Piaget, novamente aparece como 

a resolução do problema: o que faz o sujeito superar o egocentrismo inicial é a 

constante busca de equilíbrio entre assimilação e acomodação. Sem isso, o sujeito 

não sairia do ponto de partida egocêntrico. E como já mostramos aqui, com citações 

do próprio Piaget, ele preconizava que tanto o egocentrismo da criança (assimilação 

deformante) quanto a imposição das tradições pelos adultos constituem duas faces 

da mesma moeda não levando ao descentramento necessário a uma perfeita 

adaptação. Esse descentramento só poderia ser alcançado por meio da cooperação 

entre os indivíduos. Esse aspecto é de grande importância na teoria de Piaget 

levando-o, inclusive, defender abertamente os métodos escolanovistas que 

favorecessem, na educação escolar, o trabalho coletivo. Mas justamente nesse ponto, 

a teoria de Piaget nos parece ambígua. Por um lado, a cooperação aparece como algo 

que surge espontaneamente no desenvolvimento infantil e uma direção para a qual 

apontaria o processo evolutivo das sociedades. Por outro lado, a colaboração aparece 

quase como uma utopia ou, ao menos, como um fenômeno raro e frágil. 

Em Estudos Sociológicos, Piaget diferencia a cooperação, que seria fundada 

nas leis de equilíbrio, da troca espontânea “tal como a concebia o liberalismo 

clássico”: 

E claro, com efeito, que sem uma disciplina assegurando a coordenação dos 

pontos de vista por meio de uma regra de reciprocidade, a “livre troca” fracassa 

continuamente, seja devido ao egocentrismo (individual, nacional ou resultante da 

polarização da sociedade em classes sociais), seja devido às coações (devidas às 

lutas entre tais classes, etc.). À passividade da livre troca, a noção de cooperação 

impõe assim a dupla atividade de uma descentração, em relação ao egocentrismo 

intelectual e moral e de uma liberação em relação às coações sociais que este 



egocentrismo provoca ou mantém [PIAGET, 973, p. 110]. 

A cooperação não se estabeleceria portanto, pelo simples fato de os seres 

humanos estabelecerem trocas, sendo necessário um sistema de regras que 

assegurasse a reciprocidade e o descentramento A ausência de um sistema de 

normas que assegure a reciprocidade das trocas seria a razão pela qual o fenômeno 

da cooperação é frágil e raro em nossa sociedade: 

Quem diz autonomia em oposição à anomia e à heteronomia, diz, com efeito, 

atividade disciplinada ou autodisciplina, a igual distância da inércia ou da atividade 

forçada. É onde a cooperação implica um sistema de normas, diferindo da suposta 

livre troca cuja liberdade se torna ilusória pela ausência de tais normas. E é porque a 

verdadeira cooperação é tão frágil e tão rara no estado social dividido entre os 

interesses e as submissões, assim como a razão permanece tão frágil e tão rara em 

relação às ilusões subjetivas e aos pesos das tradições [PIAGET, 973, p. 111]. 

Entretanto, Piaget não toca no problema de como e por quem será 

estabelecido esse sistema de normas. Ao reconhecer que a cooperação social não se 

forma espontaneamente, Piaget acaba entrando em contradição com seu próprio 

pressuposto teórico de que a cooperação é um estado de equilíbrio das ações 

interindividuais, regido pelas mesmas leis que regulam o estado de equilíbrio das 

ações exercidas pelo indivíduo sobre os objetos. A contradição é a de que a 

necessidade de um sistema de regras normatizadoras das trocas intelectuais significa 

admitir que não existe uma tendência natural e espontânea de evolução a um estado 

de equilíbrio dessas trocas, o que entra em choque com a hipótese central do 

evolucionismo interacionista piagetiano, que é a hipótese da tendência universal ao 

equilíbrio. Essa hipótese aparece em muitos momentos da obra de Piaget mas, para 

efeito de exemplificação, apresentamos aqui uma citação extraída do livro Seis 

Estudos de Psicologia: 

O desenvolvimento psíquico, que começa quando nascemos e termina na 

idade adulta, é comparável ao crescimento orgânico: como este, orienta-se, 

essencialmente, para o equilíbrio. Da mesma maneira que um corpo está em 

evolução até atingir um nível relativamente estável — caracterizado pela conclusão 

do crescimento e pela maturidade dos órgãos —, também a vida mental pode ser 

concebida como evoluindo na direção de uma forma de equilíbrio final, representada 



pelo espírito adulto. O desenvolvimento, portanto, é uma equilibração progressiva, 

uma passagem contínua de um estado de menor equilíbrio para um estado de 

equilíbrio superior. Assim, do ponto de vista da inteligência, é fácil se opor a 

instabilidade e incoerência relativas das idéias infantis à sistematização de raciocínio 

do adulto. No campo da vida afetiva, notou-se, muitas vezes, quanto o equilíbrio dos 

sentimentos aumenta com a idade. E, finalmente, também as relações sociais 

obedecem à mesma lei de estabilização gradual [PIAGET, 1994, p. 13]. 

A contradição entre a tendência espontânea e universal ao equilíbrio e a 

necessidade de uma intervenção intencional e sistemática que busque assegurar a 

superação do egocentrismo pode ser constatada nos textos de Piaget sobre a 

educação, como, por exemplo, um texto de 1932, intitulado “A Evolução Social e a 

Pedagogia Nova” (PIAGET, 998, pp, 97-111). Acompanhemos o raciocínio de 

Piaget nesse texto. Ele inicia afirmando que os seres humanos adultos daquele início 

da década de 1930 não estavam adequadamente adaptados à nova realidade social, 

na qual “todos os fatos importantes de nossas sociedades são internacionais” (idem, 

p. 98). Piaget argumenta que essa internacionalização das relações sociais já se fazia 

presente antes da guerra (a Primeira Guerra Mundial), mas que foi por meio dela que 

os homens se deram conta dessa “interdependência” entre as nações pois a guerra 

rompera com a “harmonia e a unidade” dessa realidade social internacionalizada, A 

própria dificuldade em restabelecer essa harmonia e essa unidade perdidas teria 

levado os homens a tomar consciência do fenômeno da internacionalização das 

relações sociais. Note-se que o Piaget do início da década de 1930 já fazia uma 

analogia entre a sociedade e um organismo, pois interpretava a Primeira Guerra 

Mundial como um desequilíbrio que teria abalado uma situação anteriormente 

harmônica e coesa. Esse estado de desequilíbrio revelou também, segundo Piaget, 

que os homens não estavam psicologicamente adaptados a essa realidade 

internacionalizada, estando adaptados somente a realidades locais, no máximo, à 

realidade de seu país: 

Estamos, se me permitem uma comparação grosseira, como a criança em 

relação à sociedade adulta. A criança tem a impressão de que a sociedade das 

pessoas grandes constitui uma totalidade harmoniosa, e compreende a respeito dela 

apenas o suficiente para pensar que tudo é coerente — mas não consegue descobrir 



em lugar nenhum o segredo do seu equilíbrio. Da mesma maneira, nós, em relação à 

sociedade internacional que existe de fato, ou a essa interdependência econômica e 

moral cuja realidade reconhecemos, continuamos sendo crianças: adivinhamos uma 

harmonia relativa, um mecanismo global que funciona ou que entra em pane, mas 

não compreendemos [PIAGET, 998, p. 99]. 

O pensador suíço defende então que é preciso preparar as novas gerações de 

maneira a que elas estejam mais bem adaptadas a essa realidade social 

internacionalizada. O leitor talvez sinta a impressão de estar perante um dos textos 

sobre educação neste final da década de 1990, em que se tornou um jargão sempre 

repetido, o da necessidade de uma educação que prepare as novas gerações para uma 

melhor adaptação à realidade social “globalizada”. Mas as semelhanças estão longe 

de ser meras coincidências. Como temos insistido ao longo deste trabalho, o 

discurso pedagógico contemporâneo tem procurado revitalizar o ideário educacional 

representado pelo lema “aprender a aprender”. Piaget então defende que a tarefa dos 

educadores seria a de construir no espírito da criança um novo método de 

relacionamento com a realidade social, método esse que permitisse uma melhor 

adaptação dos indivíduos a essa realidade. Ele afirma não poder descrever esse 

método ou esse instrumento, que ainda estaria por ser construído, sendo possível 

naquele momento apenas apresentar três condições indispensáveis a esse processo 

de construção: a primeira dessas condições seria a da superação do egocentrismo 

intelectual e moral (idem, pp. 100-102); a segunda condição seria a da libertação “da 

dominação das coerções sociais”, das “tradições”, “do grupo social como um todo 

ao qual pertencemos” (idem, pp. 102-103) e, por fim, a terceira condição para uma 

melhor adaptação à realidade social internacionalizada seria a formação, nos 

indivíduos, de uma atitude de reciprocidade (idem, pp. 103-104). Piaget aponta essas 

três condições para constituição desse método, ou instrumento, de adaptação 

psicológica, em decorrência do que constata como deficiências ou dificuldades 

psicológicas dos adultos, Essas dificuldades seriam decorrentes de certas 

características psicológicas naturais da criança que teriam sido reforçadas pela 

educação. Torna-se necessário então, segundo Piaget, conhecer melhor as 

características da psicologia infantil que permitam entender essas dificuldades dos 

adultos, bem como as características dessa mesma psicologia infantil cujo 



desenvolvimento deveria ser incrementado pela educação, para que possa haver, no 

futuro, adultos mais bem preparados para a adaptação à realidade social. 

As dificuldades que acabamos de constatar no adulto com efeito decorrem, 

em última análise, da psicologia da criança. Por que somos o que somos? É porque 

fomos educados de uma certa maneira e porque a criança reage sempre da mesma 

maneira a certas situações sociais. É assim que a criança explica, a meu ver, nossas 

dificuldades, nossas deficiências, mas ensinando-nos ao mesmo tempo como 

podemos melhorar, quais reservas de energia existem no homem e como uma 

educação melhor permitirá ultrapassar o nível atual [idem, p. 104]. 

Com esse objetivo, Piaget analisa, de início, o egocentrismo infantil:  

Há algo de mais natural do que acreditar-se o centro do mundo? É a atitude 

mais espontânea e a mais inconsciente possível de cada ser no ponto de partida de 

seu desenvolvimento intelectual, Não é um vício, não é um defeito, é o ponto de 

partida mais normal que existe, desde que se consiga superá-lo. A criança é 

naturalmente egocêntrica e toda sua evolução, seu desenvolvimento social em 

particular, leva-a a libertar-se dele progressivamente. [...] Existe um sistema de 

operações intelectuais — a lógica das relações que permite ao homem adaptar-se 

socialmente aos outros homens — e este próprio sistema encontra-se na dependência 

da atitude egocêntrica ou da atitude de coordenação. Em suma, na medida em que se 

é egocêntrico, não se pensa corretamente do ponto de vista lógico. Eis o fato 

fundamental. Ao contrário, é somente na medida em que saímos de nós mesmos e 

estabelecemos relações normais e comuns com os outros homens que começamos a 

pensar racionalmente [idem, pp. 104 e 106]. 

O segundo problema, o da coerção social, é analisado por Piaget por meio da 

questão da formação moral das crianças. Como vimos acima, a coerção social 

impediria, segundo Piaget, que os indivíduos encarassem a realidade social para 

além dos limites impostos por seu grupo social. Assim como o egocentrismo, 

também a dificuldade de o adulto superar a coerção social teria sua origem na 

psicologia infantil, neste caso, na docilidade com que a criança aceitaria a autoridade 

dos adultos mais próximos, isto é, seus pais e professores: 

Na criança, os resultados da coerção social aparecem bem mais claramente 

do que em nós. A criança não sofre, é verdade, a coerção de todo o grupo e só 



conhece a de alguns adultos, de seus pais e de seus professores. Mas o prestígio 

intelectual e moral deles é tal a seus olhos que ela acredita com docilidade em tudo o 

que emana deles. A escola tradicional repousa quase que inteiramente sobre esse 

mecanismo, a escola na qual a criança não age espontaneamente, mas onde ela 

depende de um ponto de vista superior que se impõe a ela de fora. Podemos supor 

que seja esse hábito adquirido em classe de repetir e de obedecer, de dobrar-se sem 

refletir às opiniões morais e intelectuais dos grandes, que faz com que tenhamos 

tanto trabalho, uma vez adultos, para nos livrarmos das coações que os grupos 

impõem à nossa irreflexão [PIAGET, 1998, p. 108]. 

Egocentrismo e coerção social deveriam ser superados rumo a uma 

cooperação baseada na lógica da reciprocidade. E aqui chegamos ao ponto central do 

texto: a cooperação, como caminho para superar tanto o egocentrismo como a 

coerção social, surge, para Piaget, espontaneamente no relacionamento da criança 

com seus pares. Aí estaria o aspecto da psicologia infantil sobre o qual deveria se 

apoiar uma educação voltada para a formação de um adulto mais bem adaptado à 

realidade social internacionalizada: 

Mas se a psicologia da criança esclarece tanto nosso egocentrismo como 

nossa submissão à coerção social, ela nos revela ao mesmo tempo os recursos 

inesgotáveis que subsistem no homem e na criança, desde que a educação os 

desenvolva em vez de anulá-los. Com efeito, vemos aparecer espontaneamente na 

criança essa cooperação, esse método de reciprocidade de que falávamos há pouco 

como um ideal quase inacessível. Vemos que a criança, à margem do adulto, 

freqüentemente demais à margem da escola, desenvolve uma vida social com seus 

semelhantes, e, sobretudo, constatamos que à medida que essa socialização se dá, ela 

alcança, do ponto de vista intelectual, o espírito crítico ou a reflexão e, do ponto de 

vista moral, o sentimento das nuanças e das intenções em contraposição à simples 

obediência literal. Mas, quantas vezes a educação acaba anulando essa tendência à 

cooperação, cujos efeitos admiráveis podemos observar na criança, em vez de 

utilizá-la e desenvolvê-la [PIAGET, 1998, p. 108]. 

Por essa razão Piaget defende, nesse e em outros textos, os métodos 

escolanovistas que se voltam para o trabalho em grupos. Para Piaget, esses métodos 

poderiam favorecer o desenvolvimento dessa tendência espontânea à cooperação.  



O esquema do raciocínio piagetano é bastante simples: a cooperação entre 

iguais é a terceira via entre, por um lado, deixar-se a criança entregue ao seu próprio 

egocentrismo natural ou, por outro, a educação fundada na coerção social, tal como 

Piaget caracterizava a educação baseada na transmissão de conhecimentos, atitudes e 

valores pelos adultos. A contradição de Piaget reside, porém, no seguinte: se a 

cooperação surge naturalmente entre as crianças, por que a sociedade não está 

organizada dessa forma? O próprio Piaget, no texto em pauta, chega a perceber essa 

questão quando, ao mostrar sua concepção de que a evolução das sociedades, das 

primitivas à atual, levaria naturalmente à superação do egocentrismo e da coerção 

social, acaba por formular a questão acerca do que estaria impedindo a plena 

efetivação dessa evolução: 

Mas por que paramos no meio do caminho? Por que, no plano internacional, 

continuamos sendo “primitivos” ou crianças? Na verdade, essa cooperação, essa 

atitude intelectual e moral de liberdade, de livre pesquisa, existe nas nossas 

sociedades apenas em certos terrenos como a ciência ou em alguns 

empreendimentos morais, apenas numa pequena elite dedicada a uma atividade 

restrita. Esse espírito de cooperação ainda não penetrou, portanto, toda a sociedade. 

Por quê? Por causa da educação. Com efeito, coisa curiosa, toda a nossa educação 

escolar tradicional repousa sobre o processo social que nossa sociedade adulta tende 

precisamente a eliminar de seu ideal, ou seja, sobre a coerção oposta à cooperação. 

Todos os progressos sociais que realizamos nos diferentes domínios intelectuais e 

morais devem-se ao fato de que nos libertamos do egocentrismo e da coerção social 

intelectual e moral. Contudo, muito ao contrário, imaginamos como algo natural que 

a coerção reine na escola, imaginamos que a criança deva ser submetida a todas as 

coações contra as quais o adulto vem lutando há séculos. A única relação social que 

a escola tradicional conhece é a relação exclusiva da criança com o professor, ou 

seja, a relação entre um inferior que obedece passivamente e um superior que 

encarna a verdade definitiva e a própria lei moral [PIAGET, 1998, pp. 110-111]. 

Não podendo superar a contradição entre a noção de uma tendência natural e 

universal ao equilíbrio, que levaria à cooperação, e o incontestável fato de que a 

sociedade capitalista não pode ser considerada como um exemplo de cooperação 

natural entre seus membros, Piaget acaba por assumir uma posição idealista das 



relações entre educação e sociedade, atribuindo àquela a responsabilidade por não se 

efetivar um desenvolvimento generalizado da tendência espontânea à cooperação. 

No texto em pauta, Piaget chega inclusive a sugerir que a educação estaria 

exercendo esse papel negativo por manter-se presa a formas de educação próprias 

das sociedades primitivas, onde reinaria uma educação “exclusivamente 

gerontocrática”. Nesse texto Piaget parece crer que a chamada escola tradicional 

seria um resquício das formas de educação anteriores à sociedade moderna. Trata-se 

de uma equivocada interpretação do papel histórico desempenhado pela escola 

tradicional, interpretação difundida em meio às críticas dirigidas pelo movimento 

escolanovista à escola tradicional. O equívoco desse tipo de interpretação já foi 

devidamente caracterizado por Dermeval Saviani (1989, pp. 47-68). Neste momento 

o que importa ressaltar, para a análise que aqui desenvolvemos, é que Piaget aponta 

a educação como o grande obstáculo ao desenvolvimento da cooperação e à 

superação do egocentrismo. Assim, a saída residiria, para Piaget, em mudar a 

educação, em adotar os métodos ativos, os métodos escolanovistas, em oposição à 

relação autoritária entre professor e aluno que caracterizaria a escola tradicional: 

Os novos métodos, os métodos da atividade, insistem, ao contrário, na 

relação das crianças entre si. O trabalho em grupos, a pesquisa conjunta, o self-

government, etc., implicam na cooperação em todos os domínios intelectuais e 

morais. Eis, portanto, onde está a solução. Apenas uma pedagogia fundada nas 

relações sociais que realizaram a união entre os adultos permitirá desenvolver as 

atitudes morais e internacionais sadias e permitirá à criança nos superar. Certamente 

não nos cabe prescrever à criança um ideal novo: não sabemos como será a 

sociedade de amanhã. Não cabe a nós inculcar na criança um ideal político, um ideal 

econômico, um ideal social demasiado preciso. O que devemos lhe fornecer é 

simplesmente um método, um instrumento psicológico fundado na reciprocidade e 

na cooperação. Mas apenas a educação nova que coloca em prática tais realidades e 

não se contenta em falar de fora está em condições de transformar assim a criança 

[PIAGET, 1998, p. III]. 

Não poderia haver uma declaração mais apaixonada pelos métodos 

escolanovistas, nem uma explicitação mais clara de que Piaget acreditava numa 

educação neutra do ponto de vista social e político. O único valor explicitamente 



assumido por essa educação seria o das relações sociais regidas pelo princípio da 

reciprocidade e da cooperação. À educação escolar caberia adotar tal princípio para 

se colocar à altura dos desenvolvimentos já alcançados por uma sociedade em franco 

processo de internacionalização. 

Para muitos que atualmente procuram em Vigotski uma psicologia que 

legitime uma pedagogia voltada prioritariamente para a interação entre pares, como 

sendo uma interação tão importante quanto a relação professor-aluno, ou até mais 

importante que ela, em termos de favorecer a construção do conhecimento, 

recomendamos, a partir da análise acima exposta, que deixem de lado Vigotski e 

voltem a ler Piaget, pois é bem provável que nele encontrem tudo o que esperariam 

encontrar em Vigotski. Para muitos, os termos sociointeracionismo ou 

socioconstrutivismo traduziriam uma abordagem pedagógica voltada para a 

interação entre pares. Pois bem, esse sociointeracionismo está presente em Piaget e 

nos métodos escolanovistas ou, ao menos, em alguns deles. 

O social em Vigotski, como procuramos defender ao longo de todo este 

trabalho, tem uma outra conotação, que é a de fundar a psicologia e a educação 

numa concepção efetivamente historicizadora do ser humano, uma concepção 

marxista do homem como ser social. 

Agora trataremos de resumir e concluir as considerações apresentadas neste 

capítulo. Piaget teria aparentemente, na continuidade de sua trajetória científica, 

superado a concepção de socialização como a sobreposição do pensamento social ao 

individual egocêntrico. Essa superação teria se caracterizado pela elaboração de uma 

concepção evolucionista e interacionista, segundo a qual a assimilação evolui de 

uma assimilação egocêntrica e distorcedora, no início, para uma assimilação 

descentrada e lógica no ponto de chegada. Segundo esse modelo evolucionista e 

interacionista, as interações entre o indivíduo e outras pessoas também evoluem, ao 

longo da ontogênese, na direção do estabelecimento de relações cooperativas. Mas a 

hipótese interpretativa que defendemos acerca dessa questão na obra de Piaget é a de 

que ele não conseguiu superar a oposição entre o individual/natural e o social. Sua 

saída para essa oposição é a de ver a cooperação entre indivíduos como uma 

tendência evolutiva natural e universal rumo a estados de equilíbrio: a cooperação 

seria um sistema equilibrado de trocas intelectuais entre os indivíduos. Entretanto, 



Piaget admite, ao mesmo tempo, que essa colaboração é extremamente rara em 

nossa sociedade e, para que as trocas interindividuais caracterizem-se como 

cooperação, seria necessário um sistema de regras que assegurasse a reciprocidade 

nas trocas. Assim, na prática, o que acaba por prevalecer de forma generalizada é a 

existência paralela do egocentrismo e da coerção. Nesse sentido é que consideramos 

ter a crítica feita por Vigotski mantido, em seus aspectos principais, a validade para 

a obra inteira de Piaget. 

Como vimos, a crítica de Vigotski aponta para a existência, na teoria 

piagetiana, assim como em boa parte das teorias psicológicas, de uma concepção do 

pensamento infantil como algo dividido em dois mundos, em duas realidades. O 

pensador russo entende que essa concepção do pensamento infantil cindido em dois 

mundos decorre de um dualismo entre o social e o biológico. Em relação a essa 

questão, nossa hipótese interpretativa é a de que, mesmo a teoria piagetiana 

aparentando ser uma abordagem unitária do biológico e do social, pelo fato de 

utilizar o mesmo modelo interacionista tanto para a análise de processos 

propriamente orgânicos como para a análise de processos sociais, essa teoria não 

supera o dualismo apontado por Vigotski entre o biológico e o social, ao menos por 

duas razões. 

Em primeiro lugar, a transmissão da experiência social é vista por Piaget 

como algo externo ao processo de desenvolvimento cognitivo, sendo este regido 

pelas leis biológicas da equilibração. Já citamos neste livro uma passagem de um 

texto escrito em 1965, publicado no livro Psicologia e Pedagogia (PIAGET, 1970, 

pp. 42-43), em que Piaget afirma ser o desenvolvimento intelectual da criança 

movido “constantemente por uma operatividade irredutível e espontânea” (idem), 

sendo essa operatividade resultante de um processo de construção que se caracteriza 

fundamentalmente como “um equilíbrio por auto-regulações” (idem), processo esse 

que a escola “pode ignorar ou favorecer, segundo os métodos empregados” (idem). 

Piaget, com seu construtivismo-interacionista, tenta unir o inato e o 

socialmente transmitido. Com isso acredita superar os dualismos entre o interno e o 

externo, o biológico e o social. Mas sua tentativa de superação desses dualismos é 

realizada por meio de um modelo teórico que hipostasia e universaliza o processo 

biológico de equilibração. Em Seis Estudos de Psicologia, Piaget (1994, pp. 89-90) 



afirma que os três fatores clássicos do desenvolvimento psicológico são a 

hereditariedade, o meio físico e o meio social e afirma que a esses três deve ser 

acrescentado um quarto fator, o do equilíbrio, destacando que esse quarto fator “é 

mais geral que os três primeiros” e que ele “pode ser analisado de maneira 

relativamente autônoma”. Ao tornar o princípio da equilibração por auto-regulações, 

o motor espontâneo do desenvolvimento intelectual, motor esse que não é 

determinado pela transmissão social mas sim, ao contrário, é aquele que condiciona 

a própria possibilidade de algum êxito na transmissão, Piaget acaba por transformar 

o social em algo externo ao desenvolvimento do indivíduo ou, quando muito, em um 

dos componentes desse desenvolvimento. 

A segunda razão, decorrente da primeira, pela qual entendemos que a teoria 

de Piaget não supera o dualismo e a relação de exterioridade entre o biológico e o 

social, é a de que Piaget concebe as interações interindividuais (às quais estaria 

reduzido o significado de socialização) como um processo paralelo e externo às 

relações entre o indivíduo e o mundo físico, isto é, um processo paralelo ao 

desenvolvimento operatório do indivíduo. O que aparenta dar uma unidade ao 

modelo piagetiano é a idéia de que esses processos paralelos manteriam uma 

interação que conduziria à evolução lógica. Assim, em Estudos Sociológicos, Piaget 

afirma que [...] o agrupamento resultante do equilíbrio das operações individuais e o 

agrupamento exprimindo a troca mesma se constituem juntos e são somente as duas 

faces de uma mesma realidade. Nunca um indivíduo só seria capaz de conservação 

inteira e de reversibilidade completa, e estas são as exigências da reciprocidade que 

lhe permitem esta dupla conquista, por intermédio de uma linguagem comum e de 

uma escala comum de definições. Mas em troca a reciprocidade só é possível entre 

sujeitos individuais capazes de pensamento equilibrado, isto é, aptos a esta 

conservação e a esta reversibilidade imposta pela troca. Em suma, de qualquer 

maneira que voltemos à questão, as funções individuais e as funções coletivas 

chamam-se umas às outras na explicação das condições necessárias ao equilíbrio 

lógico. Quanto à lógica mesma, ela ultrapassa ambas, pois depende do equilíbrio 

ideal ao qual tendem as duas. Não significa dizer que existe uma lógica em si, que 

comandaria simultaneamente as ações individuais e as ações sociais, pois a lógica é 

a forma de equilíbrio imanente ao processo de desenvolvimento destas ações 



mesmas. Mas as ações, tornando-se compostas e reversíveis, adquirem, elevando-se 

assim à posição de operações, o poder de se substituir umas pelas outras. O 

“agrupamento” só é, pois, um sistema de substituições possíveis, seja no seio de um 

mesmo pensamento individual (operações da inteligência), seja de um indivíduo por 

outro (cooperação social compreendida como sistema de cooperações). Estas duas 

espécies de substituições constituem então uma lógica geral, ao mesmo tempo 

coletiva e individual, que caracteriza a forma de equilíbrio comum tanto às ações 

sociais quanto às individualizadas. É esse equilíbrio comum que axiomatiza a lógica 

formal [PIAGET. 973, p. 113]. 

Sob qualquer prisma pelo qual seja analisada a teoria piagetiana, chega-se 

sempre ao mesmo ponto, isto é, ao pressuposto de que a unidade dos processos 

psicológicos e sociais é dada pelo princípio da equilibração, como princípio 

universal, originário dos processos orgânicos. O social não é um princípio 

explicativo, mas sim um dos elementos de um esquema teórico no qual o princípio 

explicativo fundamental é a tendência ao equilíbrio. 

Por tudo o que defendemos ao longo deste trabalho esperamos ter-se tornado 

evidente que não interpretamos a teoria vigotskiana como uma teoria psicológica 

que acrescentaria o social a outros fatores do desenvolvimento psicológico, mas sim 

uma teoria na qual o social é o fator determinante. Trata-se de uma teoria que se 

opõe radicalmente a qualquer tipo de abordagem em que a transmissão social seja 

secundarizada na análise do psiquismo humano. 

 



CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

AFINAL, QUAL O SENTIDO DE SE ESTUDAR VIGOTSKI HOJE? 

Após a trajetória crítico-analítica percorrida neste livro é quase inevitável a 

formulação das seguintes perguntas: é possível realizar uma prática pedagógica, na 

escola real da sociedade brasileira nos dias atuais, tendo como fundamentação a 

psicologia vigotskiana? A crítica apresentada neste livro não produziria, como 

resultado, o mobilismo, ao apontar para o fato de a psicologia vigotskiana estar 

sendo utilizada num contexto ideológico de manutenção da hegemonia burguesa e 

de reprodução das formas de alienação produzidas pelo capitalismo contemporâneo? 

Afinal, valeria a pena estudar Vigotski, na medida em que a obra desse autor integra 

o universo ideológico marxista, voltado para a luta pela superação do capitalismo e 

construção de uma sociedade socialista, num momento histórico no qual a 

perspectiva de tal sociedade não se apresenta como uma meta alcançável a curto 

prazo? E aqueles educadores que não se consideram marxistas, não se propõem a 

tarefa de lutar pelo socialismo mas vêem em Vigotski uma das contribuições para a 

construção de propostas pedagógicas que produzam uma educação escolar de 

melhor qualidade, não acabariam afastando-se de Vigotski ao depararem com 

trabalhos como este que reivindicam a necessidade de uma leitura marxista e 

socialista da teoria vigotskiana? Em suma, qual a efetiva contribuição que este 

trabalho traz para a educação brasileira, se é que traz alguma? 

Não é, nem nunca foi, nosso objetivo, com este ou com qualquer outro 

trabalho de nossa autoria, produzir o mobilismo nos educadores que leiam o que 

temos escrito. Ao contrário, temos sempre insistido na necessidade de levar adiante 

a construção de uma pedagogia que sendo crítica e historicizadora apresente um 

posicionamento afirmativo (ou seja, uma teoria pedagógica propositiva) sobre a 

formação dos seres humanos hoje. Nesse sentido é que defendemos a necessidade de 

uma pedagogia marxista, articulada a uma luta política socialista, pedagogia essa 

que contenha indicações claras sobre as possibilidades concretas de ações 

educacionais que façam avançar a formação dos indivíduos na direção da 

agudização das contradições da sociedade capitalista contemporânea. Em outras 

palavras, há que se lutar para que um número maior de indivíduos se apropriem do 



saber científico, filosófico e artístico, de tal maneira que esse saber torne-se uma 

mediação na construção de uma prática social de luta contra o capitalismo, uma 

prática social de resistência às brutais formas de alienação hoje existentes. A 

alienação produzida pelo capitalismo contemporâneo manifesta-se com uma crueza 

e uma intensidade talvez sem precedentes na história humana. Concordamos com 

Ágnes Heller (1992, p. 37) quando esta afirma que “alienação é sempre alienação 

em face de alguma coisa e, mais precisamente, em face das possibilidades concretas 

de desenvolvimento genérico da humanidade”. Uma das formas mais básicas de 

alienação é aquela na qual os indivíduos humanos são impedidos de apropriarem-se 

da riqueza material e intelectual produzida socialmente e incorporada ao ser do 

gênero humano. Em outras palavras, toda vez que um ser humano é impedido de 

apropriar-se daquilo que faça parte da riqueza do gênero humano, estamos perante 

um processo de alienação, um processo que impede a humanização desse indivíduo. 

Nesse sentido, o quanto exista de possibilidades de desenvolvimento dos seres 

humanos, isto é, de sua humanização, e o quanto essas possibilidades não se 

concretizem definem o grau de alienação existente numa determinada sociedade. 

Como escreveu Gramsci (1995, p. 47): 

A possibilidade não é a realidade, mas é, também ela, uma realidade: que o 

homem possa ou não fazer determinada coisa, isto tem importância na valorização 

daquilo que realmente se faz. Possibilidade quer dizer “liberdade”. A medida da 

liberdade entra na definição de homem. Que existam as possibilidades objetivas de 

não se morrer de fome e que, mesmo assim, se morra de fome, é algo importante, ao 

que parece. 

O quanto os indivíduos possam humanizar-se em seu processo de formação 

depende, é claro, das possibilidades concretas existentes para o gênero humano em 

cada momento histórico. Se essas possibilidades não se concretizam na vida dos 

indivíduos temos então o fenômeno da alienação. Note-se que esse fenômeno, antes 

de apresentar-se como um fenômeno da consciência, é um fenômeno social e 

objetivo. Que indivíduos morram de fome quando existem as condições objetivas 

para que isso não ocorra é uma conseqüência das relações sociais alienadas 

objetivamente existentes. As formas de alienação subjetiva são ao mesmo tempo 

conseqüência dessa alienação objetiva e fortalecedoras da mesma. Nossa sociedade 



contemporânea apresenta a alienação desde a forma objetiva mais brutal que é a 

morte de milhões de seres humanos decorrente de causas para cujo enfrentamento 

existem condições objetivas (fome, doenças, drogas, violência etc.) até as formas 

subjetivas produzidas pelo anestesiamento das consciências pelos degradantes 

produtos culturais com os quais a população é bombardeada cotidianamente pelos 

meios de comunicação. 

Uma pedagogia crítica e historicizadora precisa, antes de mais nada, 

constituir um referencial com base no qual os educadores se rebelem contra essas 

formas de alienação, caso contrário, qualquer tentativa de realização de ações 

educativas humanizadoras não passará de voluntarismo ingênuo e correrá o sério 

risco de servir, sem o saber nem o desejar, para a legitimação de políticas 

educacionais alinhadas com o projeto político e econômico neoliberal e com o 

universo ideológico pós-moderno. 

A psicologia de Vigotski, para se tornar uma referência para os educadores 

brasileiros de hoje, precisa ser estudada como parte de um estudo maior, voltado 

para a construção de uma pedagogia marxista. Isso quer dizer que a psicologia 

vigotskiana, por si mesma, não pode produzir uma pedagogia, ainda que seja desta 

um dos fundamentos indispensáveis. Pretender criar uma “pedagogia vigotskiana” 

seria incidir no psicologismo que entendemos ser incompatível com uma concepção 

marxista das relações entre indivíduo e sociedade. Por sua vez, uma pedagogia 

marxista não é construída corno resultado de um processo exclusivamente teórico, 

nem mesmo como resultado da tão propalada articulação entre teoria e prática, se 

esta, a prática, for entendida apenas como a prática no interior das escolas que temos 

hoje. Sem dúvida há que se enfrentar a realidade dessas escolas e há que se propor 

formas de enfrentamento dos problemas nelas existentes. Mas a relação entre teoria 

e prática no processo de construção de uma pedagogia marxista deve ser vista de 

forma mais ampla, isto é, como articulação entre a questão educacional e a questão 

política. Como temos insistido ao longo de todo este trabalho, a construção de uma 

pedagogia histórico-crítica é parte de um projeto político socialista. Grifamos que se 

trata de uma parte fundamental desse projeto e até mesmo que se encontra no centro 

do mesmo pois não será possível revolucionar a sociedade, superar o capitalismo, 

sem a elevação do nível de consciência da população, questão essa que está 



relacionada à da formação de intelectuais e à das relações entre os intelectuais e as 

massas e à das relações entre filosofia e senso comum (GRAMSCI, 995, pp. 11-30). 

Também é preciso não perder de vista que não é possível superar plenamente 

os problemas e as limitações da educação oferecida pela sociedade capitalista, sem a 

superação dessa sociedade. Da mesma forma, não é possível superar, do ponto de 

vista teórico, de forma plena, as pedagogias de cunho liberal burguês, sem a 

superação da realidade social contraditória da qual nasceram essas pedagogias. O 

pedagogo e filósofo marxista Bogdan Suchodolski, ao desenvolver uma análise 

histórica do embate entre a pedagogia da essência (que concebe a educação dos 

indivíduos segundo modelos idealizados e a-históricos do ser humano, sem qualquer 

relação com a realidade social concreta dos indivíduos) e a pedagogia da existência 

(que concebe a educação dos indivíduos como um processo formativo subordinado à 

realidade empírica cotidiana da sociedade na qual vivem esses indivíduos, sem fazer 

a crítica às formas de alienação presentes nessa realidade), mostra que a superação 

dessas duas pedagogias, ambas integrantes do universo ideológico liberal-burguês, 

não pode ocorrer por meio de tentativas de união do que existiria de positivo em 

cada uma delas e de eliminação do que existiria de negativo, pois a realidade 

capitalista burguesa é justamente uma realidade que separa a essência e a existência: 

[...] o pensamento pedagógico perde-se quando escolhe a pedagogia da existência, 

quando opta pela pedagogia da essência e quanto tenta unir estes dois princípios em 

função das condições históricas e sociais existentes. A pedagogia deve ser 

simultaneamente pedagogia da existência e da essência, mas esta síntese exige certas 

condições que a sociedade burguesa não preenche, exige também que se criem 

perspectivas determinadas de elevação da vida cotidiana acima do nível atual. O 

ideal não deve nem sancionar a vida atual, nem tomar uma forma totalmente alheia a 

essa vida [SUCH000LSKI, 984, p. 117]. 

A construção de uma pedagogia histórico-crítica, de uma pedagogia marxista, 

que supere tanto as pedagogias que sancionam a vida atual, como é o caso das 

pedagogias centradas no lema “aprender a aprender”, quanto das pedagogias que 

tomam uma forma totalmente alheia a essa vida é um processo que deve ocorrer por 

meio de relações complementares entre a elaboração da teoria pedagógica, a 

proposição e a realização de ações educativas concretas, a luta no campo das 



políticas educacionais e a luta no campo político propriamente dito. Todos esses 

processos devem estar voltados para a busca de uma sociedade que supere a 

alienação imposta pelo capitalismo. Como escreveu Gyorgy Markus: 

Em última análise, a alienação nada mais é que uma ruptura na qual a 

evolução da humanidade se destaca da evolução do indivíduo, na qual o efeito – que 

modifica e desenvolve o homem — da atividade humana apresenta-se apenas como 

relação social global, mas não como elemento capaz de provocar a formação do 

indivíduo, o desenvolvimento da personalidade e de sua atividade. Logo, a alienação 

é — no sentido marxista dessas noções — a ruptura, a contradição entre a essência e 

a existência do homem. Pôr fim à alienação significa promover uma evolução 

histórica na qual cessará o contraste entre a riqueza da sociedade, os mil matizes da 

sua vida, por um lado, e a submissão, a limitação, o caráter unilateral de cada 

indivíduo por outro; na qual será possível avaliar de forma adequada o grau de 

evolução do progresso social mediante a maturidade do indivíduo; na qual a 

universalidade e a liberdade do gênero humano se expressem diretamente na 

existência variada e livre de cada homem [MARKUS, 1974, p. 99]. 

Nessa perspectiva devemos ser sinceros com o leitor e afirmar que este livro 

certamente não trará nenhum apoio àqueles que pretendam buscar em Vigotski algo 

que alimente a ilusão de construção de uma educação verdadeiramente democrática 

numa sociedade capitalista, pelo simples fato de que entendemos ser isso impossível. 

Somente a superação da alienação pelo comunismo, tal como acima descrita por 

Gyorgy Markus, poderá efetivamente democratizar o acesso aos bens materiais e 

intelectuais da sociedade. 

Estudar Vigotski e demais integrantes dessa escola da psicologia soviética só 

tem sentido atualmente, para aqueles que não pretendam fortalecer o universo 

ideológico neoliberal e pós-moderno, se esse estudo fizer com que nós, educadores, 

professores de todos os níveis da educação escolar, nos tornemos mais críticos em 

relação às formas de alienação às quais estamos submetidos como indivíduos que 

vivem e trabalham no interior de relações sociais capitalistas e às quais também 

estão submetidos nossos alunos. Essa crítica à alienação só poderá avançar se 

articulada a movimentos coletivos organizados voltados para a implementação de 

mudanças radicais na estrutura política e econômica de nossa sociedade. Aí sim, 



nesse contexto, podemos afirmar que se constituí num ato político consciente, num 

ato político provocativo, o ato de ensinar realizado por cada professor, a insistência 

em assumir a responsabilidade de transmitir aos alunos o que de mais elevado e rico 

exista no conhecimento humano (científico, artístico e filosófico). Nesse caso, 

mesmo sem perder nossa tese de que o trabalho educativo deve desempenhar, na 

vida dos indivíduos, o papel de mediador entre a vida cotidiana e as esferas não-

cotidianas da atividade social (DUARTE, 1996), caberia afirmar em relação ao 

trabalho diário do professor o mesmo que Heller afirmou em relação à vida cotidiana 

daqueles que, a despeito da profunda alienação que caracteriza a vida cotidiana na 

sociedade capitalista, conseguem conduzir até certo ponto sua vida de forma 

consciente: 

A condução da vida supõe para cada um, uma vida própria, embora 

mantendo-se a estrutura da cotidianidade; cada qual deverá apropriar-se a seu modo 

da realidade e impor a ela a marca de sua personalidade. É claro que a condução da 

vida é sempre apenas uma tendência de realização mais ou menos perfeita. E é 

condução da vida porque sua perfeição é função da individualidade do homem e não 

de um dom particular ou de uma capacidade especial. Como vimos, a condução da 

vida não pode se converter em possibilidade social universal a não ser quando for 

abolida e superada a alienação. Mas não é impossível empenhar-se na condução da 

vida mesmo enquanto as condições gerais econômico-sociais ainda favorecem a 

alienação. Nesse caso, a condução da vida torna-se representativa, significa um 

desafio à desumanização [...] Nesse caso, a ordenação da cotidianidade é um 

fenômeno nada cotidiano: o caráter representativo, “provocador”, excepcional, 

transforma a própria ordenação da cotidianidade numa ação moral e política 

[HFLLER, 992, pp. 40-41]. 

 
 



REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  
 
BAQUERO, R. (1998). Vygotski e a Aprendizagem Escolar. Porto Alegre: Artes 

Médicas. 
BECKER, E (1993). A Epistemologia do Professor: o Cotidiano da Escola. Rio de 

janeiro: Vozes. (1994). “O que é Construtivismo?”. In: ALVES, ML. et ai. (orgs.). 
Construtivismo em Revista. 2. ed. São Paulo: FDE, pp. 87-93 (série Idéias, n. 20). 

BLOCH, M.A. (1951). Filosofia da Educação Nova. São Paulo: Companhia Editora 
Nacional, 

BRASIL. (1997). Parâmetros Curriculares Nacionais: Introdução. Brasília: MEC/SEE 
BRINGUIER, J. C. (1993). Conversando com Jean Piaget. 2. ed. Rio de janeiro, 

Bertand Brasil. 
BUTLER, E. (1987). A Contribuição de Hayek às idéias Políticas e Econômicas de 

Nosso Tempo. Rio de janeiro: instituto Liberal/Nórdica. 
CASTORINA, J. A. (1996). “O Debate Piaget-Vygotsky: a Busca de um Critério para 

sua Avaliação”. in: CASTORINA, j. A. et ai. Piaget & Vygotsky (Novas 
Contribuições para o Debate). 3. ed. São Paulo: Ática, pp. 7-50. 

CHAUI, M. (1993). “Vocação Política e Vocação Científica da Universidade”. 
Educação Brasileira, Brasília: MEC/CRUB, 15(3 1), 2º semestre. 

CHESNAIS, E (1996). A Mundialização do Capital. São Paulo: Xamã. 
CLAPARÊDE, E. (1954). A Educação Funcional. 4. ed. São Paulo: Companhia Editora 

Nacional. 
COLL, C. S. (1994). Aprendizagem Escolar e Construção do Conhecimento. Porto 

Alegre: Artes Médicas. 
COLL, C. PALACIOS, j. & MARCHESI, A. (1995).”Um Marco de Referência 

Psicológico para a Educação Escolar: a Concepção Construtivista da 
Aprendizagem e do Ensino”. In: (orgs.). Desenvolvimento Psicológico e 
Educação. Porto Alegre: Artes Médicas, pp. 389-406 (vol. 2: Psicologia da 
Educação). 

COOB, P (1 998). “Onde Está a Mente? Uma Coordenação das Abordagens 
Sociocultural e Cognitivo-Construtivista”. In: FOSNOT, C. T (org.). 
Construtivismo-Teoria, Perspectivas e Práticas Pedagógicas. Porto Alegre: Artes 
Médicas. 

COSTA, M. V (1996). Currículo e Política de Identidade — Revista Educação e 
Realidade, Porto Alegre: Faculdade de Educação: UFRGS, 21(1), jan./jun. 

COUSINET, R. (1959). A Educação Nova. São Paulo, Companhia Editora Nacional, 
DANIELS, H. (org.) (1994). Vygotski em Foco: Pressupostos e Desdobramentos, 
Campinas, Papirus. 

DAVIDOV, V. & SHUARE, M. (orgs.) (1987). La Psicologia Evolutiva e Pedagógica 
en Ia URSS — Antologia. Moscou: Progresso. 

DAVIN1, MC. (1997).”Novas Tecnologias Sociais, Reforma Educacional e Formação 
Docente”. Cadernos de Pesquisa, São Paulo: FCC, (101): 141 — 151, jul. 

DAVIS, C. & OLIVEIRA, Z. (1990). Psicologia na Educação. São Paulo: Cortez. 
DELORS, j. (org.) (1998). Educação: Um Tesouro a Descobrir. São Paulo: 

Cortez/Brasília: MEG:UNESCO. 
DELVAL, j. (1998a). Crescer e Pensar: a Construção do Conhecimento na Escola. Porto 

Alegre: Artes Médicas. (1998b). “Teses Sobre o Construtivismo”. in: RODRIGO 
& ARNAY (orgs.). Conhecimento Cotidiano, Escolar e Científico: Representação 
e Mudança. São Paulo: Ática, pp. 15-35. 

DEMETRIOU, A.; SHAYER, M. & EFRLIDES, A. (orgs.) (1992). Neo-Piagetian 



Theories of Cognitive Development — Implications and Applications. New York: 
Routledge. 

DIAS, R. (org.) (1995). O Público e o Privado na Educação: a Experiência da 
Privatização do Ensino em Maringá e Temas Afins. Maringá: SED.  

DOLL JR., WE. (1997). Currículo: uma Perspectiva Pós-Moderna. Porto Alegre: Artes 
Médicas. 

DUARTE, N. (1 993). A Individualidade Para-Si (Contribuição a uma Teoria Histórico-
Social da Formação do Indivíduo). Campinas: Autores Associados.  

_________(1994). “Elementos para uma Ontologia da Educação na Obra de Dermeval 
Saviani”. in: SILVA JÚNIOR, C.A. da (org.). Dermeval Saviani e a Educação 
Brasileira: o Simpósio de Marília. São Paulo: Cortez, pp. 1 29-149, 

________(1996). Educação Escolar, Teoria do Cotidiano e a Escola de Vigotski. 
Campinas: Autores Associados. 

______(1998a). “Concepções Afirmativas e Negativas Sobre o Ato de Ensinar”. 
DUARTE (org.). Cadernos CEDES (O Professor e o Ensino — Novos Olhares), 
Campinas: CEDES, (44): 85-106. 

_______(1998b). “Relações entre Ontologia e Epistemologia e a Reflexão Filosófica 
sobre o Trabalho Educativo”. Perspectiva (Revista do Centro de Ciências da 
Educação), Florianópolis, 16 (29): 99-116. 

FERREIRO, E. (1995). Reflexões sobre Alfabetização. 24. ed. São Paulo: Cortez. 
FONSECA, V da. (1998). Aprender a Aprender: a Educabilidade Cognitiva. Porto 

Alegre: Artes Médicas. 
FOSNOT, C. T (1989). Enquiring Teachers, Enquiring Learners — a Constructivist 

Approacha for Teaching. New York: Teachers College Press. 
______(org.) (1998). Construtivismo — Teoria, Perspectivas e Práticas Pedagógicas. 

Porto Alegre: Artes Médicas, 
FREDERICO, C. (1997).”Razão e Desrazão: A Lógica das Coisas e a Pós-

Modernidade”. Serviço Social e Sociedade, São Paulo: Cortez, (55): 174-187, 
nov. 1997. 

FREITAS, L. C. de. (1995). Crítica da Organização do Trabalho Pedagógico e da 
Didática. Campinas: Papirus. 

FREITAS, M. T. A. (1994a). O Pensamento de Vygotsky e Bakhtin no Brasil. 
Campinas: Papirus. 

_____(1994b). Vygotsky e Bakhtin (Psicologia e Educação: Um Intertexto). São Paulo: 
Ática. 

FRIGOTTO, G. (1996). Educação e Crise do Capitalismo Real. São Paulo: Cortez. 
______(org.) (1 998). Educação e Crise do Trabalho: Perspectivas de Final de Século. 

Petrópolis: Vozes. 
GARNIER, C. et. ai. (1996). Após Vygotsky e Piaget (Perspectivas Social e 

Construtivista, Escolas Russa e Ocidental). Porto Alegre: Artes Médicas. 
GENTILI, P (org.) (1995). Pedagogia da Exclusão: Crítica ao Neoliberalismo em 

Educação. Petrópolis: Vozes. 
GENTILI, P & SILVA, T. T. (org.) (1996). Escola S.A. Brasília: CNTE. 
GÓES, M. C. (1991). “A Natureza Social do Desenvolvimento Psicológico”. PINO & 
GÓES (orgs.). Cadernos CEDES (Pensamento e Linguagem: Estudos na Perspectiva da 

Psicologia Soviética), Campinas: Papirus & CEDES, (24): 17-24. 
GRAMSCI, A. (1995). Concepção Dialética da História. 10. ed. Rio de janeiro: 

Civilização Brasileira. 
HAYEK, E. A. (1984). O Caminho da Servidão. Rio de janeiro: Instituto Liberal. 
HELLER, A. (1992). Cotidiano e História. 4. ed. Rio de janeiro: Paz e Terra. 



____(1994). Sociologia de la Vida Cotidiana. 4. ed. Barcelona: Península. 
JONES, B. L. & MALOY, R. W. (1996). Schools for an Information Age — 

Reconstructing Foundations for Learning and Teaching. Westport/USA: Preager. 
KANT, I. (1994). Ideas para una Historia Universal en Clave Cosmopolita y Otros 

Escritos sobre Filosofia de Ia Historia. 2. ed. Madrid: Tecnos. 
KRAMER, 5. (1 993). Por entre as Pedras: Arma e Sonho na Escola. São Paulo: Ática. 
LA TAILLE, Y; OLIVEIRA, M. K. & DANTAS, H. (1992). Piaget. Vygotsky e 

Wallon: Teorias Psicogenéticas em Discussão. São Paulo: Summus. 
LAGOA, A. (1994). “Vygotsky com Molho Tropical”. Revista Nova Escola, São Paulo: 

Fundação Victor Civita, (8 1): 44-46. 
LAROCHELLE, M.; BEDNARZ, N. & GARRI50N, j. (orgs.) (1998). Constructivism 

and Education. Carnbridge/United Kingdom/USA: Cambridge University Press. 
LÉNIN, V. I. (1 975). Os Cadernos sobre a Dialética de Hegel. Lisboa: Minerva. 
_____ (1982). Materialismo e Empiriocriticismo. Lisboa: Avante.  
LEONTIEV, A. (1978). O Desenvolvimento do Psiquismo. Lisboa: Livros Horizonte.  
LESSA, S. (1995). Sociabilidade e Individuação. Maceió: EDUFAL. 
_____ (1996). A Ontologia de Lukács. Maceió: EDUFAL.  
______ (1 997). Trabalho e Ser Social. Maceió: EDUFAL. 
LIBANÉO, j .C. (1986). Democratização da Escola Pública: a Pedagogia Crítico-Social 

dos Conteúdos. São Paulo: Loyola. 
______(1998). Adeus Professor, Adeus Professora? (Novas Exigências Educacionais e 

Profissão Docente). São Paulo: Cortez. 
LUKÀCS, G. (1982). Esiética. Barcelona: Grijalbo, vol. 1. 
MALAGUTTI, ML. (1998). “Smith e Hayek, Irmanados na Defesa das Regras do 

jogo”. In: MALAGUTTI, CARCANHOLO & CARCANHOLO (orgs.). 
Neoliberalismo: a Tragédia de Nosso Tempo. São Paulo: Cortez. 

MARKUS, G. (1974a). Teoria do Conhecimento no Jovem Marx. Rio de janeiro: Paz e 
Terra. 

______(1974b). Marxismo y “Antropologia”. Barcelona, Grijalbo, 1974b. 
MARX, K. (1978a). “Manuscritos Econômico-Filosóficos (Terceiro Manuscrito)”. in: 

______. Manuscritos Econômico-Filosóficos e Outros Textos Escolhidos. São 
Paulo: Abril Cultural, pp. 3-48 (coleção Os Pensadores). 

______(1978b).”Para a Crítica da Economia Política”. In: ______. Manuscritos 
Econômico-Filosóficos e Outros Textos Escolhidos. São Paulo: Abril Cultural, pp. 
1 3 5-257 (coleção Os Pensadores). 

_______(1983). O Capital — Crítica da Economia Política. São Paulo: Abril Cultural, 
vol. 1 (livro primeiro: O Processo de Produção do Capital). 

______(1987a). Elementos Fundamentales para la Crítica de la Economia Político 
(Grundrisse — 1857-1858). 2. ed. México: Siglo XXI, vol. 1. 

______(1987b). Elementos Fundamentales para la Crítica de la Economia Política 
(Grundrisse — 1857-1858). 2. ed. México: Siglo XXI, vol. 2. 

______(1987c). “Crítica do Direito do Estado de Hegel”. In: MARX, K. Escritos de 
Juventud. México: Fondo de Cultura Económica, pp. 3 19-438. 

______(1987d). “Manuscritos Económico-Filosóficos de 1844”. In: MAR.x, K. Escritos 
de Juventud. México: Fondo de Cultura Económica, pp. 555-668. 

_____(1988). Elementos Fundamentales para la Crítica de la Economia Política 
(Grundrisse — 1857-1858). 2. ed. México: Siglo XXI, vol. 3. 

MARX, K. & ENGELS, E (1993). A Ideologia Alemã (Feuerbach). 9. ed. São Paulo: 
HUCITEG. 

MÉZÁR05, I. (1996). O Poder da Ideologia. São Paulo: Ensaio. 



MIRANDA, G. M. (1997) “Novo Paradigma do Conhecimento e Políticas Educacionais 
na América Latina”. Cadernos de Pesquisa, São Paulo: Cortez/FCC, (100): 37-48. 

MOLL, L. C. (org.) (1996). Vygotski e a Educação (Implicações Pedagógicas da 
Psicologia Sócio-Histórica). Porto Alegre: Artes Médicas. 

NETO, J. P (1981). Capitalismo e Reificação. São Paulo: Ciências Humanas. 
NOGUEIRA, A. L. H. (1993). “Eu Leio, ele Lê, nós Lemos: Processos de Negociação 

na Construção da Leitura”. In: SMOLKA & GÓES (orgs.). A Linguagem e o 
Outro no Espaço Escolar: Vygotsky e a Construção do Conhecimento. 2. ed. 
Campinas: Papirus, pp. 15-34. 

OLIVEIRA, B. (1996). O Trabalho Educativo: Reflexões sobre Paradigmas e 
Problemas do Pensamento Pedagógico Brasileiro. Campinas: Autores Associados. 

OLIVEIRA, M. K. (1993). Vygotsky: Aprendizado e Desenvolvimento, Um Processo 
Sócio-Histórico. São Paulo: Scipione, 1993. 

______(org.) (1995). Implicações Pedagógicas do Modelo Histórico-Cultural. Cadernos 
CEDES, Campinas: CEDES e Papirus, (35). 

PALANGANA, I. C. (1994). Desenvolvimento & Aprendizagem em Piaget e Vygotsky 
(a Relevância do Social). São Paulo: Plexus. 

PIAGET, j. (1969). Biologia y Conocimiento — Ensayo sobre las Relaciones entre las 
Regulaciones Orgánicas y los Processos Cognoscitivos. Madri: Siglo XXI. 

______(1970). Psicologia e Pedagogia. Rio de janeiro: Forense. (1973). Estudos 
Sociológicos. Rio de janeiro: Forense. 

______ (1982). O Nascimento da Inteligência na Criança. 4. ed. Rio de janeiro: Zahar. 
_______(1983a). “Problemas de Psicologia Genética”. In: Jean Piaget. São Paulo: Abril 

Cultural, pp. 209-294 (coleção Os Pensadores). 
_______(1983b). Sabedoria e Ilusões da Filosofia. São Paulo: Abril Cultural, pp. 65-

208 (coleção Os Pensadores). 
_______(1984). Para Onde Vai a Educação? 8. ed. Rio de janeiro: José Olympio.  
_____(1990a). “Comentários de Piaget sobre as Observações Críticas de Vygotsky 

Concernentes a duas Obras: ‘A Linguagem e o Pensamento da Criança’ e ‘O 
Raciocínio da Criança’ “. Em Aberto, Brasília: INEP/MEC, (1 48): 69-77. 

______(1990b). Epistemologia Genética. São Paulo: Martins Fontes, 1990b. 
_____(1994). Seis Estudos de Psicologia. 20. ed. Rio de janeiro: Forense Universitária. 
_______(1998). Sobre a Pedagogia. São Paulo: Casa do Psicólogo (textos inéditos). 
PINO, A. & Góes, MC. (orgs.) (199 l).”Pensamento e Linguagem: Estudos na 

Perspectiva Soviética”. Cadernos CEDES, Campinas: CEDES e Papirus, (24). 
RATNER, C. (1995). A Psicologia Sócio-Histórica de Vygotsky: Aplicações 

Contemporâneas. Porto Alegre: Artes Médicas. 
REGO, T C. (1995a). Vygotsky: Uma Perspectiva Histórico-cultural em Educação. 

Petrópolis: Vozes. 
_______(1995b).”A Origem da Singularidade Humana na Visão dos Educadores”, In: 

OLIVEIRA (org.). Implicações Pedagógicas do Modelo Histórico-Social. 
Cadernos CEDES, Campinas, Papirus e CEDES, (35): 79-93. 

RORTY, R. (1997). Esperanza o Conocimiento? — una Introducción ai Pragmatismo. 
Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica. 

ROSA, S.S. da. (1994). Construtivismo e Mudança. São Paulo: Cortez. RUBIN, 1.1. 
(1987). A Teoria Marxista do Valor. São Paulo: Polis. 

SADER, E. & GENTILI, E? (1 995). Pós-neoliberalismo: as Políticas Sociais e o Estado 
Democrático. Rio de janeiro: Paz e Terra. 

SALAZAR, D. P (1980). Algunos Creadores del Pensamiento Economico 
Contemporaneo. México: Fondo de Cultura Econômica. 



SAVIANI, D. (1989). Escola e Democracia. 21. ed. São Paulo: Cortez & Autores 
Associados. 

________(1991). Educação e Questões da Atualidade. São Paulo: Livros do Tatu! 
Cortez. 

______(1996). “Filosofia da Educação: Crise da Modernidade e o Futuro da Filosofia 
da Praxis”. In: FREITAS, MC. (org.). A Reinvenção do Futuro: Trabalho, 
Educação. Política na Globalização do Capitalismo. São Paulo, Cortez/UFF 
(Universidade de São Francisco), pp. 167-185. 

_______(1997a). A Nova Lei da Educação: Trajetória, Limites e Perspectivas. 
Campinas: Autores Associados. 

_______(1997b). Pedagogia Histórico Crítica: Primeiras Aproximações. 6. ed. 
Campinas: Autores Associados. 

______(1998). Da Nova LDB ao Plano Nacional de Educação: por uma Outra Política 
Educacional. Campinas: Autores Associados. 

SÊVE, L. (1968). “Método Estrutural e Método Dialético”. In: MOULOUD, N. et al. 
Estruturalismo e Marxismo. Rio de janeiro: Zahar, pp. 1 03-1 46. 

_______(1989). “Dialectique et psicologie chez Vygotski”. Enfance, Paris: Presses 
Universitaires de France, (1-2): 11-16. 

SHUARE, M. (1990). La Psicologia Soviética tal como Yo la Veo. Moscou: Progresso. 
SILVA, T. T da. (1996). Identidades Terminais. Rio de janeiro: Vozes. 

SMITH, A. (1981). Uma Investigação sobre a Natureza e Causas da Riqueza das 
Nações. São Paulo: Hemus. 

SMOLKA, A. L. B. & GÔES, C. (orgs.) (1993). A Linguagem e o Outro no Espaço 
Escolar: Vygotsky e a Construção do Conhecimento. 2. ed. Campinas: Papirus. 

SNYDERS, G. (1974). Pedagogia Progressista. Coimbra: Livraria Almedina. Souza, S. 
j. (1994). Infância e Linguagem: Bakhtin, Vygotsky e Benjamin. Campinas: 
Papirus. 

SUCHODOLSKI, B. (1984). A Pedagogia e as Grandes Correntes Filosóficas. 3. ed. 
Lisboa: Livros Horizonte, 1 984. 

TEIXEIRA. E. J. S. (1995). Pensando com Marx: uma Leitura Crítico-Comentada de O 
Capital. São Paulo: Ensaio. 

TEIXEIRA, E j. 5. & OLIVEIRA, M. A. (orgs.) (1998). Neoliberalismo e 
Reestruturação Produtiva: as Novas Determinações do Mundo do Trabalho. 2. ed. 
São Paulo: Cortez. 

TOMMASI, L.; WARDE, M. J. & HADDAD, S. (orgs.) (1996). O Banco Mundial e as 
Políticas Educacionais. São Paulo: Cortez. 

VAN DER VEER, R. & VALSINER, J. (1996). Vygotsky: uma Síntese. São Paulo: 
Unimarco e Loyola. 

VON GLASERSFELD, E. (1996). “A Construção do Conhecimento”. In: 
SCHINITMAN. D.E 

(org.). Novos Paradigmas, Cultura e Subjetividade. Porto Alegre: Artes Médicas, pp. 
75-92. 

_____(1998). Construtivismo: Aspectos Introdutórios. In: FOSNOT, C. T (org.). 
Construtivismo — Teoria, Perspectivas e Práticas Pedagógicas. Porto Alegre: 
Artes Médicas. 

VIGOTSKI, L. S. (1972). Psicologia del Arte. Barcelona: Barral. 
_______(1988). Linguagem, Desenvolvimento e Aprendizagem. São Paulo, Ícone e 

EDUSP. 
_______(1996a). Teoria e Método em Psicologia. São Paulo: Martins Fontes. 
_______1998). O Desenvolvimento Psicológico na Infância. São Paulo: Martins Fontes. 



_______(1999). Psicologia da Arte. São Paulo: Martins Fontes. VYGOTSKI, L. S. 
(199lb). Obras Escogidas, tomo 1. Madri: Visor e MEC. 

________(1993a). Obras Escogidas, tomo II. Madri: Visor e MEC. 
_______(1995). Obras Escogidas, tomo III. Madri: Visor e MEC. 
_______(1996b). Obras Escogidas, torno IV. Madri: Visor e MEG. 
______(1997). Obras Escogidas, tomo V. Madri: Visor e MEG. 
VYGOTSKY, L. S. (199la). A Formação Social da Mente. 4. ed. São Paulo: Martins 

Fontes. 
_______(1993b) Pensamento e Linguagem. 3. ed. São Paulo: Martins Fontes. 
______(1996 c). Estudos sobre a História do Comportamento: Símios, Homem 

Primitivo e Criança. Porto Alegre: Artes Médicas. 
WAINWRIGHT, H. (1998). Uma Resposta para o Neoliberalismo: Argumentos para 

uma Nova Esquerda. Rio de janeiro: Zahar Editores. 
WARDE, M. J. (org.) (1998). II Seminário Internacional: Novas Políticas Educacionais: 

Críticas e Perspectivas. São Paulo: PUC/SP. 
Z1BAS, O.; FRANCO, ML. & WARDE, M. J. (orgs.) (1997). Cadernos de Pesquisa 

(Globalização e Políticas Educacionais na América Latina). São Paulo, 
Cortez/FCC, (100): 

 



SOBRE O AUTOR 
 

Newton Duarte nasceu em São Paulo em 1961. Graduou-se em Pedagogia 

pela Universidade Federal de São Carlos em 1985 e defendeu sua dissertação de 

mestrado em educação nessa mesma universidade em 1987. Em 1992, defendeu, na 

Universidade Estadual de Campinas, sua tese de doutorado em educação. É docente 

da Universidade Estadual Paulista (UNESP) desde 1988. Atua no campus de 

Araraquara onde leciona a disciplina Psicologia da Educação para cursos de 

graduação. É membro do corpo docente do Programa de Pós-Graduação em 

Educação Escolar, também da UNESP de Araraquara, onde orienta mestrandos e 

doutorandos e ministra disciplinas como “Fundamentos Filosóficos do Trabalho 

Educativo” e “A Escola de Vigotski e a Educação Escolar”. Foi eleito coordenador 

desse Programa de Pós-Graduação pelo período de junho de 1999 a maio de 2001. 

Em agosto de 1999, defendeu sua tese de livre-docência em Psicologia da Educação, 

a qual constitui a base do texto deste livro. Desenvolve, de 1998 a 2000, pesquisa 

apoiada pelo CNPq intitulada “O Construtivismo: suas muitas Faces, suas Filiações 

e suas Interfaces com Outros Modismos”. 

Livros publicados: Em 1986 publicou seu primeiro livro intitulado O Ensino 

de Matemática na Educação de Adultos. já publicou por esta Editora os livros A 

Individualidade Para-Si: Contribuição a uma Teoria Histórico-social da Formação 

do Indivíduo (1º edição em 1993) e Educação Escolar Teoria do Cotidiano e a 

Escola de Vigotski (1º edição em 1996).  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



EEssttaa  oobbrraa  ffooii  rreevviissaaddaa  ppeelloo  ggrruuppoo  DDiiggiittaall  SSoouurrccee  ppaarraa  pprrooppoorrcciioonnaarr,,  ddee  mmaanneeiirraa  

ttoottaallmmeennttee  ggrraattuuiittaa,,  oo  bbeenneeffíícciioo  ddee  ssuuaa  lleeiittuurraa  ààqquueelleess  qquuee  nnããoo  ppooddeemm  ccoommpprráá--

llaa  oouu  ààqquueelleess  qquuee  nneecceessssiittaamm  ddee  mmeeiiooss  eelleettrrôônniiccooss  ppaarraa  lleerr..  DDeessssaa  ffoorrmmaa,,  aa  

vveennddaa  ddeessttee  ee--bbooookk  oouu  aattéé  mmeessmmoo  aa  ssuuaa  ttrrooccaa  ppoorr  qquuaallqquueerr  ccoonnttrraapprreessttaaççããoo  éé  

ttoottaallmmeennttee  ccoonnddeennáávveell  eemm  qquuaallqquueerr  cciirrccuunnssttâânncciiaa..  AA  ggeenneerroossiiddaaddee  ee  aa  

hhuummiillddaaddee  éé  aa  mmaarrccaa  ddaa  ddiissttrriibbuuiiççããoo,,  ppoorrttaannttoo  ddiissttrriibbuuaa  eessttee  lliivvrroo  lliivvrreemmeennttee..  

AAppóóss  ssuuaa  lleeiittuurraa  ccoonnssiiddeerree  sseerriiaammeennttee  aa  ppoossssiibbiilliiddaaddee  ddee  aaddqquuiirriirr  oo  oorriiggiinnaall,,  

ppooiiss  aassssiimm  vvooccêê  eessttaarráá  iinncceennttiivvaannddoo  oo  aauuttoorr  ee  aa  ppuubblliiccaaççããoo  ddee  nnoovvaass  oobbrraass..  

SSee  qquuiisseerr  oouuttrrooss  ttííttuullooss  nnooss  pprrooccuurree::    

hhttttpp::////ggrroouuppss..ggooooggllee..ccoomm//ggrroouupp//VViicciiaaddooss__eemm__LLiivvrrooss,,  sseerráá  uumm  pprraazzeerr  rreecceebbêê--

lloo  eemm  nnoossssoo  ggrruuppoo..  

 

 

 

hhttttpp::////ggrroouuppss..ggooooggllee..ccoomm//ggrroouupp//VViicciiaaddooss__eemm__LLiivvrrooss  

hhttttpp::////ggrroouuppss..ggooooggllee..ccoomm//ggrroouupp//ddiiggiittaallssoouurrccee  

 


